

مَنْ يُرِدٍ اللَّهُ بِهِ حُيْراً يُقَفَّهُهُ فِي اللَّيْنِ (مُتَّفَّقٌ عَلَيْهِ)

# 

العاشية المرتبة المستمالة ب

التُّوْطُ السِّنَا أُورِيَّا أَوْرِيَّا أَوْرِيَّا أَلْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمُعْلِمُ الْمِيْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمِيْلِمُ الْمِيْلِمِ الْمِيْلِمُ الْمُؤْمِلِيْلِمُ الْمُلْمِيْلِ الْمُلْمِلِيِّ الْمِيْلِمُ الْمُؤْمِلِ الْمِيْلِمُ الْمُلْمِيْلِ الْمِيْلِمُ الْمِيْلِمُ الْمُلْمِيْلِمُ الْمِيْلِمُ الْمِيْلِمُ الْمِيْلِمُ الْمِيلِمُ الْمِيْلِمُ الْمِيلِمُ الْمُلْمِيلِمُ الْمِيلِمُ الْمُلْمِيلِمُ الْمُلْمِيلِمُ الْمُلْمِيلِمُ الْمُلْمِ الْمُلْمِيلِمُ الْمُلْمِ الْمِيلِمُ الْمِيلِمُ الْمُلْمِ الْمُلْمِيلِمُ الْمُلْمِيلِمُ الْمُلْمِيلِمِ الْمُلْمِيلِمِ الْمُلْمِيلِمُ الْمُلْمِيلِمُ الْمُلْمِيلِمِ الْمُلْمِيلِمِ الْمُلْمِيلِمِ الْمُلْمِيلِمُ الْمُلْمِ الْمُلْمِيلِمِ الْمُلْمِيلِمِ الْمُلْمِيلِمِ الْمُلْمِيلِمِ الْمُلْمِيلِمِ الْمُلْمِيلِمِ الْمُلْمِيلِمِ الْمُلْمِيلِمِ الْمُلْمِيلِمِ الْمِلْمُ الْمُلْمِيلِمِ الْمُلْمِيلِمِ الْمُلْمِيلِمِ الْمُلْمِيلِمِ الْمُلْمِيلِمِ لِلْمُلْمِلْمِ لِلْمِلْمِلْمِ الْمُلْمِيلِمِ الْمُلْمِيلِمِ الْمُلْمِيلِمِ لِلْمُلْمِلِمِ لِلْمُلْمِلِمِ الْمُلِمِيلِمِلْمِلِمِ الْمُلْمِلِمِلْمِلْمِلِيلِمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْم

المَنْقَ الشَّرْحُ كِلاَهُمَّا

البَيْخ حَسِّزَن عَمَا مِن عَلَى الْمُرْسُ الْمُرْسُ الْمُرْسُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ الْمُرْسُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ق الحاشية من إفاكات

عداله الماولة الماولة

مكنتية المكنية (مرحيامائي) SC 1286





مَنْ يُّرِدِ الله بِه خَيْراً يُّفَقِّهُ فِيْ الدِّيْنِ (مُتَّفَقُ عَلَيْهُ)

## SING & SENIO

طِلْطُ فِيدِ الْحِنْدِينَةِ الْمِينَةِ الْحِنْدِينَةِ الْمِينَةِ الْحِنْدِينَةِ الْمِينَةِ الْحِنْدِينَةِ

الدَّيْ السَّرِّح وَالْمِيْلُ

مانان المانية المانية

تقدي

مِحلين: المَلِ يَنَةِ العِلميَّة (الدَّعَوَّةُ الإستارميَّة)

شعبة الكتب الدراسية

مكتبة المدينة

للطباعة والنشر والتوزيع كراتشي باكستان

#### الفقه المنفي

العنوان: نور الإبيضام مع مراقبي الفلام الحاشية: النور والضباء من إفادات الإمام أحمد رضا

شارك في التحقيق والترتيب، والتعريب، والتخريج، والتحسين القاري أبو الرضا العطاري المدني، أبو ظفرالعطاري المدني أبو فراز العطاري المدني

الإشراف الطباعي: مكتبة المدينة كراتشي باكستان

التنفيذ: المدينة العلمية (الدعوة الإسلامية)

#### شعبة الكتب الدراسية

عدد الصفحات: ٣٩٢ صفحة

جميع الحقوق محفوظة للناشر، يمنع طبع هذا الكتاب أو جزء منه بكلّ طرق الطبع والنقل والترجمة، والنسخ والتسجيل الميكانيكي أو الإلكتروني أو الحاسوبي إلاّ بإذن خطى من:

مكتبة المدينة، كراتشي، باكستان

+92-21-4921389/90/91

هاتف:

الموضوع:

+92-21-4125858

فاكس:

البريد الإليكتروني: Ilmia@dawateislami.net

#### الطبحة الأولى

٢٣٤١هـ ١١٠٦ء

#### يطلب من: مكتبة المدينة بكراتشي. أفنان مكتبة المدينة للطباعة والنشر والتوزيع

مكتبة المدينة: لاهور، دربار ماركيث، گنج بخش رود. لاهور. هاتف: ٧٣١١٦٧٩

مكتبة المدينة: سردار آباد (فيصل آباد): أمين يور بازار. هاتف: ٢٦٣٢٦٢٥

مكتبة المدينة: حيدر آباد: فيضان مدينة آفندي تاؤن. هاتف: ٣٦٤٢٢١١

مكتبة المدينة: راوليندي: أصغر مال رود قريب من عيد گاه. هاتف: ١٦٦٥ ٤٤١١

مكتبة المدينة: ملتان: قريب پيپل والى مسجد بوهر گيث. هاتف: ٢٥١١٩٢

مكتبة المدينة: كشمير: چوك شهيدان، مير پور. هاتف: ۸۲۷۷۲–۸٦۱۰،



#### المدينةالعلمية

منْ مؤسس جمعيّة "الدعوة الإسلامية" محبّ أعلى حضرة، شيخ الطريقة، أمير أهل السنّة، العلامة مولانا أبو بلال محمّد إلياس العطّار القادري<sup>(۱)</sup> الرضوي الضيائي، -دام ظلّه العالي-:

الحمد لله الذي أنزل القرآن، وعلم البيان، والصّالاة والسّالام على خير الأنام سيّدنا ومولانا محمّدن المصطفى أحمد المحتبى، وعلى آله الطيّبين الطاهرين وصحبه الصدّيقين الصالحين. برحمتك يا أرحم الراحمين! وبعد:

الحَمْد لله -عزّوجلّ- جمعيّة الدعوة العالميّة الحركة الغير السياسيّة " الدعوة الإسلامية" لتبليغ القرآن والسنّة تصمّم لدعوة الخيْر وإحياء السنّة وإشاعة علم الشرائع في العالَم، ولأداء هذه الأُموْر بحسن فعل ونهج متكامل أُقيمت المحالس، منها: مجلس "المدينة العلمية"، وبحمد الله - تبارك وتعالى- أركان هذا

(۱) قامع البدعة حامي السنّة، شيخ الطريقة، أمير أهل السنّة أبو بلال العلاّمة مولانا محمّد إلياس عطّار القادريّ الرضويّ حدامت بركاتهم العالية ولد في مدينة "كراتشي" في ٢٦ رمضان المبارك عام ١٣٦٩هـ الموافق ١٩٥٠م. عالم، عامل، تقيّ، ورعّ، حياته المباركة مظهر لخشية الله -عزّ وجلّ وعشق الحبيب المصطفى -صلّى الله تعالى عليه وآله وسلّم -، مع كونه عابداً وزاهداً فإنه داعية للعالم الإسلامي، وأمير ومؤسّس لجمعيّة "الدعوة الإسلامية" غير السياسيّة العالميّة لتبليغ القرآن والسنّة، محاولاته المخلصة المؤثّرة، من تصانيفه وتأليفاته: المذاكرات المدنيّة (أسئلة حول أهمّ المسائل الدينيّة اليوميّة) والمحاضرات المليئة بالسنن النبويّة، ورسائله الإصلاحيّة في الأردوية كثيرة، ومن بعض رسائله يترجم إلى اللغة العربية، منها: "عظام الملوك"، "هموم الميت"، "ضياء الصلاة والسلام"، وأسلوب تربيّته أدّى إلى حصول انقلاب في حياة الملايين من المسلمين، خاصة الشباب، وأعطى هذا المقصد المدنيّ بأنّه:

#### "علىّ محاولة إصلاح نفسي وإصلاح نفوس العالم" إن شاء الله عزَّ وجلُّ

ولتحقيق هذا المقصد انتشر الدعاة المستفيضون منه إلى أنحاء العالم المزيّنون بتيحان العمائم الخضر والمعطّرون بـ"الإنعامات المدنيّة" (السنن النبويّة) في "القوافل المدنيّة" (قوافل تسافر للدعوة إلى الله -عزّ وجلّ-) للدعوة إلى الكتاب والسنّة. فالشيخ مع كونه كثير الكرامة فهو نظير نفسه في أداء الأحكام الإلهية واتباع السنّة، إنّه صورة للشريعة والطريقة العمليّة والعلميّة حيث بمظهره يذكّرنا بعهد السلف الصالحين، وتشرف بالإرادة من شيخ العرب والعجم ضياء الدين المدني -رحمه الله-، وهو الخليفة للمفتي الأعظم لباكستان مولانا وقار الدين القادريّ -رحمه الله-، والمفتي وفقيه "الهند" شريف الحق الأمجدي -رحمه الله- أيضاً جعله خليفة له، وأخذ الخلافة أيضاً من عدّة من المشايخ من الطرق الأخرى كالقادريّة والجشتيّة والسهرورديّة والنقشبنديّة مع إجازات في الحديث النبويّ الشريف، لكنّه يعطي الطريقة القادريّة فقط. نسأل الله عزّ وجلّ أن يغفر لنا بجاه هؤلاء الأولياء. آمين.

ُ المجلس هم العلماء الكرام والمفتون العظام –كثَّرهم الله تعالى– عزمُوا عزْماً مـصمَّماً لإشـاعة الأمْـر العلْمـيّ ﴿ ﴿ الخالصيّ والتحقيقيّ.

وأنشأوا لتحصيل هذه الأمور ستّة شعب، فهي:

(1) ـ شعبة لكتب أعلى حضرة، إمام أهل السنّة، المجدّد الدين والملّة، الحامي السنّة، الماحي البدعة، العالم الشريعة، الإمام أحمد رضا خان -عليه رحمة الرحمن-.

(٢) ـ شعبة للكتب الإصلاحيّة. (٣) ـ شعبة لتراجم الكتب (من الكُتب العربيّة إلى الأُردوية).

(٤) ـ شعبة للكتب الدراسية. (٥) ـ شعبة لتفتيش الكتب. (٦) ـ شعبة للتخريج.

ومنْ أوّل ترجيحات مجلس "المدينة العلمية"، أن يقدّم التصانيف الجليلة الثمينة لأعلى حضرة، إمام أهل السنّة، العظيم البركة، العظيم المرتبة، المجدّد الدين والملّة، الحامي السنّة، الماحي البدعة، العالم الشريعة، شيخ الطريقة، العلامة، مولانا، الحاج، الحافظ، القاري، الشاه **الإمام أحمد رضا خان** -عليه رحمة الرحمن - بأساليب السهلة وفقاً لعصرنا الجديد.

فليعاونْ كلّ أحد منَ الإخوة والأخوات في هذه الأُموْر المدنيّة ببساطه، وليطالعْ بنفسه الكُتب الّـتي مطبوعة من المجلس وليرغّب الآخرين أيضاً.

أعطى الله - عزّو حلّ- مجالس «الـدعوة الإسـلامية» كلّها لا سيّما "المدينة العلمية" ارتقاء مستمرّاً وجعل أُمورنا في الدين مزيّناً بحلْيَة الإخلاص ووسيلة لخيْر الدارَين. وأعطانا الله - عزّوجلّ- الشهادةَ تحتَ ظلال القبّة الخضرآء (من المسجد النبويّ على صاحبها الصّلاة والسّلام)، والمدْفنَ في جنة البقيع، والمسْكنَ في جنّة الفرْدوس".

آمين بجاه النبيّ الأمين صلّى الله تعالى عليه وآله و سلّم.



(تعريب: المدينة العلمية)

#### اسمه ونسبه:

هو الشيخ أبو الإخلاص حسن بن عمار بن على بن يوسف الوفائي المصري الشرنبلالي بضم الشين والراء وسكون النون والباء الموحدة الفقيه الحنفي المدرس بالأزهر نسبته إلى شبرى بلولة جاء به والده منها إلى القاهرة، وعمره ست سنوات فنشأ بها ودرس في الأزهر، وأصبح المعول عليه في الفتوى.

#### مولده ونشأته:

ولد في قرية شبرى بلولة في سنة ٩٩٤ ولهذا يقال له الشرنبلالي خلاف القياس، وبعده ذهب الي قاهرة فتعلم في جامع الأزهر جاء به والده إلى مصر وسنه يقرب من ست سنين فحفظ القرآن. وكان من أعيان الفقهاء وفضلاء عصره، ومن سار ذكره فانتشر أمره وهو أحسن المتأخرين ملكة في الفقه وأعرفهم بنصوصه وقواعده وأنداهم قلما في التحرير والتصنيف وكان المعول عليه في الفتاوى في عصره قرأ في صباه على الشيخ محمد الحموي والشيخ عبد الرحمن المسيري.

#### أساتذته وشيوغه:

- ١- وقرأ على عبد الله النحريري
  - ٧- ومحمد المحبي
- ٣- وعلى ابن غانم المقدسي وغيرهم

#### تلامذته:

واشتغل عليه خلق كثير وانتفعوا به منهم، العلامة أحمد العجمي والسيد السند أحمد الحموي والشيخ شاهين الأرمناوى وغيرهم من المصريين والعلامة إسماعيل النابلسي من الشاميين.

#### تعانيفه:

من تصانيفه الكثيرة:

- ١- تيسير المقاصد من عقد الفرائد في شرح غرر الأحكام لمنلا حسرو.
  - ٢- مراقي السعادة في علم الكلام.
  - ۳- مراقى الفلاح بإمداد الفتاح شرح نور الإيضاح في الفروع له.
    - غور الإيضاح ونجاة الأرواح مقدمة في الفروع.
      - حاشية على درر الحكام.
      - ورسائل وتحريرات وافرة متداولة.

#### وفاته:

وكانت وفاته يوم الجمعة بعد صلاة العصر في شهر رمضان سنة ١٠٦٩ عن نحو خمس وسبعين سنة، ودفن بتربة المحاورين.

انظر ترجمته في خلاصة الأثر للمحبي، وهدية العارفين، والأعلام للزركلي، ومعجم المؤلفين وغيرها من كتب التراجم.

## · فَخُرُ الْأَخْضَاكَ ﴾ فَي مِرَا قِيل فِيل فَي ﴿ صَوْحَتْ الإمامُ أَجْمُلُمْ ضَا خَانَ عَلَيْهُمُ جَمَة الرَجِينَ ﴾

## ترجعت الإمامر أجمل خان عليه كرجكة الرجن

هو إمام المتكلّمين وقامع المبتدعين، حجة الله للمؤمنين، وفخر الإسلام والمسلمين، والعالم المتبحّر، قدوة الأنام، تاج المحقّقين، العلاّمة الإمام أحمد رضا ابن الشيخ المفتي نقي علي بريلوي الأصل، حنفي المذهب، قادري الطريقة، المحدّث، المفسّر الأصولي، عبقري الفقه الإسلامي، صاحب التصانيف الوافرة في كلّ علم وفنّ.

#### مولد الإمام ونشأته

ولد الإمام أحمد رضا الحنفي القادري بمدينة "بريلي" في "الهند" العاشر من شوال سنة ١٢٧٢هـ الموافق ١٤ من حزيران سنة ١٨٥٦م.

نشأ في أسرة دينيّة وبيئة صالحة وربّاه حدّه الكريم إمام العلماء والصالحين الشيخ المفتي رضا علي خان حقدّس سرّه الرحمن- (المتوفّى ٢٨٦ه) ووالد الإمام الشفيق رئيس المتكلّمين، المفتي نقي علي خان القادري -رحمه الله تعالى القوي- (المتوفّى ٢٩٧ه).

#### تسمية الإمام

سمّي الإمام باسم محمّد واسمه التاريخي وفق الجمّل "المختار" (٢٧٢ه)، وقد استخرج الإمام نفسه سنة ولادته من هذه الآية: ﴿أُوْلَئكَ كَتَبَ في قُلُوبهمُ الْإِيمَانَ وَأَيَّدَهُم بِرُوحٍ مِّنْهُ﴾ [المحادلة: ٢٢].

وسمَّاه جدّه الكريم الشيخ المفتي رضا عليّ خان -رحمه الله الرحمن- بـ"أحمد رضا"، فاشتهر بهـذا الاسم في مشارق الأرض ومغاربها، ثمّ بعد ذلك أضاف الإمام نفسه إلى اسمه كلمة "عبد المصطفى" بمعنى الخادم والمملوك، وهذا يدلّ على غروه القويّ إلى السيّد البري صلوات الله عليه وعلى آله وصحبه أجمعين وبارك وسلّم.

#### تعليم الإمام وقوّة ذاكرته

أخذ الإمام العلوم الدينيّة النقليّة والعقليّة من والده الإمام المفتي نقي علي حان القادري -رحمه الله الباري-، وأخذ بعض العلوم من المشايخ الآخرين حتّى أكملها في شعبان المعظّم سنة ١٢٨٦ه، وهو ابن أربع عشرة سنة، وأصبح عالماً مفسّراً فقيهاً متكلّماً إماماً كبيراً عظيماً في جميع العلوم والفنون، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء.

## وَ الْفَكُمُ الْأَضَاكُ ﴾ ﴿ وَالْفِلاحُ اللَّهُ الْمُلَّا أَجُمُلُمُ ضَافَانَ عَلَيْهُمُ هَمْ الْرَجِنَ الْمُلْ

حَفظ الإمام القرآن الكريم في غضون شهر واحد، وهذا مما يدلّ على قوّة ذاكرته، أحذ بعض العلوم والفنون عن أساتذته وبعضها بمؤهلاته الوهبيّة، وما اقتصر على ذلك بل حلّف المصنّفات في كلّ علم وفن.

صنّف أوّل كتاب "شرح هداية النحو" باللغة العربيّة في العاشر من عمره، ثمّ كتاباً آخر في الثالث عشر من حياته، ثمّ ما زال يكتب ويصنّف حتى زاد عدد مصنّفاته على الألف.

#### تبحّر الإمام في العلوم والفنون ونبوغه فيما

لم يكن الإمام عالماً في العلوم الدينيّة المروّجة فقط، بل كان متبحّراً في كثير من العلوم الدينيّة والفنون الأخرى، أكثر من خمس وخمسين علْماً، كما عدّها الإمام نفسه في النسخة الثانية من "الإجازات المتينة" وهي:

| ٣. والتفسير                       | ٢. والسير           | ١. القرآن العظيم              |
|-----------------------------------|---------------------|-------------------------------|
| ٦. واللغة                         | ٥. وأصوله           | ٤. والتواريخ                  |
| ٩. وأصوله                         | ٨. والأدب           | ٧. والحديث الشريف             |
| ١٢. والكلام المحدث للردّ والتفريع | ١١. والفقه          | ١٠. والعقائد                  |
| ١٥. والجدل المهذّب                | ١٤. والنحو          | ١٣. وأصوله                    |
| ١٨. والفلسفة المدلّسة             | ١٧. والقراءات       | ١٦. والمناظرة                 |
| ٢١. والتصوّف                      | ۲۰. والتكسير        | ١٩. والتجويد                  |
| ٢٤. والحساب                       | ٢٣. والسلوك         | ٢٢. والهيئة                   |
| ٢٧. وأسماء الرجال                 | ٢٦. والهندسة        | ٢٥. والأخلاق                  |
| ٣٠. ونبذ من علم الجفر             | ٢٩. والصرف          | ٢٨. والهيئة الجديدة المربّعات |
| ٣٣. والبيان                       | ٣٢. والزائجة        | ٣١. والمعاني                  |
| ٣٦. والمثلث المسطح                | ٣٥. والبديع         | ٣٤. وعلم الفرائض              |
| ٣٩. والنظم الفارسي                | ٣٨. والنظم العربي   | ٣٧. والمنطق                   |
| ٤٢. والجبر والمقالة               | ٤١. والإرثماطيقي    | ٠٤. والنظم الهندي             |
| ٥٤. والنثر الفارسي                | ٤٤. والحساب الستيني | ٤٣. والنثر العربي             |

### • فَخُلُلِا فِضًا لِاَفْكِاكُ فَ مِرَاقِي لِفِلا ﴿ وَجَمِنْ الْمِامِلْ أَجْمَلُ مُضَاخِانُ عَلَيْمُ مَهَ الرَحِينُ ﴾

٤٦. واللوغارثمات ٤٧. والنثر الهندي ٤٨. وعلم التوقيت

٤٩. وتلاوة القرآن ٥٠. والمناظر والمرايا ١٥. وخط النسخ

٥٢. وعلم الأكر ٥٣. وخط النستعليق ٥٤. والزيجات

٥٥. والمثلّث الكروي

#### مذهب الإمام

كان الإمام أحمد رضا القادري من صوفيّة أهل السنّة والجماعة حنفيّ المذهب من حيث الفقه الإسلامي، وكان ماهراً حاذقاً ناظراً في جميع المذاهب الإسلاميّة وأدنى الدليل عليه رسالته "الجود الحلوّ في أركان الوضوء" (١٣٢٤ه) التي نقلناها إلى العربيّة.

وللإمام سند متّصل إلى رسول الله صلّى الله عليه وسلم في جميع العلوم الإسلاميّة المذكورة في "الإجازات المتينة لعلماء بكّة والمدينة"(١٣٢٤هـ).

#### البيعة والفلافة

أتى الإمام مع أبيه الكريم سنة ١٢٩٥ ه قرية "مَارَهْرَه" في حضرة السيّد مجمع الطريقين ومرجع الفريقين من العلماء والعرفاء الأطاهر، ملحق الأصاغر بالأكابر، سيّدنا الشيخ الشاه آل الرسول الأحمدي - رضي الله تعالى عنه بالرضي السرمدي-، والإمام بايع على يده الشريفة بالطريقة القادريّة، ونال منه الإحازة والخلافة في سلاسل الأولياء كلّها وإحازة الحديث وجميع الفنون أيضاً، وكان الشيخ آل الرسول من كبار تلامذة الشيخ عبد العزيز الدهلوي.

فلمّا رجع الإمام مع أبيه إلى بلدته "بريلي" استغرب حفيد شيخه وصاحب سجّادته ووارث علمه وسيادته وسعادته الشيخ الشاه أبو الحسين النوري -نوّرنا الله بنوره المعنوي والصوري-، فسأل الشيخ آل الرسول الأحمدي -رضي الله تعالى عنه - عن هذه المعاملة بينه وبين الشيخ "أحمد رضا"، وعن هذا الكرم مع الإمام (إذ كان أسلوب الشيخ آل الرسول في المبايعة والإجازة شديد الاحتياط، واليوم صارت المعاملة عجيبة مع الإمام) فقال الشيخ آل الرسول: "كنت متفكّراً منذ زمن بأنّه لوسألني ربيّ أنّك بماذا أتيت يا آل الرسول! فبماذا أجيب...؟ واليوم اطمأن قلبي بحمد الله تعالى؛ لأنّه لو سألني ربّي، فأعرض تلميذي ومريدي "أحمد رضا"، أمّا المعاملة مع بقية الناس فالنّاس يأتوننا بوسخ القلوب والبواطن فنصفي قلوبهم أوّلاً ونبايعهم ثانياً، وهذا "أحمد رضا" وأبوه حينما أتيا كانا صافيي القلب، وإنّما كانا يحتاجان إلى الربط والاتصال فقط،

﴾ فربطناهما واتّصلنا بطريقتنا القادريّـة وأجزناهمـا في جميـع العلـوم حـتيّ يـستفيد منـهما الخلـق -إن شـاء الله تعالى-، نفعنا الله تعالى جميعاً ببركاتهم العالية.

#### مشايخ الإمام

- ١- جدّه الأمجد إمام العلماء والصالحين المفتى الشيخ رضا على حان الأفغاني.
- ٧- شيخ الإمام في الطريقة، الشيخ السيّد الشاه آل الرسول الأحمدي المارَهْرَوي.
  - ٣- والده الكريم رئيس المتكلَّمين الشيخ المفتى نقى على خان القادري.
    - خفيد شيخه الشيخ السيّد الشاه أبو الحسين النوري.
    - و- الإمام الشيخ السيّد أحمد بن زيني دحلان الشافعي المكّي.
    - ٣- مفتي الحنفيّة بـ "مكّة المحميّة" الشيخ عبد الرحمن سراج المكّي.
      - ٧- الشيخ حسين بن صالح جمل الليل المكّي.
        - ٨- الشيخ العلامة عبد العلي الرأمفوري.
        - ٩- الشيخ الأستاذ مرزا غلام قادر بيك.

رضي الله تعالى عنهم أجمعين وعنّا بهم آمين بجاه سيّد المرسلين عليه وعلى آله وصحبه أفضل الصلاة والتسليم.

#### عبقرية الإمام في الفقه الإسلامي

لا ريب في أنّ الإمام أحمد رضا القادري كان عبقريّ الفقه الإسلامي، وأضاف فيه ما لا يقدرها إلاّ من طالع كتبه الجليلة، فإنّه قد قدّم للفقه الإسلامي بحوثه الثمينة الرائعة وتصانيفه العظيمة الفحيمة.

وقد ألّف الإمام ثلاثمئة كتاب تقريباً في الفقه، كلّها تدلّ على عبقريّته ولياقته، وغزارة علمه، وتكثّر معرفته، وسعة اطلاعه، ووفور عثوره على الفقه الإسلامي فمنها: "العطايا النبويّة في الفتاوى الرضويّة" هذه الفتاوى العظيمة تحتوي على ثلاثة وثلاثين مجلّداً كبيراً تقريباً، ولا شكّ أنّها موسوعة الفقه الإسلامي ودائرة العلوم والمعارف. عندما يطالعها العلماء يتعجّبون ويتحيّرون من بصيرة الإمام الفقيه، ودقّة نظره وبحثه العجيب وتحقيقه المدهش، وقد شغف كثير من علماء العالم بلياقته وعبقريّته في الفقه الإسلامي، كما قال محافظ كتب الحرم الشيخ إسماعيل خليل المكّى بعد قرأة بعض أوراق "الفتاوى الرضويّة":

"والله أقول! والحق أقول: إنّه لو رآها أبو حنيفة النعمان -رحمه الله تعالى- لأقرّت عينه، ولجعل مؤلّفها من جملة الأصحاب".

ومنها: "جدّ الممتار" على "ردّ المحتار" بخمس مجلّدات، هذا الكتاب من مآثره التاريخيّة العظيمة، ومن درر الفقه الغالية يفتخر بها الفقه الإسلامي، وحقّ له الافتخار؛ فإنّه لم يظهر كتاب إلى الآن على "ردّ المحتار" مثل هذا الكتاب، ولا شكّ أنّ هذا كتاب جليل ومعجب عظيم يوضح "ردّ المحتار" الشهير بـ"حاشية ابن عابدين" توضيحاً جميلاً، ويكشف عن عباراته العويصة، ويحلّ مواضعه المغلقة، ويتدفّق بالبحوث الوجيزة النادرة والتحقيقات العجيبة الأنيقة، أحياناً يقدّم بحوثاً معجبة وأخرى ينقّد "ردّ المحتار" نقداً عادلاً، ويعرض المسائل الخلافية فيوفّق بينها، كأنّه لم يكن خلاف، ويأتي مواضع تردّد فيها الترجيح والتصحيح، فيرجّح بعضها بالنصوص الصريحة والدلائل القويّة، كأنّه لم يكن لغير ذلك حقّ ترجيح وتصحيح، ويلمع من خلال البحوث توقّد ذهن المصنّف وبريق فكره وتبحّر علمه وسعة اطّلاعه على المسائل الفقهيّة، كأنّها نصب عينيه، وتنبيّن قوّة التمييز والترجيح واستخراج الصحيح من بين الأقوال المختلفة وإيضاح المسألة بالدلائل القويّة الجليّة، فلهذا كلّما حرى قلمه السيّال في ميدان البحث والتحقيق لم يكد يقف على شيء حتّى أتى بما له وما عليه.

#### تصانيف الإمام

وتصانيف الإمام أحمد رضا كلّها عظيمة الجدوى، كثيرة المنافع، جمّة الفوائد، غزيرة المعارف، غاية القيم، ممتلئة بالبحوث المفيدة، ذافرة التحقيقات العجيبة، متدفّقة المواد النادرة، حاوية المسائل الجديدة، الدالّة على علمه العظيم وعقله الكبير ومقتدرته الهائلة ومواهبه الكبرى، ولم يختر الإمام موضوعاً إلاّ أنهاه إلى حدّ لم يدع مجالاً لمزيد التحرير، كما سيأتي من الشيخ عبد الله بن محمّد صدقة بن زيني دحلان الجيلانيّ المكّي.

وأحببنا أن نذكر بعض كتب الإمام التي ألَّفها بالعربيَّة أصلاً:

- 1- "أجلى الإعلام أنّ الفتوى مطلقاً على قول الإمام".
  - ٣- "الإجازات المتينة لعلماء بكّة والمدينة".
  - ٣- "شمائم العنبر في أدب النداء أمام المنبر".
  - 3- "كفل الفقيه الفاهم في أحكام قرطاس الدراهم".

## مِ • فَخُمُ الْأَيْضَيَاحُ وَ مَرَا قِل الفِلاحُ • • • ترجمتُ الإمامُ أَجْمُ لَمُ ضَاحَانَ عَلَيْمُ مَ هَمَة الرَجِينَ -

- الكشف شافيا حكم فونو جرافيا".
- ٦- "أزهار الأنوار من صبا صلاة الأسرار" (الصلاة الغوثية).
  - ٧- "صيقل الرين عن أحكام مجاورة الحرمين".
    - ٨- "هادى الأضحيّة بالشاة الهنديّة".
    - ٩- "الصافية الموحية لحكم جلود الأضحيّة".
      - ١ "الدولة المكّية بالمادّة الغيبية".
  - 1 1 "الفيوضات الملكّية لمحبّ الدولة المكّية".
  - ١٠٠ "إنباء الحي أنّ كلامه المصون تبيان لكلّ شيء".
    - ١٠٠ "حسّام الحرمين على منحر الكفر والمين".
      - \$ 1 "فتاوى الحرمين برجف ندوة المين".
      - ١ " المستند المعتمد على المعتقد المنتقد".
  - ١٠٠ "جدّ الممتار على ردّ المحتار" (ست مجلّدات).
    - ٧١ "الظفر لقول زفر".
    - ١٨ "الزلال الأنقى من بحر سبقة الأتقى".

والآن نذكر لسادتنا القرّاء الكِرام أسماء الكتب المنقولة إلى العربيّة، وإن لم تجد فيها النثر الفنّي للإمام ولكن تستفيد كثيراً من أفكاره وإعلامه المهمّ.

- ١- "تمهيد الإيمان بآيات القرآن".
- ٢- "الفضل الموهبي في معنى إذا صحّ الحديث فهو مذهبي".
- "الزمزمة القمرية في الذب عن الخمرية ("القصيدة الخمرية" لسيدنا الشيخ عبد القادر الجيلاني رضى الله تعالى عنه).
  - \* "إقامة القيامة على طاعن القيام لنبي التهامة".
    - الزبدة الزكية لتحريم سجود التحية".
  - "إعلام الأعلام بأنّ هندوستان دار الإسلام".
    - ٧- "المبين ختم النبيين".

## وَ فَخُلُ الْإِيْضَاحُ ﴾ وَ مِرَاقِيالْفِلاحِ اللَّهِ الرَّحِثُ الإمامُ أَجْمُلُمُ ضَاحَانَ عَلَيْمُرَ هَمَة الرَحِينُ }

- ٨- "صلات الصفا في نور المصطفى".
- 9 "طرد الأفاعي عن حمى هاد رفع الرفاعي".
  - ١ "الوظيفة الكريمة". (في الأوراد)
  - 11- "حقّة المرجان لمهمّ حكم الدخان".
    - ١٠٠ "قهر الديان على مرتد بقاديان".
      - ١٣ "محمّد خاتم النبيين".
- **١٤ -** "السوء والعقاب على المسيح الكذّاب".
- ١ "الجراز الدياني على المرتد القادياني".
  - ١٦ "إزاحة العيب بسيف الغيب".
- ٧١- "أعالى الإفادة في تعزية "الهند" وبيان الشهادة".
- ١٨ "كاسر السفيه الواهم في إبدال قرطاس الدراهم".

#### بعض تعليقات الإمام على الكتب الآتية

- ١- "فواتح الرحموت" شرح "مسلّم الثبوت".
  - ٣- "ميزان الشريعة الكبرى".
    - ٥- "معين الحكام".
      - ٧- "فتح القدير".
    - ٩ "الجوهرة النيّرة".
    - ١١ "البحر الرائق".
    - ١٣ "الفتاوي الهندية".
    - ٥١ "الفتاوي السراجية".
      - ١٧ "مجمع الأنهر".
        - ١٩- "جامع الرموز".
      - ٢١- "رسائل الأركان".
        - ٢٣- "كتاب الأنوار".

- ٢- "شرح الأشباه والنظائر" للحموي.
  - ٤ "كتاب الخراج".
    - ٦ "الهداية".
  - ٨- "بدائع والصنائع".
  - ١٠ "مراقى الفلاح".
- ١٢ "الطحطاوي" على "الدرّ المختار".
  - ١٤ "خلاصة الفتاوي".
  - ١٦- "جواهر الأخلاطي".
  - ١٨ "جامع الفصولين".
    - ٢٠ "تبيين الحقائق".
    - ٢٢ "غنية المتملّى".
- ٢٤ "رسائل العلامة ابن عابدين الشامي".

## · فَخُرُ الْأَخْذَاكُ ﴾ ﴿ مِنْ الْفِلْاحِ ﴾ • • • ترجمتُ الإمامُ أَجُمَّلُمُ ضَاخَانُ عَلَيْمُ مَهَ الرَجِينَ ﴿

٢٦- "الإعلام بقواطع الإسلام".

۲۸- "الفتاوي الخانية".

٣٠- "العقود الدريّة".

٣٢- "الفتاوى الزينية".

٣٤- "جامع الصغير".

٢٥ - "فتح المعين".

٢٧ - "شفاء السقام".

٢٩ - "الفتاوي الخيرية".

٣١- "الفتاوي الحديثية".

٣٣- "الفتاوي الغياثية".

٣٥- "الفتاوى العزيزية" (بالفارسية).

#### اعتراف علماء العالم بتفقه الإمام وتجديده

قد طار صيت علمه وفضله في كثير من أقطار آسيا والعرب وأفريقيا، وتأثّر به عدد كبير من علماء العالَم تأثّراً غير قليل وأعجبوا به إعجاباً كبيراً وأشادوا بتفقّهه وإمامته وتجديده، فنقدّم بعض انفعالاتهم وكلماتهم المنوّهة بهذا الإمام العظيم.

#### ١– يقول الدكتور إقبال الشاعر الشمير:

"لم يظهر فقيه طبّاع ذكيّ مثله (أي: الإمام أحمد رضا البريلوي) في عهد "الهند" الأحير، وليس رأيي هذا إلا بعد ما طالعت فتاواه، وتشهد فتاواه بذكائه وفطانته وجودة طبيعته وكمال تفقّهه وتبحّره العلميّ في العلوم الدينيّة شهادة عادلة، وعند ما يقيم مولانا أحمد رضا الفاضل البريلويّ رأياً يقوم عليه بالقوّة، ولا شكّ أنّه لا يُظهر رأيه إلا بعد تفكيره العميق وخوضه الطويل؛ لأجل ذلك لا يحتاج إلى الرجوع والتبديل في فتاواه وقضائه الشرعي، ولم يرجع الإمام عن أيّ مسألة وفتوى طول حياته، ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم.

1- ويكتب الطبيب عبد المه الأمين العام سابقاً لندوة العلماء لكنئو (والد أبي الحسن علي الندوي الأمين العام لندوة العلماء) في "نزهة الخواطر": "يندر نظيره في عصره في الاطّلاع على الفقه الحنفي والجزئيّات، يشهد بذلك مجموع فتاواه وكتابه "كفل الفقيه الفاهم في أحكام قرطاس الدارهم" الذي ألّفه في "مكّة" سنة ثلاث وعشرين وثلاث مئة وألف"(١).

**٣- وهرّر الشبيخ عبد الله بن عبد الرحمن سواج** مفتي الحنفيّة بـ"مكّة المحميّة"

<sup>(1) &</sup>quot;i(هة الخواطر"، رقم الترجمة:  $\Upsilon$ ۲،  $\Lambda$ ۲۰۰.

"أمّا بعد، فله الحمد -جلّ وعلا- قد أوجد العلماء في الأعصار والأمصار، وجدّد بهم الدين، وأودع في قلوبهم من الأسرار والأنوار، ما أوزعت به نفوسهم تمام التبيين، وضمائرهم كمال التحقيق واليقين، وإنّ منهم العلاّمة الفهّامة الهمام والعمدة الدرّاكة، ألا! إنّه ملك العلماء الأعلام الذي حقّق لنا قول القائل الماهر: "كم ترك الأوّل للآخر".

#### 2 - وكتب الشيخ عبد الله بن محمّد صدقة زيني دهلان الجيلاني المكّي:

"صاحب التصانيف الدالّة على وفرة اطّلاعه وغزارة مادّته وطول باعه، الإمام الذي ما ترك باباً مغلقاً إلاّ فتح صياصيه، ولا أمراً مشكلاً إلاّ أوضح مبانيه، جناب الأستاذ الفاضل والهمّام الكامل".

#### ٥ – وقال الشيخ ضياء الدين أحمد المماجر المدني:

"إمام أهل السنّة، مجدّد الدين والملّة، وحيد العصر، فريد الدهر، الإمام الهمّام العلاّمة الشاه عبد المصطفى أحمد رضا -قُدّس سرّه-، كان مجدّد هذا القرن بالحقّ عماد الإسلام في الواقع ومحافظ السنّة، كان سيّدنا "أعلى حضرة" عظيم البركة بطلاً جليلاً بأوصافه الدينيّة وخدماته العلميّة ومآثره التجديديّة العظيمة".

#### ٦ - الشيخ محمّد منتار بن عطّار الجاوي:

"سلطان العلماء المحققين في هذا الزمان، وأنّ كلامه حقّ صراح، فكأنّه من معجزات نبيّنا -صلّى الله عليه وسلّم-، أظهره الله تعالى على يد هذا الإمام، وهو سيّدنا ومولانا، خاتمة المحققين وعمدة العلماء السنيّين، سيّدي أحمد رضا خان، متّعنا الله ببقائه وحماه من جميع من أراد به سوءاً، وحشره الله وإيّانا في زمرة النبيّين والصدّيقين".

#### وفاة الإمام

ارتحل هذا الإمام إلى رحمة الله في ٢٥ في صفر المظفّر ١٣٤٠ه/ ١٩٢١م وقت صلاة الجمعة أوان قول المؤذّن: "حيّ على الفلاح" ببلدة "بريلي". لقد صدق من قال: "موت العالم موت العالم" ولكن هذا المرتحل لم يكن عالماً فقط، بل كان عبقريّ الإسلام وإمام أهل السنّة والجماعة، فترك فراغاً لا يملأ، ويستمرّ الفراغ إلى الآن. وكان الإمام المرتحل قد استخرج سنة وفاته قبل ارتحاله بخمسة أشهر في رمضان سنة ١٣٣٩ه من هذه الآية:

﴿ وَيُطَافُ عَلَيْهِم بِآنِيَةٍ مِّن فِضَّةٍ وَأَكُوابٍ ﴾ [الإنسان: ١٥]

فجزاهم الله تعالى عنّا وعن جميع المسلمين.آمين بجاه النبيّ الأمين وعلى آله وصحبه أفضل الصلاة وأكرم التسليم (١).

<sup>(</sup>١) قد نقلنا ترجمة الإمام مختصرا من "جدّ الممتار"، المحلد الأول.المطبوع من مكتبة المدينة كراتشي باكستان.

## كَلِيُّهُ التَّقَالِيُّ التَّقَالِيِّينَ

الحمد للله هو الفقهُ الأكبر، والجامعُ الكبير لزيادات فيضه المبسوط، الدررُ الغرر، به الهدايةُ، ومنه البدايةُ، وإليه النهايةُ، بحمده الوقايةُ، ونقايةُ الدراية، وعينُ العناية، وحسنُ الكفاية، والصلاة والسلام على الإمام الأعظم للرسل الكرام مالكي وشافعي أحمدُ الكرام، يقول الحُسن بلا توقف: محمّدُ الحسن أبويوسف، فإنه الأصلُ المحيطُ لكل فضلِ بسيط، ووجيز، ووسيط، البحرُ الزخار، والدرُ المختار، وخزائنُ الأسرار، وتنويرُ الأبصار، وردُ المحتار، على منَح الغفار، وفتحُ القدير، وزادُ الفقير، وملتقى الأبحر، ومجمعُ الأنهر، وكنزُ الدقائق، وتبيينُ الحقائق، والبَحرُ الرائق، منه يَسْتَمدُّ كلُّ نهر فائق، فيه المنية، وبه الغنية، ومراقعي الفلاح، وإمدادُ الفتاح، وإيضاحُ الإصلاح، ونورُ الإيضاح، وكشفُ المضمرات، وحلِّ المشكلات، والدرُّ المنتقى، وينابيعُ المبتغى، وتنويرُ البصائر، وزواهرُ الجواهر، البدائعُ النوادر، المنزه وجوباً عن الأشباه والنظائر، مغنى السائلين، ونصابُ المساكين، الحاوي القدسي، لكل كمال قدسي وإنسى، الكافي، الوافي، الشافي، المصفى، المصطفى، المستصفى، المحتبى ،المنتقى، الصافي، عُدة النوازل، وأنفعُ الوسائل، لإسعاف السائل، بعيـون المسائل، عمـدةُ الأواخـر، وخلاصـةُ الأوائل، وعلى آله وصحبه وأهله وحزبه، مصابيح الدجى، ومفاتيح الهدى، لا سيما الشيخين الـصاحبين الآخذين من الشريعة والحقيقة بكلا الطرفين، والختنين الكريمين، كل منها نورُ العين، ومجمعُ البحرين، وعلى مجتهدي ملته وأئمة أمته خصوصا الأركان الأربعة، والأنوار اللامعة وابنه الأكرم الغوث الأعظم، ذخيرة الأولياء، وتحفة الفقهاء، وجامع الفصولين، فصول الحقائق والشرع المهذب بكُل زين، وعلينا معهم وبهم ولهم يا أرحم الراحمين آمين آمين والحمد لله ربِّ العالمين (١).

وبعدُ فإنّه لا علم بعد العِلم بالله وصفاتِه أشرفُ من علم الفقه ، وهو المُسمَّى بعلم الحلال والحرام وعلم الشرائع ، والأحكام ، له بَعَثَ الرُّسلَ ، وأَنْزلَ الكتبَ إذْ لا سبيلَ إلى مَعْرفتهِ بالعقل الْمَحْضِ

<sup>(</sup>١) قد نقلنا هذه الخطبة من الفتاوى الرضوية المجلد الأول، وذكر فيها نحو تسعين إسما للكتب الفقهية ولا شك أن هذا من المواهب اللدنية التي أعطاها الله الإمام رحمه الله تعالى.

وقيل : في بعض وجوه التَّأُويل هو علمُ الْفَقْهِ ، وقد رَوي عن رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّه قال: "ما عُبدَ اللَّهُ بشَيْء أَفْضَلَ من فقْه في دين ، ولَفَقيهُ وَاحدٌ أَشَدُّ على الشَّيْطَان من أَلْف عَابد".

وروي أن رجلا قدم من الشام إلى عمر رضي الله عنه فقال : ما أقدمك قال : قدمت لأتعلم التشهد فبكى عمر حتى ابتلت لحيته ثم قال : والله إني لأرجو من الله أن لا يعذبك أبدا .

ولقد هيأ الله لهذا الدين القوي علماء صرفوا هم ممهم للتصنيف والتاليف، فكان منهم العلامة حسن بن عمار الشرنبلالي صاحب التاليفات الكثيرة والتي أشهرها متن نور الإيضاح و نجاة الأرواح ثم شرَحَه شرحاً نفيساً وسماه إمداد الفتاح شرح نور الإيضاح، ثم اختصره وسماه «مراقي الفلاح» ولقد أكرمنا الله تعالى بفضله العميم بخدمة هذا المختصر و شرحه فقمنا بشرح غوامضه وحل مسائله مستفيداً من "الفتاوي الرضوية" و "جد الممتار" (كلاهما للإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن) والكتب الحنفية من العلماء الكبار ولسنا ننسب لها العصمة لأن العصمة لا تليق إلا لكتاب الله تعالى.

#### نبذ من حواشينا على هذا الكتاب

قد علمتم مما مر من ترجمة الإمام فقاهته وحذاقته في العلوم فهاهنا نذكر من الشواهد تكفي توجيهاً للناظر، وتطميناً للقاصر، وتطييباً للخواطر تسعة عشر قولا من حواشينا على هذا الكتاب بالنسبة إلى تسعة عشر حرفا لـ«بسم الله الرحمن الرحيم» ليرغب الخواص والطلاب في قراءتها.

\_\_\_\_\_

(١) قال المؤلف رحمه الله: أوَّلُها (طاهر مطهّر غير مكروه) وهو الماء المطلق.

وقد علّقنا عليه: قوله: [وهو الماء المطلق] وظاهر كلامه يفيد تخصيص هذا الماء بالماء المطلق وذلك ليس بسديد على ما في الفتاوى الرضوية حيث قال فيه: والنجس لا يؤثّر في تغيير ذات الماء كما مرّ منّا تحقيقه أنّ الماء النجس والمستعمل من الماء المطلق وإنما يسلبه وصف الطهارة. ("الفتاوى الرضوية") المخرجة، ١٢١/٣. ٢٢

\_\_\_\_\_

(٢) قال المؤلف رحمه الله: (كالوضوء) في مجلس آخر

وقد علقنا عليه: قوله: [في مجلس آخر] قد حقّق الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن في هذه المسئلة، وحاصله: أنّ الوضوء على الوضوء بغرض صحيح مقبول عند الشرع ولو في مجلس واحد مستحبّ لإطلاق الأحاديث الواردة في فضل الوضوء على الوضوء، ولا دخل لتبدّل المجلس في استحبابه. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١/١/١)، ملخصاً ومترجماً.

\_\_\_\_\_

(٣) قال المؤلف رحمه الله: (والغلبة) تحصل (في مخالطة) الماء لشيء من (الجامدات) الطاهرة (بإخراج الماء عن رقّته)

قوله: [في مخالطة الجامدات...إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: لا يتوقّف زوال رقّة الماء على مخالطة الجامدات فقط، بل المائعات التي لها جرم مثل العسل أيضاً تزيل رقّة الماء إذا امتز حت به على معنى مخصوص. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٨٨/٣، مترجماً و ملخصاً).

\_\_\_\_\_

(٤) قال المؤلف رحمه الله: (وشرط صحته) أي: الوضوء (ثلاثة: عموم البشرة بالماء الطهور وانقطاع ما ينافيه من حيض ونفاس وحدث وزوال ما يمنع وصول الماء إلى الجسد) لجرمه الحائل قوله: [وزوال ما يمنع وصول الماء إلى الجسد] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن:

وبعض الأشياء التي تمنع وصول الماء إلى الجسد معفوّ، والضابطة فيه ما بينّها الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: كلّ شيء يحتاج إليه الإنسان في عموم أحواله أو خصوصها ويؤدّي ملاحظته والاعتناء به إلى الحرج لا بأس في بقائه على الظفر أو في الظفر، أو على أيّ موضع في الجسد وإن كان ذا جرم وإن لم يصل الماء تحته، نحو عجين في يد الخبّاز أو العجّان، وجرم الصبغة للصبّاغ، وجرم الحناء للنساء، والمداد للكاتب، والطين للعمّال وللعامّة جرم الكحل في بعض الجفون أو المآقي، ودرن الجسد وخرء الذباب والبرغوث وغيرها. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٣/١، مترجماً). ١٢

\_\_\_\_\_

(٥) قال المؤلف رحمه الله: ويستحبّ (السواك) لتغيُّر رائحة الفم

قوله [ويستحبّ السواك... إلخ]: قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: بل يلزم حينئذ ما

لم تنقطع رائحة الفم. واعلم أنّ السواك قبل الوضوء سنّة غير مؤكّدة وتصير مؤكّدة عنـد تغيّـر رائحـة ﴿ اللهِ اللهِ الفم. ("**الفتاوى الرضوية**" المخرجة، ٦٢٣/١، مترجماً وملخّصا). ١٢

\_\_\_\_\_

(٦) قال المؤلف رحمه الله: فلا ينقض دم سال في داخل العين إلى جانب آخر منها بخلاف ما صَلُب من الأنف.

قوله: [بخلاف ما صَلُب من الأنف] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: والأشهر أنه لا ينقض الوضوء لو نزل الدم من الرأس إلى ما صلب من الأنف ولم يصل إلى ما لان من الأنف لأن ما صلب من الأنف داخل في باطن البدن ولهذا لا يجب غسله في الوضوء والغسل، والأنسب ينبغي أن يتوضّاً منه لأن غسله وإن لم يجب ولكن يسن فيهما. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٨١/١، ملخصا ومترجماً). ١٢

\_\_\_\_\_

(٧) قال المؤلف رحمه الله: (فالغليظة كالخمر) (والدم المسفوح) لا الباقي في اللحم المهزول والسمين والباقي في عروق المذكّى ودم الكبد والطحّال والقلب

قوله: [ودم الكبد والطحال والقلب] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: جزم بنجاسة دم القلب في العتابية وخزانة وقنية وغيرها وهكذا قال الإمام برهان الدين المرغيناني صاحب الهداية في كتاب التجنيس والمزيد، وإن كان مختار "مراقي الفلاح" و"درّ المختار" و"ردّ المحتار" هو الطهارة وظاهر أنّ النجاسة مثبتة للحرمة والطهارة ليست بمفيدة للحلّة. (فلا يلزم حلّة دم القلب على قول الطهارة أيضاً).

۱۲ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ۲۳۷/۲۰، ملخصا ومترجما ومزيدا ما بين الهلالين)

\_\_\_\_\_

(٨) قال المؤلف رحمه الله: (وإذا ذهب أثر النجاسة عن الأرض و) قد (جفّت) ولو بغير الشمس على الصحيح طهرت و (جازت الصلاة عليها دون التيمم منها)

قوله: [دون التيمم منها] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: وهذا إذا حفّت بالشمس أو الهواء وأمّا إذا غسلت الأرض النجسة بالماء أو احترقت بالنّار فزالت أجزاء النجاسة كلّها فيجوز بها التيمّم أيضاً. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٧٠٧/٣). ١٢

\_\_\_\_\_

(٩) قال المؤلف رحمه الله: (وتطهّر الذَّكاة الشرعية) خرج بها ذبح المحوسي شيئاً والمحرم صيداً وتارك التسمية عمداً (جلد غير المأكول دون لحمه) فلا يطهر (على أصح ما يفتى به)

قوله: [على أصح ما يفتى به] وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن نقلاً عن قاضي حان: الذبح مطلقاً يطهّر الجلد مجوسياً كان الذابح أو مرتداً وهو الأصحّ، وعن البحر الرائق: إنّ ذبيحة المحوس وتارك التسمية عمداً توجب الطهارة على الأصحّ وإن لم يكن مأكولاً، وعن فتاوى الإمام القاضي فخر الدين: ما يطهر جلده بالدباغ يطهر لحمه بالذكاة ذكره شمس الأيمة الحلواني، وقال بنفسه في اشتراط كون الذكاة شرعية لطهارة الجلد: فأقول: نعم ذلك في حقّ الحلّ أمّا طهارة الجلد فلا تتوقّف عليه وإنّما هي لأنّ الذبح يعمل عمل الدباغ في إزالة الرطوبات النجسة كما في الهداية بل لأنّه يمنع من اتصالها به والدباغ مزيل بعد الاتصال ولمّا كان الدباغ بعد الاتصال مزيلاً ومطهراً كانت الذكاة المانعة من الاتصال أولى أن تكون مطهرة كما في العناية ولا شكّ أنّ هذا يعمّ كلّ ذبح كان كما إذا دبغ مجوسيّ فالأظهر ما اختاره الإمام قاضي خان هذا، ولعلّ الأوفق بالقياس والألصق فكان كما إذا دبغ مجوسيّ فالأظهر ما اختاره الإمام قاضي خان هذا، ولعلّ الأوفق بالقياس والألصق بالقواعد ما ذكر تصحيحه في التنوير والدر والقنية أيضاً وبه جزم الأكمل والكمال وابن الكمال في العناية والفتح والإيضاح وبالجملة هما قولان مصحّحان وهذا أوفق وذاك أرفق فاختر لنفسك والاحتياط أولى. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة "٢٥٧/٥ -٥٠ ، ملخّصاً ومترجماً يسيراً). ٢١

\_\_\_\_\_

(١٠) قال المؤلف رحمه الله: (و وقت الظهر من زوال الشمس إلى أن يصير ظِلُّ كلَّ شيء مثليه سوى ظل الاستواء واختار الثاني الطحاوي وهو قول الصاحبين)

قوله: [واختار الثاني الطحاوي وهو قول الصاحبين] وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: قول الإمام هو الأحوط والأصح، وبالنظر إلى الدليل أرجح، وبه جزمُ متون المذهب عموماً. ورجوع الإمام عن القول بالمثلين ليس بصحيح قطعاً بل ثبت خلافه، هذا هو مذهب الإمام، والعمل بمذهبه واحب ما لم تكن الضرورة باعثة على خلافه، انتهى. والدلائل مع مراجع الكتب أكثر من أربعة وعشرين في فتاواه. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٥/١٣٢،١٣٥، ملتقطاً وملحّصاً ومترجماً). ١٢

\_\_\_\_\_

(١١) قال المؤلف رحمه الله: (و) أوّل وقت (المغرب منه) أي: غروب الشمس (إلى) قبيل (غروب الشفق الأحمر على المفتى به)

قوله: [الشفق الأحمر على المفتى به]وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: وقت المغرب إلى الشفق الأبيض، أي البياض العريض جنوباً وشمالاً إذا لم يبق خرج وقت المغرب، ويبقى هذا البياض بعد غروب الحمرة وقتاً طويلاً، ووقت المغرب أقله في هذه البلاد ساعة وثمانية عشر دقيقة. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٥٣/٥، ٢٤٦، ملحصاً ومترجماً). ١٢

\_\_\_\_\_

(۱۲) قال المؤلف رحمه الله: (و) يستحبّ (تأخير) صلاة (العصر ما لم تتغير الشمس) والتأخير إلى التغيّر مكروه تحريماً ولا يباح التأخير لمرض وسفر

قوله: [ولا يباح التأخير لمرض وسفر] والذي يفهم من الفتاوى الرضوية أنّه يباح له التأخير لعذر المرض وضرورة السفر وشدّة المطر وإن دخل وقت الكراهة. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٥/١٦٠، ملخصاً). ١٢

\_\_\_\_\_

(١٣) قال المؤلف رحمه الله: (سنّ الأذان والإقامة سنّة مؤكّدة للفرائض ولو) صلّى الفرائض (منفرداً، أداء أو قضاء سفرا أو حضراً للرجال وكرها) أي: الأذان والإقامة (للنساء)

وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: والقدر المتّفق عليه في الأذان أنّها سنّة مؤكّدة لصلاة مكتوبة أدّيت في وقتها في المسجد بجماعة مستحبة أعني جماعة الرجال الأحرار الكاسين. ("جدّ الممتار"، ٧٩/٢)، وقال في الهامش على هذه العبارة اعلم أنّ الأذان والإقامة من سنن الجماعة المستحبة فلا يندبان لجماعة النساء والعبيد والعراة؛ لأنّ جماعتهم غير مشروعة كما في البحر وكذا جماعة المعذورين يوم الجمعة في المصر فإنّ أداءه بهما مكروه كما في الحلبي من هامش المصنف على ("جدّ الممتار"، ٧٩/٢). وقال في الفتاوى الرضوية: إذا لم يؤذّن في المصر بعض الناس في على ("جدّ الممتار"، ٧٩/٢). وقال في الفتاوى الرضوية: إذا لم يؤذّن في المحر بعض الناس في كفينا» هكذا للمسافر ترك الأذان ولكن ترك الإقامة مكروه. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٥/٤٦٤، متحماً وملخّصاً)، وفي موضع آخر: لا تجوز إعادة الأذان للجماعة الثانية ولا حرج في التكبير (الإقامة). ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٩٤/٧)، ملخّصاً ومترجماً ومزيداً ما بين الهلالين). ١٢

\_\_\_\_\_

(١٤) قال المؤلف رحمه الله: (سنّ الأذان والإقامة سنّة مؤكّدة للفرائض ولو) صلّى الفرائض (منفرداً، أداء أو قضاء)

قوله: [أو قضاء] وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن في الأذان والإقامة للصلاة قضاء: أقول كيف هذا وهو مأمور بإخفاء القضاء لأنها معصية والمعصية لا يجوز إظهارها ولذا لا تقضى في المسجد ولا يرفع اليدين عند قنوت وتر القضاء. ("جدّ الممتار"، ٨٤/٢).

\_\_\_\_\_

(١٥) قال المؤلف رحمه الله: (و) من شروط صحّة السجود (وضع) إحدى (اليدين و) إحدى (الركبتين في الصحيح)

قوله: [وضع اليدين والركبتين في الصحيح] والذي يفهم من «الفتاوى الرضوية» عدم اشتراطه وإنما هو سنّة. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المحرجة، ٣٧٢/٧-٣٧٤، ملخصا)

\_\_\_\_\_

(١٦) قال المؤلف رحمه الله: (و) يشترط (أن لا يكون الإمام مُصَلِّياً فرضاً غير فرضه) أي فرض المأموم. قوله: [فرضاً غير فرضه] وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: لكن يرد عليه اقتداء الناذر بناذر وبحالف وبمتنفل، فإنه يصدق فيها جميعا أن الإمام لا يصلي فرضا غير فرضه، فأولى أن يقال: «أن يتحدا صلاتها». ولذا رجع إليه الشرنبلالي نفسه في شرحي متنه فقال في "المراقي": ولا بد فيها من الاتحاد لتكون صلاة الإمام متضمنة لصلاة المقتدي. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٣٩/٢، ملخصا)

(۱۷) قال المؤلف رحمه الله: (إذا) احتمع قوم و (لم يكن بين الحاضرين صاحب منزل) احتمعوا فيه ولا فيه ولا فيهم ذو وظيفة وهو إمام المحل (ولا ذو سلطان) كأمير ووال وقاض (فالأعلم) (أحقّ بالإمامة) وإذا احتمعوا يقدّم السلطان

قوله: [يقدّم السلطان] وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن نقلا عن الطحطاوي: قال في البناية هذا في الزمن الماضي لأن الولاة كانوا علماء وغالبهم كانوا صلحاء وأما في زماننا فأكثر الولاة ظلمة جهلة. (وقال بنفسه) ورأيتني كتبت على هامشه ما نصه: أقول: نعم ولكن الفتنة أكبر من القتل

بلى إن رضوا بتقديم غيرهم فلا كلام وإن كانوا علماء صلحاء كما إذا أذن صاحب البيت لغيره. والله تعالى أعلم. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٤٧٦/٦)

\_\_\_\_\_

(١٨) قال المؤلف رحمه الله: (وكره الأعمى) لعدم اهتدائه إلى القبلة وصون ثيابه عن الدَّنس، وإن لم يوجد أفضل منه فلا كراهة

قوله: [فلا كراهة] وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: بل هو الأفضل إذا كان أعلم من غيره إذ الكراهة زالت بسبب زيادة العلم فهو الأحق بالإمامة. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٦٨١/٦، ملخصاً ومترجماً) وقال في موضع آخر: تجوز الصلاة خلف الأعمى ولكنه خلاف الأولى أي مكروه تنزيهاً إن كان غيره أعلم أو مساوياً في العلم موجوداً و إلا فالأعمى هو الأولى. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٦/٦، ملخصا ومترجما)

\_\_\_\_\_\_

(١٩) قال المؤلف رحمه الله: (و) يكره (تغميض عينيه)

قوله: [ويكره تغميض عينيه] وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: ولعل التحقيق أن بخشية فوات الخشوع تزول الكراهة، وبتحققه يحصل الاستحباب والله تعالى أعلم. وقال في مقام آخر: ثم هو إن ثبت كان مقتصرا على كراهة التغميض حالة القيام، أما الركوع والسجود والقعود فيندب النظر فيها إلى القدم والأرنبة والحجر، ولم يثبت كونه سنة وإنما عدوه من الآداب، وما يلزم منه ترك فضيلة فلا يحكم بكراهته، بل لا بد لها من دليل خاص... إلخ. ١٢ ("جَدّ الممتار"، ١٢/١٥٣-٣٦١)

#### منمج تعليقنا على هذا الكتاب

- 🝪 قد علقنا على "نورالإيضاح" و "مراقي الفلاح" من "**الفتاوي الرضوية**" و"**جد الممتار**"وغيرهما.
- ذكرنا فيه الأقوال المفتى بها و مختار الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن وتحقيقه وتوفيقه وتوفيقه وتطبيقه و تقريره مهما أمكن.
- نقلنا بعض أقوال الإمام التي كانت في اللغة العربية بعينه والبعض مترجماً من الأردويّة إلى العربيّة وملخصاً.
- قد حرّجنا جميع الحواشي التي استفدنا و أخذنا من "الفتاوى الرضوية" و "جد الممتار" ليسهل الرجوع إليها لمزيد التفصيل.
  - 😵 قمنا بتخريج الآيات القرآنية. وجعلناها بين قوسين مزهرين﴿ ﴾.
  - 📽 قمنا بتخريج الأحاديث والآثار النبوية و جعلناها بين قوسين صغيرين « ».
    - 😘 قد شرحنا الألفاظ الغريبة وضبطناها.
- من خصائص هذا التعليق أنه سمّاه شيخ الطريقة أمير أهل السنة العلامة مولانا أبو بـلال محمد إلياس العطار القادريّ الرضوي دامت بركاتهم العالية

#### ب «النور والضياء من إفادات الإمام أحمد رضا»

نسأل الله ربنا أن يجعلنا ممن يطيعه ويطيع رسوله، ويتبع رضوانه ويجتنب سخطه وأن يوفقنا لمراضيه ويجعل مستقبل حالنا خيراً من ماضيه وصلى الله على حبيبه وصفيه سيدنا الكريم ومولانا العظيم محمد الصادق الأمين، وعلى آله الطيبين الطاهرين، وأصحابه الصالحين المعززين.

(من أعضاء شعبة للكتب الدراسية)

المدينة العلمية (الدعوة الإسلامية)

## خُطَبَةُ الْكِتَابُ

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي شرّف خلاصة عباده بوراثة صفوته خير عباده وأمدّهم بالعناية فأحسنوا لذاته العبادة وحفظوا شريعته وبلّغوها عباده، وأشهد أن لا إله إلاّ الله الملك البَرّ الرحيم، وأشهد أنّ سيّدنا محمّداً عبده ورسوله النبيّ الكريم القائل: «تعلّموا العلم وتعلّموا له السكينة والحلم»، وعلى آله وأصحابه القائمين بنصرة الدين في الحرب والسلم.

(وبعد) فيقول العبد الذليل الراجي عفو ربه الجليل حسن بن عمار بن علي الشرنبلالي الحنفي غَفَر الله ذنوبه وستر عيوبه ولطف به في جميع أموره ما ظهر منها وما خفي، وأحسن لوالديه ولمشايخه وذريته ومحبيه و إليه. وأدام النّعم مسبغة في الباطن والظاهر عليهم وعليه: إنّ هذا كتاب صغير حجمه غزير علمه صحيح حكمه احتوى على ما به تصحيح العبادات الخمس بعبارة منيرة كالبدر والشمس دليله من الكتاب العزيز والسنّة الشريفة والإجماع تسرّ به قلوب المؤمنين وتلذّ به الأعين والأسماع جمعت فيه ما احتوى عليه شرحي للمقدمة بالتماس أفاضل أعيان للخيرات مقدمة تقريبا للطلاب وتسهيلاً لما به الفوز في المآب. وسمّيته:

### مَرَاقِي الفلاح بإمثلا ذالفتّاح شرّح نورُ الإحِنّاح وْجَاة الأرْ ولح

والله الكريم أسأل وبحبيبه المصطفى إليه أتوسّل أن ينفع به جميع الأمّة وأن يتقبّله بفضله ويحفظه من شرّ من ليس من أهله إذ هو من أجلّ النعمة وأعظم المنّة، والله أسال أن ينفع به عباده ويديم به الإفادة: إنّه على ما يشاء قدير وبالإجابة جدير، آمين.

## بسم الله الرحمن الرحيم

المياه التي يجوز التطهير بها سبعة مياه: ماء السماء، وماء البحر، وماء النهر، وماء البئر، وما ذاب من الثلج والبرد، وماء العين......

كتاب الطهارة (أ): الكتاب والكتابة لغة: الجمع، واصطلاحا طائفة من المسائل الفقهية اعتبرت مستقلة شملت أنواعا أو لم تشمل. والطّهارة بفتح الطاء مصدر «طَهر الشيء» بمعنى النظافة وبكسرها الآلة (أ)، وبضمّها فضل ما يتطهّر به، وشرعاً حكم يظهر بالمحلّ الذي تتعلّق به الصّلاة لاستعمال المطهّر، والإضافة بمعنى اللام، وقُدِّمت الطهارة على الصّلاة لكونها شرطًا وهو مقدّم (أ) والمُزيل للحدث والخبث اتفاقاً. (المياه) جمع كثرة وجمع القلّة «أمُواه»، والماء جوهر شفاف لطيف سيال، والعذب منه به حياة كلّ نام وهو ممدود وقد يقصر وقاسام المياه (التي يجوز) أي: يصحّ (التطهير بها سبعة مياه (أ)) أصلها (ماء السماء) لقوله تعالى: ﴿أَلُمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنْ اللَّهَ وَهُو ماء المطر؛ لأن السماء كلّ ما علاك فأظلّك وسقف البيت سماء، وماء الطل وهو الندى مطهّر في الصحيح (و) كذا (ماء البحر) الملح لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «هو الطهور ماؤه الحلّ ميته» (و) كذا (ماء النهر) كسيحون وجيحون والفرات ونيل مصر وهي من الجنة (أو) كذا (ماء البئر و) كذا (ماء البرع) على الأرض من ينبوع، والإضافة واحترز به عن الذي يذوب من الملح؛ لأنه لا يطهر يذوب في الشتاء والمبرد في المنتاء الموحّدة والراء المهملة، واحترز به عن الذي يذوب من الملح؛ لأنه لا يطهر يذوب في الشتاء ويجمد في الصيف عكس الماء وقبل انعقاده ملحا طهور (و) كذا (ماء العين) الجاري على الأرض من ينبوع، والإضافة ويجمد في الصيف عكس الماء وقبل انعقاده ملحا طهور (و) كذا (ماء العين) الجاري على الأرض من ينبوع، والإضافة ويجمد في الصيف عكس الماء وقبل انعقاده ملحا طهور (و) كذا (ماء العين) الجاري على الأرض من ينبوع، والإضافة ويجمد في الصيف عكس الماء وقبل انعقاده ملحا طهور (و) كذا (ماء العين) الجاري على الأرض من ينبوع، والإضافة ويجمد في المياء الموحّدة والراء المهراك المحالم المهراك المؤلمة المؤلمة والمؤلمة والمؤل

<sup>(</sup>۱) قوله: [كتاب الطهارة] افتتح بها؛ لأنّها مفتاح الصّلاة التي هي أمّ العبادات المقدمة على المعاملات مع ما في الطّهارة من الإيماء إلى النزاهة الباطنية، عن الاعتقادات الردية، والأخلاق الدنية. فتح باب العناية، ١٢/١. ٢٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [الآلة] كالماء والتراب. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [وهو مقدّم] أي: على المشروط وهو الصلاة. ١٢

<sup>(</sup>٤) قوله: [سبعة مياه] وذكر شيخ الإسلام إمام أهل السنّة الإمام أحمد رضا خان الحنفي الماتريدي القادري ستّين ومئة قسم للماء الذي يجوز التطهير به فمن شاء الإطلاع عليه فليراجع إلى فتاوى الإمام المسمّاة بـ"العطايا النبوية في الفتاوى الرضوية" في ثلاثة وثلاثين مجلّداً. ١٢

<sup>(</sup>٥) قوله: [وهي من الجنة] لقوله صلى الله تعالى عليه وسلّم: «سيحان وجيحان، والفرات والنيل، كلّ من أنهار الجنّة» أخرجه مسلم في الجنّة ونعيمها، باب ما في الدنيا من أنهار الجنّة. تنبيه هام: الأولى أن يقول: سيحان وجيحان لما ورد في معجم البلدان أن سيحان وجيحان، غير سيحون وجيحون. ١٢

أ ثمّ المياه على خمسة أقسام: طاهر مطهّر غير مكروه وهو الماء المطلق، وطاهر مطهّر مكروه وهو ما شرب منه الهرّة ونحوها وكان قليلاً، وطاهر غير مطهّر وهو ما استعمل لرفع حدَث أو

في هذه المياه للتعريف لا للتقييد، والفرق بين الإضافتين: صحة إطلاق الماء على الأوّل دون الثاني، إذ لا يصح أن يقال لماء الورد هذا ماء من غير قيد بالورد بخلاف ماء البئر لصحة إطلاقه فيه (ثم المياه) من حيث هي (على خمسة أقسام) لكلّ منها وصف يختص به أوّلها (طاهر مطهّر غير مكروه) وهو الماء المطلق (۱) الذي لم يخالطه ما يصير به مقيدا (و) الثاني (طاهر مكروه) استعماله تنزيها على الأصح (وهو ما شرب منه) حيوان مثل (الهرق) الأهلية، إذ الوحشية سؤرها نجس، (ونحوها) أي الأهلية، الدَّجاجة المخلّة وسباع الطير والحية والفأرة؛ لأنها لا تتحامى عن النجاسة، وإصغاء النبي صلّى الله عليه وسلّم الإناء للهرة كان حال علمه بزوال ما يقتضي الكراهة منها، إذ ذاك (و) الذي يصير مكروها بشربها منه ما (كان قليلاً) وسيأتي تقديره (و) الثالث (طاهر) في نفسه (غير مطهّر) للحدث بخلاف الخبث (وهو ما استعمل (القربة (القربة

<sup>(</sup>۱) قوله: [وهو الماء المطلق] وظاهر كلامه يفيد تخصيص هذا الماء بالماء المطلق وذلك ليس بسديد على ما في الفتاوى الرضوية حيث قال فيه: والنجس لا يؤثّر في تغيير ذات الماء كما مرّ منّا تحقيقه أنّ الماء النجس والمستعمل من الماء المطلق وإنما يسلبه وصف الطهارة. ("الفتاوى الرضوية") المخرجة، ١٢١/٣. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [إذ ذاك] أي: وقت الإصغاء. ط. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [وهو ما استعمل] اعلم أنّ الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن بين مسائل الماء المستعمل وتعريفه الجامع المانع المشتمل على كثير الفوائد في المجلد الثاني صـ ٤٣ حيث قال بنفسه عنه "هذا بعونه تعالى على كلا المذهبين حدّ جامع مانع ولا تجده في غير هذه السطور". وفي ذلك فليتنافس المتنافسون. ١٢

ولا: [لقربة] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: ثمّ أقول تحقيق المقام على ما علّمني الملك العالام أنّ ليس كلّ ما جعل قربة مغيرًا للماء عن الطهوريّة بل يجب أن يكون الفعل المخصوص الذي يحصل بالماء أوّلا وبالذات قربة مطلوبة في السرع بخصوصه ومرجعه إلى أن تكون القربة المطلوبة عيناً لا تقوم إلاّ بالماء، إذ لو جاز أن تحصل بدونه لكان لتحقّقها موارد، منها ما يحصل بالماء ومنها غيره، فما يحصل بالماء أوّلا وبالذات لا يكون مطلوبًا بعينه بل محصلاً لمطلوب بعينه، فيتحصّل أن يكون نفس إنفاق الماء في ذلك الفعل مطلوباً في الشرع عيناً، إذ المطلوب عيناً لمّا لم يحصل إلاّ به كان أيضاً مطلوباً عيناً كالمضمضة والاستنشاق في الوضوء والتثليث فيه، وفي الغسل ولو للميّت. وفي مقام آخر: فلا يكون الماء مستعملاً من غسل ثوب الأبوين من الوسخ والثمار من الغبار لأكلها، وأحجار فرش المسجد للتنظيف إلى غير ذلك فما من مباح إلاّ ويمكن جعله قربةً بنيّة محمودة كما لا يخفى على عالم علم النيّات. ("الفتاوى الرضوية"، المخرجة، ٢/٥٣ - ٥ ه، ملتقطاً)

أ كالوضوء على الوضوء بنيَّته ويصير الماء مستعمَلاً بمجرّد انفصاله عن الجسك، ولا يجوز بماء شجر و ثمر

وهي: (كالوضوع) في مجلس آخر (۱) (على الوضوع بنيته) أي: الوضوء تقرّباً ليصير عبادة فإن كان في مجلس واحد كُرِهَ، ويكون الثاني غير مستعمل ومن القربة: غسل اليد للطعام أو منه لقوله صلّى الله عليه وسلم: «الوضوء قبل الطعام بركة وبعده ينفي اللَّمَ أي: الجنون وقبله ينفي الفقر» فلو غسلها لوسخ وهو متوضّئ ولم يقصد القربة لا يصير مستعملاً: كغسل ثوب ودابة مأكولة (ويصير الماء مستعملاً) بمجرّد انفصاله عن الجسد (۳) وإن لم يستقر بمحل على الصحيح وسقوط حكم الاستعمال قبل الانفصال لضرورة التطهير ولا ضرورة بعد انفصاله (ولا يجوز) أي: لا يصحّ الوضوء (بماء شجر وثمر) لكمال امتزاجه فلم يكن مطلقًا (٤).

(٤) قوله: [فلم يكن مطلقاً] أي: لا يطلق عليه اسم الماء بدون قيد. ط. ١٢

<sup>(</sup>۱) قوله: [في مجلس آخر... إلخ] قد حقّق الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن في هذه المسئلة، وحاصله: أنّ الوضوء على الوضوء بغرض صحيح مقبول عند الشرع ولو في مجلس واحد مستحبّ لإطلاق الأحاديث الواردة في فضل الوضوء على الوضوء، ولا دخل لتبدّل المجلس في استحبابه. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١/١١)، ملخّصاً ومترجماً.

قوله: [ويصير الماء مستعملا] سبب صيرورة الماء مستعملا، فقد ييّنه الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن في فتاواه، وحاصله: أنّ إقامة القربة مغيّر للماء عن وصف الطهوريّة، أعني حمله الآثام من البدن المستعمل فيه، وقد جاء في الحديث أنه: «من توضاً فأحسن الوضوء خرجت خطاياه من جسده حتّى تخرج من تحت أظفاره» رواه الشيخان. وقال الإمام العارف بالله سيّدي عبد الوهّاب الشعراني قدّس سرّه الربّاني في ميزان الشريعة الكبرى سمعت سيدي عليًا الخواص رحمه الله تعالى: لو كشف للعبد لَرأى الماء الذي يتطهّر منه النّاس في غاية القذارة والنتن فكانت نفسه لا تطيب باستعماله كما لا تطيب باستعمال ماء قليل مات فيه كلب أو هرّة، قلت له: فإذن كان الإمام أبو حنيفة وأبو يوسف من أهل الكشف، حيث قالا بنجاسة الماء المستعمل، قال: نعم كان أبو حنيفة وصاحبه من أعظم أهل الكشف، فكان إذا رأى الماء الذي يتوضاً منه النّاس يعرف أعيان تلك الخطايا التي خرّت في الماء، ويميّز غسالة الكبائر عن الصغائر والصغائر والصغائر والصغائر عن المكروهات والمكروهات عن خلاف الأولى ،كالأمور المحسدة حسّاً على حدّ سواء قال وقد بلغنا أنه دخل مطهرة جامع الكوفة فرأى شاباً يتوضاً، فنظر في الماء المتقاطر منه فقال يا ولدي تب عن عقوق الوالدَين، فقال تبت إلى الله عن ذلك، ورأى غسالة أخر فقال تب من شرب الخمر وسماع آلات اللهو، وقال تبت. ورأى غسالة آخر فقال تب من شرب الخمر وسماع آلات اللهو، فقال تبت. ("الفتاوى الوضوية" المخرجة، ٢-٥١-١٥) ملتقطاً ومجتمعاً)

<sup>(</sup>٣) قوله: [عن الجسد] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: تنبيه: اختلفوا في الحدث الأصغر هل يحل كالأكبر بظاهر البدن كلّه وإنّما جعل الشرع الوضوء رافعاً له تخفيفاً أم لا إلاّ بالأعضاء الأربعة، ويبتني عليه الخلاف فيما إذا غسل المحدث نحو فخذه فيصير الماء مستعملاً على الأوّل دون الثاني، وبالعدم جزم في كثير من المتداولات، ونص في الخلاصة أنه الأصح، فكان ترجيحاً للقول الثاني، ولذا عوّلنا عليه. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٩٢/٢). ١٢

ولو خرج بنفسه من غير عصر في الأظهر، ولا بماء زال طبعه بالطبخ أو بغلبة غيره عليه، والغلبة في مخالطة الجامدات بإخراج الماء عن رقته وسيكلانه ولا يضر تغير أوصافه كلها بجامد كزعفران وفاكهة وورَق شجر.....

<sup>(</sup>١) قوله: [من الكرم] أي: من العنب وعن النّبي صلّى الله تعالى عليه وسلّم قال: «لا تـسمّوا العنب الكرم» أخرجه البخـاري في الأدب، باب: لا تسبّوا الدهر، "صحيح البخاري"، ١٥٠/٤.

<sup>(</sup>٢) قوله: [عمّا قيل] القائل هو: صاحب الهداية (المرغيناني) رحمه الله. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [آلة مخصوصة] وهي: إمّا الماء المطلق أو خلفه وهو التراب. ١٢

<sup>(</sup>٤) قوله: [ضابطاً في ذلك] أي: في الغلبة. ١٢

<sup>(</sup>٥) قوله: [في مخالطة الجامدات... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: لا يتوقّف زوال رقّة الماء على مخالطة الجامدات فقط، بل المائعات التي لها جرم مثل العسل أيضاً تزيل رقّة الماء إذا امتزجت به على معنى مخصوص. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٨٨/٣، مترجماً و ملخصاً).

<sup>(</sup>٦) قوله: [كزعفوان] الزعفران: نبات صبغي يستعمل للصباغة. "المعجم الوسيط". ١٢

و الغلبة في المائعات بظهور وصف واحد من مائع له وصفان فقط كاللبن له اللون والطعم ولا رائحة له وبظهور وصفين من مائع له ثلاثة كالخل والغلبة في المائع الذي لا وصف له كالماء المستعمل وماء الورد المنقطع الرائحة تكون بالوزن فإن اختلط رطلان من الماء المستعمل برطل من المطلق لا يجوز به الوضوء وبعكسه جاز والرابع ماء نجس وهو الذي حلت فيه نجاسة وكان راكدا قليلا والقليل ما دون عشر في عشر فينجس وإن لم يظهر أثرها فيه......

عليه وسلّم بماء فيه أثر العجين وكان النّبي صلّى الله عليه وسلّم يغتسل ويغسل رأسه بالخطمي، وهو جنب ويجتزئ بذلك . (والغلبة) تحصل (في) محالطة (المائعات بظهور وصف واحد) كلون فقط أو طعم (من مائع له وصفان فقط) أي: لا ثالث له ومثل ذلك بقوله: (كاللبن له اللون والطعم) فإن لم يوجدا جاز به الوضوء، وإن وجد أحدهما لم يجز، كما لو كان المخالط له وصف واحد فظهر وصفه، كبعض البطّيخ ليس له إلا وصف واحد (و) قوله (لا رائحة له) زيادة إيضاح لعلمه من بيان الوصفين . (و) الغلبة توجد (بظهور وصفين من مائع له) أوصاف (ثلاثة) وذلك (كالخل) له لون وطعم وريح فأيّ وصفين منها ظهرا منعا صحّة الوضوء، والواحد منها لا يضرّ ؛ القلته (والغلبة في) مخالطة (المائع الذي لا وصف له) يخالف الماء بلون أو طعم أو ريح: (كالماء المستعمل) فإنّه بالاستعمال لم يتغيّر له طعم ولا لون ولا ريح وهو طاهر في الصحيح (و) مثله (ماء الورد المنقطع الرائحة تكون) الغلبة (بالوزن) لعدم التمييز بالوصف لفقده (فإن اختلط رطلان) مثلاً (من الماء المستعمل) أو ماء الورد الذي انقطعت رائحته (برطل من) الماء (المطلق لا يجوز به الوضوء) لغلبة المقبّد (وبعكسه) وهو لو كان الأكثر المطلق (و) القسم (الرابع) من المياه: (ماء نجس وهوالذي حلّت) أي: وقعت (فيه نجاسة) وعُلم وقوعها يقيناً أو احتياطا (و) القسم (الرابع) من المياه: (ماء نجس وهوالذي حلّت) أي: وقعت (فيه نجاسة) وعُلم وقوعها يقيناً أو بغلبة الظنَّ وهذا في غير قليل الأرواث؛ لأنه معفوً عنه كما سنذكره (وكان) الماء (راكداً) أي: ليس جارياً وكان بغلبة والقليل (ا) هو رما) مساحة محله (دون عشر في عشر) بذراع العامة (ان والقابل في غير قبال الأرواث؛ لأنه معفوً عنه كما سنذكره (وكان) الماء (واكداً) أو ماء محكم المغلوب وقليلا وأصابته نجاسة (فينجس بها وإن لم يظهر أثرها) أي: النجاسة (فيه) وأمّا إذا كان عشرا في عشر بحوض مربع قليلا وأصابته نجاسة (فينجس بها وإن لم يظهر أثرها) أي: النجاسة (فيه) وأمّا إذا كان عشرا في عشر بحوض مربع قليلا وأصابته نجاسة (فينجس بها وإن لم يظهر أثرها) أي: النجاسة (فيه) وأمّا إذا كان عشرا في عشر بحوض مربع

<sup>(</sup>۱) قوله: [والقليل]قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: والعبرة لوجه الماء في كونه قليلاً أو كثيراً وما تحته تبعه. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٦/٢). ٢٢

عوله: [بذراع العامّة] وهو ذراع الكرباس لا ذراع المساحة على ما اختباره الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن.
 ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٦٧/٢، ٢٦٤)، ملخصاً.

أو جاريا وظهر فيه أثرها والأثر طعم أو لون أو ريح والخامس ماء مشكوك في طَهوريتـه وهـو مـا شرب منه حمار أو بغل.

أو ستة وثلاثين في مدورً (1) وعمقه أن يكون بحال لا تنكشف أرضه (٢) بالغرف منه على الصحيح، وقيل: يقدّر عمقه بذراع أو شبر فلا ينجس إلا بظهور وصف للنجاسة فيه حتى موضع الوقوع، وبه أخذ مشايخ بلخ توسعة على النّاس، والتقدير بعشر في عشر هو المفتى به، ولا بأس بالوضوء والشرب من حبّ يوضع كوزه في نواحي الدار ما لم يُعلم تَنَجُّسه، ومن حوض يخاف أن يكون فيه قذر ولا يتيقن ولا يجب أن يسأل عنه، ومن البئر التي تدلى فيها الدّلاء والجرار الدّنسة وتحملها الصغار والإماء ويمسها الرّسْتاقيون بأيد دنسة ما لم تتيقن النجاسة أو كان (جاريا) عطف على راكدا (وظهر فيه) أي: الجاري (أثرها) فيكون نجساً (والأثرطعم) النجاسة (أو لون أو ريح) لها لوجود عين النجاسة بأثرها (و) النوع (الخامس ماء مشكوك في طَهُوريَّته) لا في طهارته (وهوما شرب منه حمار أو بغل) وكانت أمه أتاناً (٣) لا رمكة (٤)؛ لأن العبرة للأم كما سنذكره في الأسآر إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>۱) قوله: [في مدوَّر] أي: أن يكون دوره ستة وثلاثين ذراعاً وقطره أحد عشر ذراعاً وخمس ذراع. "رد المحتار"، ١٤١/١، ولمعرفة مساحته يلف خيطا على فم البئر ثم يقاس طول الخيط فإن كان طول ذلك الخبط ستة وثلاثين ذراعاً فالبئر ماؤها كثير فلا يتنجّس وإن كان الخيط أقلّ من ستة وثلاثين ذراعاً فماؤها قليل يتنجّس بسقوط النجاسة فيه.

<sup>(</sup>٢) قوله: [لا تنكشف أرضه... إلخ] وهو ما اختاره الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن حيث قال نقلاً عن التبيين، المعتبر في العمق أن يكون بحال لا ينحسر بالاغتراف؛ لأنه إذا انحسر ينقطع الماء بعضه عن بعض ويصير الماء في مكانين وهو اختيار الهندواني. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٤٤٤٤/٢). ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [أتاناً] الأتان: الحمارة. الصحاح، أتن. ١٢

<sup>(</sup>٤) قوله: [رمكة] الرمكة: أنثى الفرس ومنها يتولّد البغل إذ لا تناسل لفصيلة البغال فأمّه فرس وأبوه حمار، "القاموس".

## لَّغُمُّ الْإِيْضَاكُ ﴾ فَي مِرَّا قِيلَ لِفِلْا فِي السِّعُ عَلَى السِّعُولِ السِّعُولِ السِّعُولِ السِّعُولِ

## فَصِلُ: فِي بَيانَ أَجِكَا مُ السُّؤير

والماء القليل إذا شرب منه حيوان يكون على أربعة أقسام ويسمى «سؤراً»، الأول طاهر مطهّر وهو ما شرب منه آدمي أو فرس أو ما يؤكل لحمه والثاني نجس لا يجوز استعماله وهو ما شرب منه الكلب أو الخنزير أو شيء من سباع البهائم.....

(فصل): في بيان أحكام السؤر (والماء القليل) الذي بيَّنَّا قدره بدون عشر في عشر ولم يكن جارياً (إذا شرب منه حیوان یکون علی أحد (أربعة أقسام و) ما أبقاه بعد شربه (یسمی سؤراً) بهمز عینه(۱) ویستعار الاسم(٢) لبقية الطعام والجمع «أسآر» والفعل: «أسأر» أي: أبقى شيئا مما شربه، والنعت منه سآر على غير قياس؟ لأن قياسه مسئر ونظيره أجبره فهو جَبَّارٌ (الأول) من الأقسام: سؤر (طاهر مطهر) بالاتفاق من غير كراهة في استعماله (وهوما شرب منه آدمي) ليس بفمه نجاسة لما روى مسلم عن عائشة رضي الله عنها قالت: «كنت أشرب وأنا حائض فأناوله النّبي صلّى الله عليه وسلّم فيضع فاه على موضع فيّ» ولا فرق بين الكبير والصغير والمسلم والكافر والحائض والجنب، وإذا تنَجَّس فمه فشرب الماء من فوره تنجّس، وإن كان بعد ما تردّد البزّاق في فمه مرات وألقاه أو ابتلعه قبل الشُّرب فلا يكون سؤره نجساً عند أبي حنيفة وأبي يوسف لكنّه مكروه لقول محمد بعدم طهارة النجاسة بالبُزَّاق عنده (أو) شرب منه (فرس) فإنَّ سؤر الفرس طاهر بالاتفاق (٣) على الصحيح من غير كراهة (أو) شرب منه (ما) بمعنى حيوان (يؤكل لحمه) كالإبل والبقر والغنم ولا كراهة في سؤرها إن لم تكن جلالة تأكل الجلَّة بالفتح وهي في الأصل البعرة، وقد يُكُنِّي بها عن العَذرة<sup>(١)</sup> فإن كانت جلالة فسؤرها من القسم الثالث مكروه (و) القسم (الثاني): سؤر (نجس) نجاسة غليظة وقيل خفيفة (لا يجوز استعماله) أي: لا يصحّ التطهير به بحال ولا يشربه إلا مضطر كالميتة (وهو): أي: السؤر النَّجس (ما شرب منه الكلب) سواء فيه كلب صيد وماشية وغيره لما روى الدار قطني عن أبي هريرة عن النّبي صلّي الله عليه وسلّم في الكلب يلغ في الإناء أنّه يغسل ثلاثًا أو خمساً أو سبعاً (أو) شرب منه الحنزير لنجاسة عينه لقوله تعالى: ﴿فَإِنَّهُ رَجْسٌ ﴾ [الْأَنْجُلُّ : ١٤٥] (أو) شرب منه (شيء) بمعنى حيوان (من سباع البهائم) احترز به عن سباع الطير، وسيأتي حكمها، والسَّبْع حيوان مختطف منتهب عاد عادة

<sup>(</sup>١) قوله: [بهمز عينه] أي: لفظ السؤر بالهمزة، أمّا السور بدون همزة فهو البناء المحيط بالبلد.

<sup>(</sup>٢) قوله: [ويستعار الاسم] أي: ويطلق لفظ سؤر.

<sup>(</sup>٣) قوله: [طاهر بالاتفاق] أمّا عندهما فطاهر؛ لأنه مأكول عندهما، وأمّا عند الإمام فلأنّ لعابه متولد من لحمه وهو طاهر وحرمته للتكريم لكونه آلة الجهاد فصارت حرمته كحرمة لحم الآدمي، ألا ترى أنّ لبنه حلال بالإجماع. ط

<sup>(</sup>٤) قوله: [العذرة] العذرة: غائط الإنسان.

أ كالفهد والذئب والثالث مكروه استعماله مع وجود غيره وهو سؤر الهرة والدجاجة المخلاة وسباع الطير كالصقر والشاهين والحدأة وسواكن البيوت كالفأرة لا العقرب والرابع مشكوك في طَهوريته وهو سؤر البغل والحمار فإن لم يجد غيره توضاً به وتيمم.....

(كالفهد والذئب) والضَّبُع والنَّمر والسَّبُع والقرْد لتولَّد لعابها من لحمها وهو نجس كلبنها (و) القسم (الثالث): سؤر (مكروه استعماله) في الطهارة كراهة تنزيه (مع وجود غيره) ممّا لا كراهة فيه ولا يكره عند عدم الماء؛ لأنه طاهر لا يجوز المصير إلى التيمّم مع وجوده (وهوسؤر الهرة) الأهلية لسقوط حكم النجاسة اتفاقاً لعلّـة الطُّواف المنصوص عليه بقوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «إنَّها ليست بنجسة إنَّها من الطوَّافين عليكم والطوَّافات» قال الترمذي حديث حسن صحيح، ولكن يكره سؤرها تنزيهاً على الأصحّ؛ لأنها لا تتحامي عن النجاسة كماء غُمُس صغير يده فيه، وحمل إصغاء النّبي صلّى الله عليه وسلّم لها الإناء على زوال ذلك الوهم بعلمه بحالها في زمان لا يتوهّم نجاسة فمها بمنجّس تناولته . والْهرَّةُ الْبَريَّةُ سؤرها نجس لفقد علة الطوّاف فيها ويكره أن تلحس الهرة كف إنسان ثم يصلَّى قبل غسله أو يأكل بقية ما أكلت منه إن كان غنياً يجد غيره ولا يكره أكله للفقير للضرورة (و) سؤر (الدجاجة) بتثليث الدّال وتاؤها للوحدة لا للتأنيث، والدجاج مشترك بين الذكر والأنشى والدجاجة الأنشى خاصّة ولهذا لو حلف لا يأكل لحم دجاجة لا يحنث بلحم الدِّيْك ويكره سؤر (المخلاة): التي تجول في القاذورات ولم يعلم طهارة منقارها من نجاسته فكره سؤرها للشكّ فإن لم يكن كذلك فلا كراهة فيه بأن حبست فلا يصل منقارها لقَذَر (و) سؤر (سباع الطيركالصقر والشاهين والحدأة) والرُّخَم والغُراب مكروه؛ لأنها تخالط الميتات والنجاسات فأشبهت الدجاجة المخلاة حتى لو تيقّن أنّه لا نجاسة على منقارها لا يكره سؤرها، وكان القياس نجاسته لحرمة لحمها كسباع البهائم لكن طهارته استحسان؛ لأنها تشرب بمنقارها وهو عظم طاهر وسباع البهائم تشرب بلسانها وهو مبتَلُّ بلعابها النجس (و) سؤر سواكن البيوت ممّا له دم سائل (كالفأرة) والحيَّة والوزغة مكروه للزوم طوافها وحرمة لحمها النجس و (لا) كذلك سؤر (العقرب) والخُنْفُس والصرصر لعدم نجاستها فلا كراهة فيه . (و) القسم (الرابع): سؤر (مشكوك) أي: متوقف (في) حكم (طهوريّته) فلم يحكم بكونـه مُطَهِّراً جزماً ولم ينف عنه الطهوريّة (وهو سؤر البغل) الذي أمّه أتانّ (والحمار) وهو يصدق على الذَكر والأنثي؛ لأن لعابه طاهر على الصحيح، والشكّ لتعارض الخبرين في إباحة لحمه وحرمته والبغل متولد من الحمار فأخذ حكمه (فإن لم يجد) المحدث (غيره) أي: غير سؤر البغل والحمار (توضّأ به وتيمّم (١٠)) والأفضل تقديم الوضوء لقول زفر

<sup>(</sup>۱) قوله: [توضّاً به وتيمّم] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: وكلاهما ضروريّ لا يجوز الصلاة بأحـدهما، ولا يجـوز الوضوء بدون النيّة لاشتراطها حينئذ كما في التيمّم. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٦٦/٢-٥٠٣٣ وملخّصاً ومترجماً). ١٢

. ثمّ صلّى

بلزوم تقديمه، والأحوط أن ينوي للاختلاف في لزوم النية في الوضوء بسؤر الحمار (ثم صلّى) فتكون صلاته صحيحة بيقين؛ لأن الوضوء به لو صحَّ لم يضرَّه التيمّم وكذا عكسه، ومن قال من مشايخنا إن سؤر الفحل نجس؛ لأنه يَشُمُّ البول فتنجّس شفتاه فهو غير سديد؛ لأنه أمر موهوم لا يغلب وجوده ولا يؤثّر في إزالة النابت ويستحبّ غسل الأعضاء بعد ذلك بالماء لإزالة أثر المشكوك والمكروه.

الْفَكُمُ الْإِنْضَاعُ ﴾ فَي مِرَا قِيلَ الْفِيلَاحُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَرًا فِي الْعَدَرِي الْعَدَيْنِ الْعَدَرِي الْعَلَاقِي الْعَدَي الْعَدَرِي الْعَدَرِي الْعَدَرِي الْعَدَرِي الْعَدَرِي الْعَدَرِي الْعَدَاقِي الْعَدَي الْعَدَرِي الْعَدَاقِي الْعَدَي الْعَدَاقِي الْعَدَاقِي الْعَدَيْعِ الْعَدَي الْعَدَاقِي الْعَدَيْعِ الْعَدَيْعِ الْعِيلِي الْعَلِي الْعَلِي الْعَدَاقِيلِي الْعَدَيْعِ الْعَدَيْعِ الْعَدَاقِيلِي الْعَدَاقِيلِي الْعَلَاقِيلِي الْعَلِي الْعَلِي الْعِلْعِيلِي الْعَلِي الْعَلِيلِي الْعِلْعِيلِي الْعِلْعِيلِي الْعِلْعِيلِي الْعِلْعِيلِي الْعِيلِي الْعِلْعِلْعِيلِي الْعِيلِي الْعِلْعِيلِي الْعِيلِي الْعِيلِي الْعِيلِي الْعِلْعِيلِي الْعِيلِي الْعِيلِي الْعِيلِي الْعِيلِي الْعِيلِي الْعِلْعِيلِي الْعِيلِي الْعِيلِي الْعِيلِي الْعِلْعِيلِي الْعِيلِي الْعِيلِي الْعِيل

### فَيْمَالُ: فِي الْحَدَرِي

لو اختلط أوان أكثرها طاهر تحرّى للتوضؤ والشرب، وإن كان أكثرها نجساً لا يتحرّى إلا للشرب، وفي الثياب المختلطة يتحرّى سواء كان أكثرها طاهراً أو نجساً.

(فصل) في التحرّي (لو اختلط) اختلاط مجاورة لا ممازجة (أوان) جمع إناء (أكثرها طاهر) وأقلّها نجس (تحرّى للتوضؤ) والاغتسال قيّد بالأكثر؛ لأنه يتيمّم عند تساوي الأواني ،والأفضل أن يمزجها أو يريقها فيتيمّم لفقد المطهّر قطعاً وإن وجد ثلاثة رجال ثلاث أوان أحدها نجس وتحرّى كلّ إناء جازت صلاتهم وحدانا(١)، (و) كذا يتحرّى مع كثرة الطاهر لإرادة (الشّرب)؛ لأن المغلوب كالمعدوم وإن اختلط إناءان ولم يتحرّ وتوضّأ بكلّ وصلّى صحّت إن مسح في موضعين من رأسه لا في موضع؛ لأنّ تقديم الطاهر مزيل للحدث وقد تنجّس بالثاني وفاقد المطهّر يصلّي مع النجاسة وطهر بالغسل الثاني إن قدّم النجس ومسح محلاً آخر من رأسه وإن مسح محلاً بالماءين دار الأمر بين الجواز لو قدَّم الطاهر وعدم الجواز لتنجّس البلّل بأوّل ملاقاة (٢)، لو أخر الطاهر فلا يجوز للشكّ احتياطاً (٣٠). (وإن كان أكثرها) أي: المختلطة بالمحاورة (نجساً لا يتحرّى إلا للشّرب) لنجاسة كلها حكماً للغالب فيريقها عند عامة المشايخ ويمزجها لسقى الدوّاب عند الطحاوي ثم يتيمّم . (وفي) وجود (الثياب المختلطة يتحرّى مطلقاً أي: (سواء كان أكثرها طاهراً أو نجساً)؛ لأنه لا خلف للثوب في ستر العورة والماء يخلفه التراب وإن صلَّى في أحد ثوبين متحرياً لنجاسة أحدهما ثم أراد صلاة أخرى فوقع تحرّيه على غير الذي صلَّى فيه لم يصحّ؛ لأن إمضاء الاجتهاد لا ينقض بمثله إلا في القبلة؛ لأنها تحتمل الانتقال إلى جهة أخرى بالتحرّي؛ لأنه أمر شرعيّ(١٠)، والنجاسة أمر حسى لا يُصيِّرها طاهرة بالتحرّي للزوم الإعادة بظهور النجاسة بعد التحرّي في الثياب والأواني فمتى جعلنا الثوب طاهراً بالاجتهاد للضرورة لا يجوز جعله نجساً باجتهاد مثله فتفسد كلّ صلاة يصلّيها بالذي تحرّى نجاسته أوّلا وتصحّ بالذي تحرّي طهارته، ولو تعارض عدلان في الحلّ والحرمة بأن أخبر عدل بأن هذا اللحم ذبحه مجوسي وعدل آخر أنّه ذكّاه (٥) مسلم لا يحلّ لبقائه على الحرمة بتهاتر الخبرين ولو أخبرا عن ماء وتهاترا بقي على أصل الطهارة.

<sup>(</sup>١) قوله: [جازت صلاتهم وحداناً]؛ لأنّ كلاّ لا يجوز الوضوء بما تحرّاه الآخر لكونه نجساً في حقّه بحسب تحرّيه فكان الإمام غير متطهّر في حقّ المأموم. ط.

<sup>(</sup>٢) قوله: [بأوّل ملاقاة] أي: ملاقاة الماء النجس في الرأس.

<sup>(</sup>٣) قوله: [فلا يجوز للشك احتياطاً] فينتقل إلى التيمّم لفقده المطهّر. ط.

<sup>(</sup>٤) قوله: [لأنّه أمر شرعيّ] أي: التحرّي الذي تنتقل به القبلة. ط.

<sup>(</sup>٥) قوله: [أنّه ذكّاه] الذكاة: الذبح أو النحر بشروطه الشرعية.

#### فَصِلُ: فِي مَسَائِلِ الْآبَارَ

تنزح البئر الصغيرة بوقوع نَجاسة وإن قلّت من غير الأرواث كقطرة دم أو خمر وبوقوع خنزير ولو خرج حياً ولم يصب فمه الماء وبموت كلب أو شاة أو آدَمي فيها وبانتفاخ حيَوان ولو صغيراً ومائتا دلو......

(فصل): في مسائل الآبار والواقع فيها روث أو حيوان أو قطرة من دم ونحوه وحكمها، أن (تنزح البئر) أي: ماؤها؛ لأنه من إسناد الفعل إلى البئر(۱)، وإرادة الماء الحالِّ بالبئر (الصغيرة) وهي ما دون عشر في عشر (بوقوع نجاسة) فيها (وإن قلّت) النجاسة التي (من غير الأرواث ) وقدر القليل: (كقطرة دم أو) قطرة (خمر)؛ لأنّ قليل النجاسة يُنجِّس قليل الماء وإن لم يظهر أثره فيه (و) تنزح (بوقوع خنزير ولو خرج حيا و) الحال أنه (لم يصب فمه الماء) لنجاسة عينه (و) تنزح (بموت كلب) قيّد بموته فيها؛ لأنّه غير نجس العين على الصحيح فإذا لم يصت وخرج حياً ولم يَصِلُ فمه الماء لا ينجِّس (أو) موت (شاة أو) موت (آدمي فيها ) لنزح ماء زمزم بموت يمت وخرج حياً ولم يَصِلُ فمه الماء لا ينجِّس (أو) موت (شاة أو) موت (آدمي فيها ) لنزح ماء زمزم بموت زنجي وأمر ابن عبّاس وابن الزبير رضي الله عنهم به بمحضر من الصحابة من غير نكير (و) تنزح (بانتفاخ حيوان ) ولو) كان (صغيراً) لانتشار النجاسة (و) تنزح وجوباً (مئتا دلو) وسط ( وهو المستعمل كثيرا في تلك البئر، ويستحبّ زيادة مائة ولو نزح الواجب في أيّام أو غسل الثوب النجس في أيّام طهر وتطهّر البئر بانفصال المدلو الأخير عن فمها عندهما، وعند محمّد بانفصاله عن الماء ولو قطر في البئر للضرورة وقال يشترط الانفصال لبقاء الاتصال الدلو الأخير عن فمها عندهما، وعند محمّد بانفصاله عن الماء ولو قطر في البئر للضرورة وقال يشترط الانفصال لبقاء الاتصال

<sup>(</sup>١) **قوله: [إسناد الفعل إلى البئر]** قصداً للمبالغة في إخراج جميع الماء. ط.

والبلوى عفو بلا فرق بين البعر والروث والخثى والرطب واليابس والصحيح والمنكسر، والفلاة والمصر وما لها حاجز والبلوى عفو بلا فرق بين البعر والروث والخثى والرطب واليابس والصحيح والمنكسر، والفلاة والمصر وما لها حاجز من البئر وما لا، كل ذلك على الصحيح المعتمد، والضرورة في الوقوع لا في الإلقاء قصداً لأنّه إذا رماه في الماء قصداً يتنجّس لعدم الضرورة في ذلك لكونه بفعله. ثمّ اعلم أنّ عموم البلوى باعث التخفيف في النجاسة المتّفق عليها حتّى في موضع النص القطعي كما في ترشش البول قدر رؤس الإبر. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٨٥/٣، ملخصا ومترجماً). ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [آدمي فيها] هذا مبنيّ على قول العامّة حيث ذهبوا إلى تنجّس الحيوان الدموي بالموت، والأصحّ أنّ هذا الحكم للاحتياط ولا يتنجّس المسلم بالموت أمّا الكافر فجيفة خبيثة قطعاً. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٤٠٢/٣ ٤-٤٠٧). ١٢

<sup>(</sup>٤) قوله: [بانتفاخ حيوان] أي: الدموي غير مائي وكذا لو تفسخ أو تمعط شعره أو ريشه. ط.

<sup>(</sup>٥) قوله: [وسط] والمعتبر في كلّ بئر دلو يستسقى به منها، وإن لم يكن الدلو معيناً فالوسط ما يسع فيه صاع من الحبّ المعتدل. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣٦٢/٣-٢٦٤، مترجماً وملخّصا). ١٢

ألو لم يمكن نزحها وإن مات فيها دجاجة أو هرة أو نحوهما لزم نزح أربعين دلواً وإن مات فيها فأرة أو نحوها لزم نزح عشرين دلواً وكان ذلك طهارة للبئر والدلو والرشاء ويد المستقي، والا تنجس البئر بالبعر والروث والخشى.....

بالقاطر بها وقدًر محمد رحمه الله تعالى الواجب بمئتي دلو (۱) (لو لم يمكن نزحها(۱)) وأفتى به لمّا شاهد آبار بغداد كثيرة المياه لمحاورة دجلة والأشبه أن يقدر ما فيها بشهادة رجلين لهما خبرة بأمر الماء وهو الأصحّ (وإن مات فيها) أي: البئر (دجاجة أو هرة أو نحوهما) في الجثّة ولم تنتفخ (لزم نزح أربعين دلواً) بعد إخراج الواقع منها، روي التقدير بالأربعين عن أبي سعيد الخدري في الدجاجة وما قاربها يعطى حكمها وتستحبّ الزيادة إلى خمسين أو ستّين لما روي عن عطاء والشعبي (وإن مات فيها فأرة) بالهمز (أو نحوها) كعصفور ولم ينتفخ (لزم نزح عشرون أو ستّين لما روي عن عطاء والشعبي (وإن مات فيها فأرة ماتت في البئر وأخرجت من ساعتها ينزح عشرون دلوا وتستحبّ الزيادة إلى ثلاثين لاحتمال زيادة الدلو المذكور في الأثر على ما قُدِّر به من الوسط (وكان ذلك) دلوا وتستحبّ الزيادة إلى ثلاثين لاحتمال زيادة الدلو المذكور في الأثر على ما قُدِّر به من الوسط (وكان ذلك) المنزوح (طهارة للبئر والدلو والرشاء (۲)) والبكرة (ويد المستقى) روي ذلك عن أبي يوسف والحسن؛ لأن نجاسة هذه الأشياء كانت بنجاسة الماء فتكون طهارتها بطهارته نفياً للحرج كطهارة دنّ الخمر (۱) بتخللها وطهارة عروة الإبريق بطهارة اليد إذا أخذها كلما غسل يده، وروي عن أبي يوسف أنّ الأربع من الفئران كفأرة واحدة والخمس كالدجاجة إلى التسع والعشر كالشاة، وقال محمّد الثلاث إلى الخمس كالهرة والست كالكلب وهو ظاهر الرواية فهما كهرة ويدخل الأقل في الأكثر (ولا تنجس البئر بالبعر) وهو للإبل والغنم وبَعَرَ يُنْعَرُ من حدً منع (والروث) فهما كهرة ويدخل الأقل في الأكثر (ولا تنجس البئر بالبعر) وهو للإبل والغنم وبَعَرَ يُنْعَرُ من حدً منع (والروث) للفرس والبغل والحمار من حدّ نصر (والخثي) بكسر الخاء واحد الأخثاء للبقر من باب ضرب، ولا فرق بين آبار الأمصار والفلوات في الصحيح، ولا فرق بين الرطب واليابس والصحيح والمنكسر في ظاهر الرواية لشمول الضرورة

<sup>(</sup>١) قوله: [بمئتي دلو] ويستحبّ زيادة مئة لزيادة النزاهة. ط.

<sup>(</sup>٢) قوله: [لو لم يمكن نزحها] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: ولا يشترط التوالي في النزح على الصحيح حتّى لو نزح كلّ يوم دلواً حصلت الطهارة بعد تكميل العدد المقدّر كذا في الدر المختار وغيره من معتمدات الأسفار. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٩٣/٣، ملخّصا ومترجماً). ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [الرشاء] أي: الحبل.

<sup>(</sup>٤) قوله: [دنُّ الخمر] الدنُّ: وعاء ضخم للخمر ونحوها.

<sup>(</sup>٥) قوله: [الفلوات] الفلاة: الصحراء.

إلا أن يستكثره الناظرأو أن لايخلو دلو عن بعرة ولا يفسد الماء بخرء حمام وعصفور ولا بموت ما لا دم له فيه كسمك وضفدع وحَيوان الماء وبق وذباب وزنبور وعقرب ولا بوقوع آدَمي وما يؤكل لحمه إذا خرج حياً ولم يكن على بدنه نجاسة ولا بوقوع بغل وحمار وسباع طير ووحش في الصحيح وإن وصل لعاب الواقع إلى الماء أخذ حكمه ووجود حيوان......

فلا تنجس (إلا أن) يكون كثيراً وهو ما (يستكثره الناظر) والقليل ما يستقلُّه وعليه الاعتماد (أو أن لا يخلو دلو عن بعرة) و نحوها كما صحّحه في المبسوط. (ولا يفسد) أي: لا ينجس (الماء بخوء حمام) الخرء بالفتح واحد الخرء بالضم مثل قرء وقرء وعن الجوهري بالضم كجُنْد وجُنُود والواو بعد الراء غلَط، (و) لا ينجس بخرء (عصفور) ونحوها ممّا يؤكل من الطّيور غير الدجاج والإوز، والحكم بطهارته استحسان؛ لأن النّبي صلّى الله عليه وسلّم شكر الحمامة وقال إنها أوكرت على باب الغار حتى سلمت فجازاها الله تعالى المسجد مأواها فهو دليل على طهارة ما يكون منها ومسح ابن مسعود رضي الله عنه خرء الحمامة عنه بأصبعه، والاختيار في كثير من كتب المذهب طهارته عندنا، واختلف التصحيح في طهارة خرء ما لا يؤكل من الطيور ونَجَاستُه مخفّفة (ولا) ينجس الماء ولا المائعات على الأصحّ (بموت ما) بمعنى حيوان (لا دم له) سواء البري والبحري (فيه) أي: الماء أو المائع وهو (كسَمَك وضفْدَع) بكسر الدّال أفصح والفتح لغة ضعيفة والأنثى ضفدعة، والبرّي يفسده إن كان له دم سائل (وحيوان الماء) كالسرطان وكلب الماء وخنزيره لا يفسده (وبَقِّ) هو كبار البعوض واحده بقة وقد يسمّى به الفسفس في بعض الجهات وهو حيوان كالقراد شديد النتن (وذباب) سمّى به؛ لأنه كلّما ذُبَّ آب أي: كلّما طرد رجع (وزُنْبور) بالضم (وعقرب) وخنفس وجراد وبرغوث وقمل لقوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «إذا وقع الذباب في شراب أحـدكم فليغمـسه ثمَّ لينزعـه فـإنّ في أحـد جناحيه داء وفي الآخر شفاء» رواه البخاري زاد أبو داود «وأنّه يتقى بجناحه الذي فيه الداء» وقوله صلى الله عليه وسلم: «يا سلمان كلّ طعام وشراب وقعت فيه دابة ليس لها دم فماتت فيه فهو حلال أكله وشربه ووضوءه» (ولا) ينجس الماء (بوقوع آدمي و) لا بوقوع (ما يؤكل لحمه) كالإبل والبقر والغنم (إذا خرج حيّاً ولم يكن على بدنه نجاسة) متيقّنة ولا ينظر إلى ظاهر اشتمال أبوالها على أفخاذها (ولا) يفسد الماء (بوقوع بغل وحمار وسباع طير) كصقر وشاهين وحدأة (و) لا يفسد بوقوع (وحش) كسبع وقرد (في الصحيح) لطهارة بدنها، وقيل يجب نزح كل الماء إلحاقا لرطوبتها بلعابها (وإن وصل لعاب الواقع إلى الماء أخذ) الماء (حكمه) طهارة ونجاسة وكراهة وقد علمته في الأســـآر فينزح بالنجس والمشكوك وجوبا ويستحبّ في المكروه عدد من الدلاء لو طاهراً، وقيل عشرين(١) (ووجود حيوان

<sup>(</sup>۱) قوله: [وقيل عشرين]؛ لأنّ كلّ موضع فيه نزح لا ينزح أقلّ من العشرين؛ لأنّه أقلّ ما جاء به الشرع من المقادير اهـ. وهـذا النزح لتسكين القلب لا للتطهير، حتّى لو توضّأ منها من غير نزح جاز. ط.

#### ميت فيها ينجسها من يوم وليلة ومنتفخ من ثلاثة أيام و لياليها إن لم يعلم وقت وقوعه.

ميّت فيها) أي: البئر (ينجسها من يوم وليلة) عند الإمام احتياطاً (ومنتفخ) ينجّسها (من ثلاثة أيام ولياليها إن لم يعلم وقت وقوعه)؛ لأنّ الانتفاخ دليل تقادم العهد فيلزم إعادة صلوات تلك المُدَّة إذا توضئوا منها وهم محدثون أو اغتسلوا من جنابة، وإن كانوا متوضئين أو غسلوا الثياب لا عن نجاسة فلا إعادة إجماعاً، وإن غسلوا الثياب من نجاسة ولم يتوضئوا منها فلا يلزمهم إلا غسلها في الصحيح؛ لأنه من قبيل وجود النجاسة في الثوب ولم يدر وقت إصابتها ولا يعيد صلاته اتفاقاً هو الصحيح، وقال أبو يوسف ومحمّد يحكم بنجاستها من وقعت العلم بها ولا يلزمهم إعادة شي من الصلوات ولا غسل ما أصابه ماؤها في الزمن الماضي حتّى يتحقّقوا متى وقعت فإن عجن الآن بمائها قيل يُلقى للكلاب أو يعلف به المواشي، وقال بعضهم يباع لشافعي وإن وحد بثوبه مَنِيًّا أعاد من آخر نومة وفي الدم لا يعيد شيئا؛ لأنّه يصيبه من الخارج.

#### فَصِلُ: فِي الْاسِنتِجَاء

يلزم الرجل الاستبراء حتى يزول أثر البول ويطمئن قلبه على حسب عادته إمّا بالمشي أو التنحنح أو الاضطجاع أو غيره ولا يجوز له الشروع في الوضوء حتى يطمئن بـزوال رشـح البـول والاستنجاء سنة من نجس يخرج من السبيلين ما لم يتجاوز .....

(فصل في الاستنجاء) هو قلع النجاسة بنحو الماء ومثل القلع التقليل بنحو الحجر (يلزم الرجل الاستبراء (۱) عبِّر باللازم؛ لأنّه أقوى من الواجب لفوات الصحّة بفوته لا بفوت الواجب (۲)، والمراد طلب براءة المخرج عن أثر الرشح (حتى يزول أثر البول) بزوال البلل الذي يظهر على الحجر بوضعه على المخرج (و) حينئذ (يطمئن قلبه) أي: الرجل، ولا تحتاج المرأة إلى ذلك بل تصبر قليلا ثمّ تستنجي واستبراء الرجل (على حسب عادته إمّا بالمشي أو التنحنح (۲) أو الاضطجاع) على شقّه الأيسر (أو غيره) بنقل أقدام وركض وعصر ذكره برفق لاختلاف عادات الناس فلا يقيّد بشيء (ولا يجوز) أي: لا يصحّ (له المشروع في الوضوء حتى يطمئن بزوال رشح البول) لأن ظهور الرشح برأس السبيل مثل تقاطره يمنع صحّة الوضوء. (و) صفة (الاستنجاء) ليس إلا قسما واحداً وهو أنّه (سنّة) مؤكّدة للرجال والنساء لمواظبة النّبي صلّى الله عليه وسلّم ولم يكن واجباً لتركه عليه السلام له في بعض الأوقات، وقال عليه السلام: «مَنِ استَتْحُمَر فَلْيُوتُر ومَنْ فَعَلَ هذا فقد أحْسَنَ ومن لا فلا حَرَج» وما ذكره والاستنجاء منه بدعة وقولنا (يخرج من السبيلين) جرى على الغالب إذ لو أصاب المخرج نجاسة من غيره يطهر بالاستنجاء كالخارج، ولو كان قَيْحاً أو دماً في حق العرق وجواز الصلاة معه لإجماع المتأخرين على أنّه لو سال عرقه وأصاب ثوبه وبدنه أكثر من درهم لا يمنع جواز الصلاة ، وإذا جلس في ماء قليل نَجَّسة وقوله (ما لم يتجاوز على عرقه وأصاب ثوبه وبدنه أكثر من درهم لا يمنع جواز الصلاة، وإذا جلس في ماء قليل نَجَّسة وقوله (ما لم يتجاوز على عرقه وأصاب ثوبه وبدنه أكثر من درهم لا يمنع جواز الصلاة، وإذا جلس في ماء قليل نَجَسة وقوله (ما لم يتجاوز

<sup>(</sup>۱) قوله: [يلزم الرجل الاستبراء] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: وهو فعل يطمئن به قلبه بزوال الرشح، وهو يختلف باختلاف الطبائح، فمنهم من يأتيه الرشح بسبب الحرارة فينقطع باستعمال الماء، فلا حرج عليه إن لم يستنج بحجر قبل الماء. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٠٠/٤). ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [لا بفوت الواجب] كما إذا فاتت الفاتحة في الصلاة سهواً تصحّ مع سجود السهو وإلا فمكروه تحريماً.

<sup>(</sup>٣) قوله: [أوالتَنَحْنُحِ]؛ لأنّ العروق ممتدة من الحلق إلى الذكر وبالتنحنح تتحرّك وتقذف ما في مجرى البول. "رد المحتار"، ٤٤٣/٢

<sup>(</sup>٤) قوله: [لأنّ الريح طاهر]؛ لأنّ بخروج الريح لا يكون على السبيل شيء ولأنّ عينها طاهرة وإنّما نقضت لانبعاثها عن موضع النجاسة. "رد المحتار"، ٢١١/٢.

أ المخرج وإن تجاوز وكان قدر الدرهم وجب إزالته بالماء وإن زاد على الدرهم افترض ويفترض غسل ما في المخرج عند الاغتسال من الجنابة والحيض والنفاس وإن كان ما في المخرج قليلا وأن يستنجي بحجر منق ونحوه والغسل بالماء أحب والأفضل الجمع بين الماء والحجر فيمسح ثم يغسل ويجوز أن يقتصر على الماء أو الحجر والسنة إنقاء المحل والعدد في الأحجار مندوب لا سنة مؤكدة فيستنجى بثلاثة أحجار ندباً إن حصل التنظيف بدونها، وكيفية الاستنجاء......

المخرج) قيد لتسميته استنجاء ولكونه مسنوناً (وإن تجاوز) المخرج (وكان) المتجاوز (قدر الدرهم) لا يسمّى استنجاء و (وجب إزالته بالماء) أو المائع؛ لأنه من باب إزالة النجاسة فلا يكفي الحجر بمسحه (وإن زاد) المتجاوز (على) قدر (الدرهم) المثقاليّ وهو عشرون قيراطاً في المتجسّدة أو على قدره مساحة في المائعة (افترض غسله) بالماء أو المائع (ويفترض غسل ما في المخرج عند الاغتسال من الجنابة والحيض والنفاس) بالماء المطلق (وإن كان ما في المخرج قليلاً) ليسقط فرضية غسله للحدث (و) يسنّ (أن يستنجي بحجر (١) مُنق) بأن لا يكون خشناً كالآجر ولا أملس كالعقيق؛ لأنَّ الإنقاء هو المقصود ولا يكون إلا بالمنقى (**ونحـوه**) من كـلّ طـاهر مزيل بلا ضرر وليس متقوماً ولا محترماً. (والغسل بالماء) المطلق (أحب) لحصول الطهارة المتّفق عليها وإقامة السنّة على الوجه الأكمل؛ لأنّ الحجر مقلّلُ والمائع غير الماء مختلف في تطهيره (والأفضل) في كلّ زمان (الجمع بين) استعمال (الماء والحجر) مرتباً (فيمسح) الخارج (ثم يغسل) المخرج؛ لأنَّ الله تعالى أثني على أهل قُبَاء بإتباعهم الأحجار الماء فكان الجمع سنّةً على الإطلاق في كلّ زمان وهو الصحيح وعليه الفتوي، (ويجوز) أي: يصحّ (أن يقتصر على الماء) فقط وهو يلى الجمع بين الماء والحجر في الفضل (أو الحجر) وهو دونهما في الفضل ويحصل به السنّة وإن تفاوت الفضل (والسنّة إنقاء المحل)؛ لأنه المقصود (والعدد في) جعل (الأحجار) ثلاثة (مندوب) لقوله عليه السلام: «من استجمر فليوتر» لأنّه يحتمل الإباحة فيكون العدد مندوباً (لا سنّة مؤكّدة) لما ورد من التخيير لقوله صلى الله عليه وسلم: «من استجمر فليوتر من فعل فقد أحسن ومن لا فلا حرج» فإنّه محكم في التخيير<sup>(٢)</sup> (فيستنجي) مريد الفضل (بثلاثة أحجار) يعني بإكمال عددها ثلاثة (ندباً إن حصل التنظيف) أي: الإنقاء (بدونها) ولمّا كان المقصود هو الإنقاء ذكر كيفية يحصل بها على الوجه الأكمل فقال (وكيفية الاستنجاء)

<sup>(</sup>۱) قوله: [أن يستنجي بحجر] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: والحجر الذي أزيل به رشح البول يمكن أن يستنجى به مرّة أخرى بعد الجفاف. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٠٦/٤، مترجماً). ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [فإنّه محكم في التخيير] أي لا يحتمل التأويل فيدلّ على نفي وجوب الاستنجاء وعلى نفي وجوب العدد فيه. ط.

أن يمسح بالحجر الأول من جهة المقدم إلى خلف وبالثاني من خلف إلى قدام وبالثالث من قدام إلى خلف إذا كانت الخصية مدلاة وإن كانت غير مدلاة يبتدىء من خلف إلى قدام والمرأة تبتدىء من قدام إلى خلف خشية تلويث فرجها ثم يغسل يده أولا بالماء ثم يدلك المحل بالماء بباطن إصبع أو إصبعين أو ثلاثة إن احتاج ويصعد الرجل إصبعه الوسطى على غيرها في ابتداء الاستنجاء ثم يصعد بنصره ولا يقتصر على إصبع واحدة والمرأة تصعد بنصرها وأوسط أصابعها معا ابتداء خشية حصول اللذة ويبالغ في التنظيف حتى يقطع الرائحة الكريهة وفي إرخاء المقعدة إن لم يكن صائما فإذا فرغ غسل يده ثانياً ونشف مقعدته قبل القيام إذا كان صائماً.

بالأحجار (أن يمسح بالحجر الأول) بادتاً (من جهة المقدم) أي: القبل (إلى خلف وبالثاني من خلف إلى قدّام) ويسمّى ادباراً (وبالثالث من قدّام إلى خلف) وهذا الترتيب (إذا كانت الخصية مدلاة) سواء كان صيفاً أو شتاء خشية تلويثها (وإن كانت غير مدلاة يبتدئ من خلف إلى قدّام) لكونه أبلغ في التنظيف (والمرأة تبتدئ من قدّام إلى خلف خلف خشية تلويث فرجها ثمّ) بعد المسح (يغسل يده أوّلا) أي: ابتداء (بالماء) اتقاء عن تشرّب حسده الماء النجس بأوّل الاستنجاء (ثم يدلك المحل بالماء بباطن أصبع أو أصبعين) في الابتداء (أو ثلاث إن احتاج) إليها فيه (ويصعد الرجل أصبعه الوسطى على غيرها) تصعيداً قليلاً (في ابتداء الاستنجاء) لينحدر الماء النجس من غير شيوع على حسده (ثمّ) إذا غسل قليلاً (يصعد بنصره ثمّ السبّابة إن احتاج ليتمكنّ من التنظيف (ولا شيوع على أصبع واحدة) لأنّه يورث مرضاً ولا يحصل به كمال النظافة (والمرأة تصعد بنصرها وأوسط أصابعها معا ابتداء خشية حصول الملذة) لو ابتدأت بأصبع واحدة فربّما وجب عليها الغسل ولم تشعر والعذراء لا تستنجي بأصابعها بل براحة كفها خوفاً من إزالة العذرة (أ. (ويبالغ) المستنجي (في التنظيف حتى يقطع الرائحة الكريهة) ولم يُقلَّر بعده؛ لأنّ الصحيح تفويضه إلى الرأي حتى يطمئن القلب بالطهارة بيقين أو غلبة الظنّ، وقيل يقدّر في حتى الموسوس بسبع أو ثلاث، وقيل في الإحليل<sup>(٢)</sup> بثلاث وفي المقعدة بخمس، وقيل بتسع، وقيل بعشر (و) يبالغ (في إرخاء الموسوس بسبع أو ثلاث، وقيل في الإحكان (إن لم يكن صائماً) والصائم حفظاً للصوم عن الفساد ويحترز أيضاً من إدخال الأصبع مبتلة؛ لأنّه يفسد الصوم (فإذا فرغ) من الاستنجاء بالماء (غسل يده ثانياً ونشَّفَ مقعدته قبل القيام) من إدخال الأصبع مبتلة؛ لأنّه يفسد الصوم (فإذا فرغ) من الاستنجاء بالماء (غسل يده ثانياً ونشَّفَ مقعدته قبل القيام)

<sup>(</sup>١) قوله: [العذرة] هي بكارة المرأة، فإذا افتضت فهي ثيّب، وإن لم تفض فهي عذراء.

٢) قوله: [الإحليل] أي: مخرج البول.

# اللهِ فَعُ مِرْرَاقِيالْفِلَاجُ \······ (فَصِيْلُ: فِيهَا يَجُونُ بَيْهُ الْا

### فَصِلُ: فها يجونُ بن الرستناء

لا يجوز كشف العورة للاستنجاء وإن تجاوزت النجاسة مخرجها وزاد المتجاوز على قدر الدرهم لا تصح معه الصلاة إذا وجد ما يزيله ويحتال لإزالته من غير كشف العورة عند من يراه ويكره الاستنجاء بعظم وطعام لآدمي أو بهيمة وآجر وخزف وفحم وزجاج وجص وشيء محترم كخرقة ديباج وقطن وباليد اليمني إلا من عذر، ويدخل الخلاء برجله اليسري ويستعيذ بالله من الشيطان الرجيم قبل دخوله.

(فصل) فيما يجوز به الاستنجاء وما يكره به وما يكره فعله (لا يجوز كشف العورة للاستنجاء) لحرمته والفسق به فلا يرتكبه لإقامة السنّة (١)، ويمسح المخرج من تحت الثياب بنحو حجر وإن تركه صحّت الصلاة بدونه (وإن تجاوزت النجاسة مخرجها وزاد المتجاوز) بانفراده (على قدر الدرهم) وَزْناً في المتحسّدة ومساحة في المائعة (لا تصحّ معه الصلاة) لزيادته على القدر المعفو عنه (إذا وجد ما يزيله) من مائع أو ماء (ويحتال لإزالته من غير كشف العورة عند من يراه) تحرُّزاً عن ارتكاب المحرَّم بالقدر الممكن وأمّا إذا لم يزد إلا بالضمّ لما في المخرج فلا يضرّ تركه؛ لأنّ ما في المخرج ساقط الاعتبار (ويكره الاستنجاء بعظم) وروث لقوله عليه الصلاة والسلام: «لا تستنجوا بالرَوث ولا بالعظام فإنّهما زاد إخوانكم من الجنّ» فإذا وجدوهما صار العظم كأن لم يؤكل فيأكلونه وصار الروث شعيراً وتبْناً لدوابهم معجزة للنّبي صلّي الله عليه وسلّم والنهي يقتضي كراهة التحريم (وطعام لآدمي أو بهيمة) للإهانة والإسراف وقد نهي عنه عليه الصلاة والسلام (و آجُرٌ بمدّ الهمزة وضمّ الجيم وتشديد الراء المهملة فارسى معرَّب وهو الطوب بلغة أهل مصر ويقال له آجور على وزن فاعول اللّبنُ المحرَّقُ فلا ينقى المحل ويؤذيه فيكره (وخزف) صغار الحصى فلا ينقى ويُلُوِّثُ اليد (وفحم) لتلويثه (وزجاج وجصّ)؛ لأنّه يضرّ المحل (وشيء محترم) لتقوُّمه (كخرقة ديباج وقطن) لإتلاف المالية والاستنجاء بها يورث الفقر (و) يكره الاستنجاء (باليد اليمني) لقوله صلى الله عليه وسلم: «إذا بال أحدكم فلا يمسح ذكره بيمينه وإذا أتى الخلاء فلا يتمسّح بيمينه وإذا شرب فلا يشرب نفساً واحداً» (إلا من عذر) باليسرى فيستنجى بصبّ خادم أو من ماء جار (ويدخل الخلاء) ممدودا المتوضأ، والمراد بيت التغوُّط (برجله اليسرى) ابتداء مستور الرأس استحباباً تكرمة لليمني؛ لأنّه مستقذر يحضره الشيطان (و) لهذا (يستعيذ) أي: يعتصم (بالله من الشيطان الرجيم قبل دخوله) وقبل كشف عورته

قوله: [لإقامة السنة]؛ لأنّ درء المفاسد مقدّم على جلب المصالح غالباً واعتناء الشرع بالمنهيات أشدّ من اعتنائه بالمأمورات، ولذا قال عليه الصلاة والسلام: «ما نهيتكم عنه فاجتنبوه، وما أمرتكم به فافعلوا منه مااستطعتم»، أخرجه مسلم في الفضائل، باب: توقيره صلَّى الله تعالى عليه وسلَّم، "صحيح مسلم"، صـ١٢٨٢، و"مسند أحمد"، ٣٠/٣.

ويجلس معتمدا على يساره ولا يتكلم إلا لضرورة ويكره تحريماً استقبال القبلة واستدبارها ولو في البنيان، واستقبال عين الشمس والقمر ومهب الريح ويكره أن يبول أو يتغوط في الماء والظلّ والجُحر والطريق وتحت شجرة مثمرة، والبول قائماً إلا من عذر.....

ويقدّم تسمية الله تعالى على الاستعاذة لقوله عليه الصلاة والسلام: «ستر ما بين أعين الجن وعورات بني آدم إذا دخل أحدكم الخلاء أن يقول بسم الله»، ولقوله عليه السلام: «إنّ الحُشُوش محتضرة فإذا أتى أحدكم الخلاء فليقل أعوذ بالله من الخبث والخبائث» والشيطان معروف وهو من شطن يشطن إذا بَعُدَ ويقال فيه شاطن وشيطَنَ ويسمّي بذلك كلّ متمرد من الجن والإنس والدواب لبعد غوره في الشرّ، وقيل من شاط يشيط إذا هلك فالمتمرد هالك بتمرّده، ويجوز أن يكون مسمّى بفعلان لمبالغته في إهلاك غيره والرجيم مطرود باللعن، والحـشوش جمـع الحُـشِّ بالفتح والضمّ بستان النخيل في الأصل(١)، ثمّ استعمل في موضع قضاء الحاجة واحتضارها رصد بني آدم بالأذي والفضاء يصير مأواهم بخروج الخارج (**ويجلس معتمداً على يساره**) لأنّه أسهل لخروج الخارج ويوسع في ما بين رجليه (ولا يتكلّم إلا لضرورة) لأنّه يمقت به (ويكره تحريماً استقبال القبلة) بالفرج حال قضاء الحاجة، واختلفوا في استقبالها للتطهير واختار التَّمُر تاشي عدم الكراهة (و) يكره (استدبارها) لقوله عليه السلام: «إذا أتيتم الغائط فلا تستقبلوا القبلة ولا تستدبروها ولكن شرّقوا أو غرّبوا» وهو بإطلاقه منهيّ عنه (**ولو في البنيان)** وإذا جلس مستقبلاً ناسياً فتذكُّر وانحرف إجلالاً لها لم يقم من مجلسه حتّى يغفر له كما أخرجه الطبراني مرفوعاً ويكره إمساك الصبيّ نحو القبلة للبول (و) يكره (استقبال عين الشمس والقمر) لأنّهما آيتان عظيمتان (ومهبّ الريح) لعوده به (۲) فينحّسه (ويكره أن يبول أو يتغوّط في الماء) ولو جارياً وبقرب بئر ونهر وحوض (والظلّ) الذي يُجْلُسُ فيه (والجحر<sup>(٣)</sup>) لأذية ما فيه (والطريق) والمقبرة لقوله عليه السلام: «اتقوا اللاعنين قالوا وما اللاعنان يا رسول الله؟ قال الذي يتخلّى في طريق الناس أو ظلُّهم» (وتحت شجرة مثمرة) لإتلاف الثمر (و) يكره (البول قائماً) لتنجّسه غالباً (إلا من عذر) كوجع بصلبه، ويكره في محل التوضؤ لأنّه يورث الوسوسة، ويستحبّ دخول الخلاء بثوب غير الذي يصلَّى فيه وإلا يحترز ويتحفُّظ من النجاسة، ويكره الدخول للخلاء ومعه شيء مكتوب فيه اسم الله أو قرآن،

<sup>(</sup>١) قوله: [النخيل في الأصل] وكانوا يتغوّطون بين النخيل قبل اتخاذ الكنف في البيوت ثمّ كني بـه عـن موضع قـضاء الحاجـة مطلقا. ط.

<sup>(</sup>٢) قوله: [لعوده به] الهاء عائدة على البول، أي يعود الريح بالبول عليه فينجسه. إمداد بتصرف.

<sup>(</sup>٣) قوله: [الجُعر] أي: الخرق في الأرض والجدار لقوله صلى الله تعالى عليه وسلم: «لا يبولن أحدكم في جحر»، أخرجه النسائي في الطهارة، باب كراهية البول في الجحر. ("سنن النسائي"، صـ١٤)

#### ويخرج من الخلاء برجله اليمني ثم يقول الحمد لله الذي أذهب عني الأذى وعافاني.

ونهي عن كشف عورته قائماً وذكر الله (۱) فلا يحمد إذا عطس ولا يشمت عاطساً ولا يردُّ سلاماً ولا يجيب مؤذناً ولا ينظر لعورته ولا إلى الخارج منها ولا يبصق ولا يتمخّط ولا يَتَنَحْنَحُ ولا يكثر الالتفات ولا يعبث ببدنه ولا يرفع بصره إلى السماء ولا يطيل الجلوس لأنّه يورث الباسور ووجع الكبد (ويخرج من الخلاء برجله اليمنى) لأنّها أحق بالتقدّم لنعمة الانصراف عن الأذى ومحل الشياطين (ثم يقول) بعد الخروج (الحمد لله الذي أذهب عني الأذى بخروج الفضلات الممرّضة بحبسها (وعافاني) بإبقاء خاصية الغذاء الذي لو أمسك كله أو خرج لكان مظنّة الهلاك، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم عند خروجه: «غُفْرانك» وهو كناية عن الاعتراف بالقصور عن بلوغ حق شكر نعمة الإطعام وتصريف خاصية الغذاء وتسهيل خروج الأذى لسلامة البدن من الآلام أو عن عدم الذكر باللسان حال التخلّي.

<sup>1)</sup> قوله: [وذكر الله... إلخ] بل يكره مطلق الكلام حال قضاء الحاجة والمجامعة إلا لحاجة تفوت بالتأخير كتحذير نحو أعمى من سقوط. قوله: «فلا يحمد إذا عطس... إلخ» وله أن يفعل ذلك في نفسه من غير تلفّظ بلسانه، قوله: «ولا ينظر لعورته» فإنّه خلاف الأدب وكذا الأولى عدم نظر أحد الزوجين إلى عورة الآخر، وكما يندب له الستر يندب تغطية رأسه وخفض صوته. قال عليّ رضي الله تعالى عنه: من أكثر النظر إلى سوءته عوقب بالنسيان اهد. وقيل: من أكثر مسها ابتلي بالزنا. قوله: «ولا إلى الخارج» فإنّه يورث النسيان وهو مستقذر شرعاً ولا داعية له. قوله: «ولا يبصق»؛ لأنّه يصفر الأسنان. قوله: «ولا يتمخّط» لامتلاء أنفه بالرائحة الكريهة. قوله: «ولا يكثر الالتفات... إلخ»؛ لأنّه محل حضور الشياطين فلا يفعل فيه ما لا حاجة إليه. قوله: «ولا يرفع بصره إلى السماء» لأنّه محل التفكّر في آياتها وليس هذا محله. قوله: «لأنّه يورث الباسور ووجع الكبد» روي ذلك عن لقمان الحكيم، ولأنّه محل الشياطين، فيستحبّ الإسراع بالخروج منه. ط.

# 

#### فَصِلُ: فِي أَجِكًا مِ الوَضَق،

أركان الوضوء أربعة وهي فرائضه: الأول غسل الوجه وحده طولا من مبدأ سطح الجبهة إلى أسفل الذقن، وحده عرضاً ما بين شحمتي الأذنين، والثاني غسل يديه مع مرفقيه والثالث غسل رجليه......

(فصل في) أحكام (الوضوع) وهو بضم الواو وفتحها مصدر وبفتحها فقط ما يتوضاً به، وهو لغة مأخوذ من الوضاءة والحسن والنظافة يقال: وضؤ الرجل أي: صار وضيئاً وشرعاً نظافة مخصوصة ففيه المعنى اللغوي لأنه يحسن أعضاء الوضوء في الدنيا بالتنظيف وفي الآخرة بالتحجيل (القيام بخدمة المولى وقدِّم على الغسل؛ لأنّ الله قدَّمه عليه وله سبب وشرط وحكم وركن وصفة (أركان الوضوء المعنى الاسم وبالكسر ما يغسل به من صابون لقوله تعالى: فاغسلوا وجوهكم والغَسل بفتح الغين مصدر غسلته وبالضم الاسم وبالكسر ما يغسل به من صابون ونحوه، والغسل إسالة الماء على المحل بحيث يتقاطر وأقلّه قطرتان في الأصح ولا تكفي الإسالة بدون التقاطر، والوجه ما يواجه به الإنسان (وحدُّه) أي: جملة الوجه (طولاً من مبدأ سطح الحبهة) سواء كان به شعر أم لا والحبهة ما اكتنفه الحبينان (إلى أسفل الذَّقَن) وهي مجمع لحييه واللَّحْي منبت اللحية فوق عظم الأسنان لمن ليست له لحية كثيفة وفي حقّه إلى ما لاقى البشرة من الوجه (وحده) أي: الوجه (عرضاً) بفتح العين مقابل الطول (و) الركن (الثاني غسل بديه مع موفقيه) أحد المرفقين غسله في الصحيح، وعن أبي يوسف سقوطه بنبات اللحية لاتصاله بالفرض والبياض الذي بين العذار والأذن فيفترض غسله في الصحيح، وعن أبي يوسف سقوطه بنبات اللحية تقتضي مقابلة الفرد بالفرد والمرفق الثاني بدلالته لتساويهما وللإجماع وهو بكسر الميم وفتح الفاء وقلبه، لغة: منتقى عظم العضد والذراع (و) الركن (الثالث غسل رجليه) لقوله تعالى: ﴿وَأَرْحُلُكُمْ ﴿ الْمَالُولُ عَلَمُ عَلَمُ العَمْدُ والذَراع (و) الركن (الثالث غسل رجليه) لقوله تعالى: ﴿ وَأَرْحُلُكُمْ ﴾ [المَالُ وَلَمُ المَالُ عُسل رجليه) لقوله تعالى: ﴿ وَأَرْحُلُكُمْ ﴾ [المَالُ وَلَمُ المنافِق علم العضد والذراع (و) الركن (الثالث غسل رجليه) لقوله تعالى: ﴿ وَالْمُحَلَمُ الْمُعْدَدُ وَلَوْلَهُ عَلَمُ الْمُحَلِّمُ الْمُعْدُدُ والْمُلَّمُ عَلْمُ العَمْدُ والذَراع (و) الركن (الثالث غسل رجليه) لقوله تعالى: ﴿ وَالْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُعْدُدُ والْمُعْدُدُ المُعْدُدُ والمُعْدُدُ المُعْدُدُ والمُعْدُدُهُ الْمُعْدُدُ المُعْدُدُ الْمُعْدُدُ المُعْدُدُ المُ

<sup>(</sup>۱) قوله: [بالتحجيل] لقوله صلى الله تعالى عليه وسلم: «إنّ أمتي يدعون يوم القيامة غرا محجلين من آثار الوضوء، فمن استطاع منكم أن يطيل غرته فليفعل»، أخرجه البخاري في الوضوء، باب فضل الوضوء. ("صحيح البخاري"، ٧١/١) ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [أركان الوضوء] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: في الوضوء أربعة فروض اعتقادية أي: أركانه الاعتقادية أربعة، فإنّ الفرض يطلق على الركن وعلى الشرط كما في الدر، وعلى ما ليس بركن ولا شرط كترتيب ما شرع غير مكرّر في ركعة كترتيب القعدة على السجود، والسجود على الركوع، والركوع على القراءة، والقراءة على القيام، فإنّها فروض ليست بأركان ولا شروط، كما في الشامي عن الغنيّة. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٩٩/١). ١٢

٣) قوله: [القرط] ما يعلّق في شحمة الأذن والجمع. «أقرطة».

#### مع كعبيه والرابع مسح ربع رأسه وسببه استباحة ما لا يحل إلا به وهـو حكمـه الـدنيوي، وحكمـه ﴿ إِلَمْ عَلَمُهُ الْ الأخروي الثواب في الآخرة، وشرط وجوبه: العقل والبلوغ..................

(٢) قوله: [مسح ربع رأسه] أقول معنى المسح الواجب في الوضوء إصابة بلة ولو في ضمن إسالة، لا ما يباينها وإلا لما تأدى بغسل الرأس وإصابة المطر والانغماس وهو باطل قطعاً قال في الفتح والحلية والبحر وغيرها الآلة لم تقصد إلاّ للإيصال إلى المحل فإذا أصابه من المطر قدر الفرض أجزأ. وفي المحيط والهندية إذا غسل الرأس مع الوجه أجزأه عن المسح ولكن يكره لأنّه خلاف ما أمر به. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٧٧/٤). ١٢

<sup>(</sup>۱) قوله: [وقراءة الجرّ للمجاورة] أي قراءة ﴿وَأَرْجُلِكُمْ ﴾ [لَيْكَانَّ عَلَمُ على الرأس، وهو قول الروافض، وقوله: «الجرّ للمجاورة» المجاورة هي إعطاء الكلمة حركة الكلمة المجاورة لها. كقوله تعالى: ﴿وَحُورٌ عِينٌ ﴾ [الْقَاقِعَيُّمُ: ٢٦] على من قرأ بالجر معطوف على ﴿وِلْدَانَّ مُّخَلَّدُونَ ﴾ [الْقَاقِعَيُّمُ: ١٧]، لا على ﴿أَكُوابِ ﴾ [الْقَاقِعَيُّمُ: ١٨] إذ لا يطوف عليهم من قرأ بالجر معطوف على المنصوب وإنّما عدل عن النصب للتنبيه على أنه ينبغي أن يقتصد في صب الماء عليهما ويغسلا غسلاً خفيفاً شبيها بالمسح، وهي محمولة على مسح القدمين إذا كان عليهما الخفان، "رد المحتار"، ٢/١٨٧، ملخصاً. ولنا قراءة النصب عطفاً على ﴿فَاغْسُلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ ﴾ [الْمِكَانِّيُّ : ٦] كما بينه صلّى الله تعالى عليه وسلّم بفعله حيث غسلهما وقت عربهما، ومسح عليهما حال لبسهما، وفي الحديث: «ثمّ يغسل قدميه إلى الكعبين كما أمره الله إلا خرت خطايا قدميه من أطراف أصابع» رواه مسلم، ولم يرو أنّه صلّى الله تعالى عليه وسلّم مسح على رجله قط مكشوفة، وعن عبد الله بن عمرو قال: تخلّف النّبي صلّى الله تعالى عليه وسلّم عنيا في سفرة سافرناها فأدركنا وقد أرهقنا العصر فجعلنا نتوضًا ونمسح على أرجلنا فنادى بأعلى صوته «ويل للأعقاب من النّار» مرتين أو ثلاثاً، رواه البخاري. فتح باب العناية، ١/٥٤، بتصرّف.

والاسلام وقدرة على استعمال الماء الكافي ووجود الحدث وعدم الحيض والنفاس وضيق الوقت وشرط صحته ثلاثة: عموم البشرة بالماء الطهور وانقطاع ما ينافيه من حيض ونفاس وحدث، وزوال ما يمنع وصول الماء إلى الجسد كشمع وشحم.

صلاته عليه لخطاب الوضع (١٠). (والإسلام) إذ لا يخاطب كافر بفروع الشريعة (وقدرة) المكلّف (على استعمال الماء) الطهور؛ لأنّ عدم الماء والحاجة إليه تنفيه حكماً فلا قدرة إلا بالماء (الكافي) لجميع الأعضاء مرةً مرةً وغيره كالعدم (ووجود الحدث) فلا يلزم الوضوء على الوضوء (وعدم الحيض و) عدّم (النفاس) بانقطاعهما شرعاً (وضيّق الوقت) لتوجّه الخطاب مضيقاً حينئذ وموسعاً في ابتدائه وقد اختصرت هذه الشروط في واحد هو قدرة المكلّف بالطهارة عليها بالماء (وشرط صحته) أي: الوضوء (ثلاثة) الأوّل (عموم البشرة بالماء الطهور) حتى لو بقي مقدار مغرز إبرة لم يصبه الماء من المفروض غَسْله لم يصحّ الوضوء (و) الثاني (انقطاع ما ينافيه من حيض ونفاس) لتمام العادة (و) انقطاع (حدث) حال التوضّؤ؛ لأنّه بظهور بول وسيلان ناقض لا يصحّ الوضوء (و) الثالث (زوال ما يمنع وصول الماء (المحسد) لجرمه الحائل (كشمع وشحم) قيَّد به؛ لأنّ بقاء دسومة الزيت ونحوه لا يمنع لعدم الحائل وترجع الثلاثة لواحد هو عموم المطهّر شرعاً البشرة.

<sup>(</sup>١) قوله: [لخطاب الوضع] هو جعل الشارع الشيء شرطاً أو سبباً أو مانعاً أو صحيحاً أو فاسداً ولا يلزمه التكليف. ط.

قوله: [زوال ما يمنع وصول الماء] وبعض الأشياء التي تمنع وصول الماء إلى الجسد معفو"، والضابطة فيه ما بينها الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: كلّ شيء يحتاج إليه الإنسان في عموم أحواله أو خصوصها ويؤدّي ملاحظته والاعتناء به إلى الحرج لا بأس في بقائه على الظفر أو في الظفر، أو على أيّ موضع في الجسد وإن كان ذا جرم وإن لم يصل الماء تحته، نحو عجين في يد الخبّاز أو العجّان، وجرم الصبغة للصبّاغ، وجرم الحناء للنساء، والمداد للكاتب، والطين للعمّال وللعامّة جرم الكحل في بعض الجفون أو المآقي، ودرن الجسد وحرء الذباب والبرغوث وغيرها. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٣/١، مترجماً). ١٢

## نُغُمُ الْإِنْضَيَا ﴾ مَ مَرَا قِيل لَفِيل ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ فَصِلْ اللَّهُ اللَّهُ الْوَضَّاءُ الْوَضَّاء

#### فَصِلاً: فِي بَهَامِ أَحْكَامُ الوَضُقَ،

يجب غسل ظاهر اللحية الكثة في أصح ما يفتى به، ويجب إيصال الماء إلى بشرة اللحية الخفيفة، ولا يجب إيصال الماء إلى المسترسل من الشعر عن دائرة الوجه ولا إلى ما انكتم من الشفتين عند الانضمام ولو انضمت الأصابع أو طال الظفر فغطّى الأنملة أو كان فيه ما يمنع الماء كعجين وجب غسل ما تحته ولا يمنع الدرن وخرء البراغيث ونحوها ويجب تحريك الخاتم الضيق.....

(فصل) في تمام أحكام الوضوء ولما لم يقدم الكلام على اللحية قال (يجب) يعني يفترض (غسل ظاهر اللحية الكثّة) وهي التي لا ترى بشرتها (في أصح ما يفتى به) من التصاحيح في حكمها لقيامها مقام البشرة بتحوُّل الفرض إليها ورجعوا عمّا قيل أن من الاكتفاء بثلثها أو ربعها أو مسح كلّها ونحوه (ويجب) يعني يفترض (إيصال الماء إلى بشرة اللحية الخفيفة) في المختار لبقاء المواجهة بها وعدم عسر غسلها، وقيل يسقط لانعدام كمال المواجهة بالنبات (ولا يجب إيصال الماء إلى المسترسل من الشعر عن دائرة الوجه) لأنه ليس منه أصالة ولا بدلاً عنه (ولا) يجب إيصال الماء (إلى ما انكتم من الشفتين عند الانضمام) المعتاد؛ لأنّ المنضم تبع للفم في الأصح وما يظهر تبع للوجه ولا باطن العينين ولو في الغسل للضرر ولا داخل قرحة برأت ولم ينفصل من قشرها الأمك ومنع وصول الماء إلى ما تحته (أو كان فيه) يعني المحل المفروض غسله (ما) أي: شيء (يمنع الماء) أن المانع (ولا يمنع المرض ومص بخارج العين بتغميضها (وجب) أي: افترض (غسل ما تحته) بعد إزالة المانع (ولا يمنع المرن ونحوها) كونيم ألى الذباب وصول الماء إلى البدن لنفوذه فيه لقلته وعدم لزوجته ولا ما على يمنع (خرء البراغيث ونحوها) كونيم الفتوى (ويجب) أي: يلزم (تحريك الخاتم الضيق) في المختار من الروايتين؛ يمنع (خرء البراغيث ونحوها) كونيم الفتوى (ويجب) أي: يلزم (تحريك الخاتم الضيق) في المختار من الروايتين؛

<sup>(</sup>۱) قوله: [عمّا قيل] أي من رواية مسح الكل أو الربع أو الثلث أو ما يلاقي البشرة أو غسل الربع أو الثلث أو عدم الغسل، والمسح فالمجموع ثمانية. ("رد المحتار"، ٣٣٣/١). ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [بتغميضها] أي: لو رمدت عينه فرمصت يجب إيصال الماء تحت الرمص إن بقي خارجا بتغميض العين وإلا فلا. "البحر الرائق"، ٢٧/١. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [الونيم] أي: خرء الذباب. القاموس، ونم

ولو ضره غسل شقوق رجليه جاز إمرار الماء على الدواء الـذي وضعه فيهـا ولا يعـاد الغـسل ولا مرام المرام المرام الم المسح على موضع الشعر بعد حلقه ولا الغسل بقص ظفره وشاربه.

لأنّه يمنع الوصول ظاهراً وكان صلّى الله عليه وسلّم إذا توضّاً حرّك حاتمه وكذا يجب تحريك القرط في الأذن لضيق محلّه والمعتبر غلبة الظنّ لإيصال الماء ثقبه فلا يتكلّف لإدخال عود في ثقب للحرج والقُرْط بضمّ القاف وسكون الراء ما يعلّق في شحمة الأذن (ولو ضره غسل شقوق() رجليه جاز) أي: صحّ (إمرار الماء على الدواء الذي وضعه فيها) أي: الشقوق للضرورة (ولا يعاد الغسل) ولو من جنابة (ولا المسح) في الوضوء (على موضع الشعر بعد حلقه) لعدم طروّ حدث به (و) كذا (لا) يعاد (الغسل بقص ظفره وشاربه) لعدم طروّ حدث وإن استحبّ الغسل.

<sup>(</sup>۱) قوله: [ولو ضرّه غسل شقوق... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول إن كان المراد بمسئلة الشقوق ما إذا وضع الدواء عليها ومعنى "أمرّ عليها" أمرّ على دواء عليها كما كان في عبارة الدر فذاك، وإلاّ فتقديره: مسح عليها إن قدر، وإلاّ أحرى على دواء أو عصابة عليها إن استطاع، وإلاّ مسحه إن أمكن، وإلاّ ترك. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٥١٧/٣). ١٢

# ِ لَغُمُّ الْإِرْضَاكِجُ ۚ هُ مِّرَا قِيلَ لَفِلَا حُجَ ﴾ • • • • • • • • • • وَضَلُ: فِي سُِنَنِ الْوُضُوء ﴾

### فَصِلُ: فِي سُنِنَ لِلهُ ضُوء

#### يسن في الوضوء ثمانية عشر شيئاً غسل اليدين إلى الرسغين والتسمية ابتداء والسواك.....

(فصل) في سنن الوضوء (يسنّ في) حال (الوضوء ثمانية عشر شيئا) ذكر العدد تسهيلاً للطالب لا للحصر . والسنّة لغة الطريقة ولو سيِّئة، واصطلاحاً الطريقة المسلوكة في الدين من غير لـزوم على سبيل المواظبة، وهي المؤكدة إن كان النّبي صلّى الله عليه وسلّم تركها أحياناً (١)، وأمّا التي لم يواظب عليها فهي المندوبة، وإن اقترنت بوعيد لمن لم يفعلها فهي للوجوب. فيسنّ (غسل اليدين إلى الرسغين) في ابتداء الوضوء، الرُسْغ بضمّ الراء وسكون السين المهملة وبالغين المعجمة المفصل الذي بين الساعد والكفّ وبين الساق والقدم وسواء استيقظ من نوم أو لا ولكنه آكد في الذي استيقظ لقوله صلى الله عليه وسلم: «إذا استيقظ أحدكم من منامه فلا يغمس يده في الإناء حتّى يغسلها» ولفظ مسلم حتّى يغسلها ثلاثاً فإنّه لا يدري أين باتَتْ يَدُه» وإذا لم يمكن إمالة الإناء يدخل أصابع يسراه الخالية عن نجاسة متحقّقة ويصبّ على كفّه اليمني حتّى ينقيها ثمّ يدخل اليمني ويغسل يسراه وإن زاد على قدر الضرورة فأدخل الكفّ صار الماء مستعملاً (والتسمية ابتداء) حتّى لو نسيها فتذكرها في خلاله وسمّى لا تحصل له السنّة(٢) بخلاف الأكل؛ لأنّ الوضوء عمل واحد وكلّ لقمة فعل مستأنف لقوله صلى الله عليه وسلم: «من توضّأ وذكر اسم الله فإنّه يُطَهِّر جسده كلّه ومن توضّأ ولم يذكر اسم الله لم يطهّر إلاّ موضع الوضوء» والمنقول عن السلف، وقيل عن النّبي صلّي الله عليه و سلّم في لفظها باسم الله العظيم والحمد لله على دين الإسلام، وقيل الأفضل بسم الله الرحمن الرحيم لعموم: «كلّ أمر ذي بال» الحديث ويسمّى كذلك قبل الاستنجاء وكشف العورة في الأصحّ (والسُّواك) بكسر السين اسم للاستياك وللعود أيضاً، والمراد الأوّل لقوله صلى الله عليه وسلم: لولا أن أشُقَّ على أمّتي لأمرتهم بالسواك عند كلّ صلاة أو مع كلّ صلاة ولما ورد<sup>(٣)</sup> «أنّ كلّ صلاة به تفضل سبعين صلاة بدونه». وينبغي أن يكون لّيّناً في غلظ الأصبع طول شبر مستوياً قليل العُقْد من الأراك وهو من سنن الوضوء ووقته

<sup>(</sup>١) قوله: [تركها أحياناً] كالأذان والإقامة والجماعة والسنن الرواتب والمضمضة والاستنشاق ويلقبونها بسنة الهدى أي: أخذها هدى وتركها ضلالة أي: أخذها من تكميل الهدى أي: الدين ويتعلّق بتركها كراهة، وإساءة. ط.

<sup>(</sup>٢) قوله: [لا تحصل له السنّة] ومع عدم حصول السنّة يلزم أن يأتي بها لئلا يخلو الوضوء عنها، ويحصل الندب فإنّ التسمية عند غسل كلّ عضو مندوب. ط بتصرّف.

<sup>(</sup>٣) قوله: [ولمّا ورد] تنبيه هام: هذا لا يدلّ لمذهبنا بل لمذهب الشافعي وإنّما الذي يدلّ لمذهبنا رواية النسائي «عند كلّ وضوء»، أخرجه النسائي في السنن الكبرى، ١٩٦/٢. وصحّحها الحاكم وذكرها البخاري تعليقاً في كتاب الصوم فلو ذكرها المؤلّف مقتصراً عليها لكان أولى. ط.

ن في ابتدائه ولو بالإصبع عند فقده والمضمضة ثلاثاً ولو بغرفة والاستنشاق بثلاث غرفات والمبالغة المرافعة المرافعة

في.....ف

المسنون (في ابتدائه(۱)؛ لأنّ الابتداء به سنة أيضاً عند المضمضة على قول الأكثر وقال غيرهم قبل الوضوء وهو من سنن الوضوء عندنا لا من سنن الصلاة فتحصل فضيلته لكلّ صلاة أدّاها بوضوء استاك فيه . ويستحبّ لتغيّر رائحة الفم (۱) والقيام من النوم وإلى الصلاة و دخول البيت واجتماع الناس وقراءة القرآن والحديث لقول الإمام إنّه من سنن الدين وقال عليه الصلاة والسلام: «السّواك مطهّرة للفم مرضاة للربّ» فيستوي فيه جميع الأحوال وفضله يحصل (ولو) كان الاستياك (بالأصبع) أو خرقة حشنة (عند فقده (۱) أي: السواك أو فقد أسنانه أو ضرر بفمه لقوله عليه السلام: «يجزئ من السواك الأصابع» وقال علي رضي الله عنه: التشويص بالمُسبَّحة والإبهام سواك ويقوم العلك مقامه للنساء لرقة بشرتهن . والسنة في أخذه أن تجعل خنصر يمينك أسفله والبنصر والسبابة فوقه والإبهام أسفل رأسه كما رواه ابن مسعود رضي الله عنه ولا يقبضه؛ لأنّه يورث الباسور ويكره مضطحعاً؛ لأنّه يورث كبر الطحّال وجمع العارف بالله تعالى الشيخ أحمد الزاهد فضائله بمؤلّف سمّاه تحفة السلاك في فضائل السواك. (والمضمضة (٤) وهي اصطلاحاً استيعاب الماء جميع الفم، وفي الماء جديداً (ولو) تمضمض ثلاثاً (بغرفة) واحدة أقام سنّة المضمضة لا سنّة التكرير (والاستنشاق) وهو لغة من النَشْق عذب الناماء ونحوه بريح الأنف إليه، واصطلاحاً إيصال الماء إلى المارن وهو ما لانَ من الأنف ويكون (بثلاث غوات) للحديث ولا يصحّ التثليث بواحدة لعدم انطباق الأنف على باقي الماء بخلاف المضمضة (و) يسنّ (المبالغة في

<sup>(</sup>١) قوله: [في ابتدائه] وهو قبل الوضوء على ما اختاره المحقّق الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٩/١، ملخّصا ). ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [ويستحبّ لتغيّر رائحة الفم] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: بل يلزم حينئذ ما لم تنقطع رائحة الفم. واعلم أنّ السواك قبل الوضوء سنّة غير مؤكّدة وتصير مؤكّدة عند تغيّر رائحة الفم. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٢٣/١، مترجماً وملخّصا). ١٢

<sup>[</sup>٣] قوله: [عند فقده] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: واعلم أنّ الأصبع تجزئ مجزى السواك عند فقده أي: ينال ثواب السواك وقد أطبق علمائنا على هذا التقييد قال في الحلية لا يقوم الإصبع مقام السواك عند وجوده فإن لم يوجد يقم مقامه يعني ينال ثوابه وفي الدر عند فقده أو فقد أسنانه كما يقوم العلك مقامه للمرأة مع القدرة عليه. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٣/١). ١٢

<sup>(</sup>٤) قوله: [والمضمضة] المضمضة والاستنشاق كلاهما سنّتان مؤكّدتان، فيأثم إن اعتاد تركهما. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٦٧٣/١، مترجماً وملحّصا). ١٢

والمضمضة والاستنشاق لغير الصائم وتخليل اللحية الكثة بكف ماء من أسفلها وتخليل الأصابع وتثليث الغسل والستيعاب الرأس بالمسح مرة ومسح الأذنين ولو بماء الرأس، والدلك والولاء والنية

المضمضة) وهي إيصال الماء لرأس الحلق (و) المبالغة في (الاستنشاق) وهي إيصاله إلى ما فوق المارن (لغير الصائم) والصائم لا يبالغ فيهما خشية إفساد الصوم لقوله عليه الصلاة والسلام: «بالغ في المضمضة والاستنشاق إلاّ أن تكون صائماً» (و) يسنّ في الأصحّ (تخليل اللحية الكثة) وهو قول أبي يوسف لرواية أبي داود عن أنس أنّ النّبي صلّي الله عليه وسلَّم كان يخلُّل لحيته والتخليل تفريق الشعر من جهة الأسفل إلى فوق ويكون بعد غسل الوجه ثلاثاً (بكف ماء من أسفلها)؛ لأنَّ النَّبي صلَّى الله عليه وسلَّم كان إذا توضَّأ أخذ كفا من ماء تحت حنكه فخلَّل به لحيته وقال: «بهذا أمرني ربّي عزّ وجل» وأبو حنيفة ومحمّد يفضلانه لعدم المواظبة ولأنّه لإكمال الفرض وداخلها ليس محلاً له بخلاف تخليل الأصابع ورجَّحَ في المبسوط قول أبي يوسف لرواية أنس رضى الله عنه (و) يسنّ (تخليل الأصابع) كلُّها للأمر به ولقوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «من لم يُخلَّلْ أصابعه بالماء خلَّلَها الله بالنَّار يوم القيامة»، وكيفيته في اليدين إدخال بعضها في بعض وفي الرجلين بأصبع من يده ويكفي عنه إدخالها في الماء الجاري ونحوه (و) يسنّ (تثليث الغسل) فمن زاد أو نقص فقد تعدّي وظلم كما ورد في السنّة إلاّ لضرورة (١) (و) يسنّ (استيعاب الرأس **بالمسح**) كما فعله النّبي صلّى الله عليه وسلّم (مرق) كمسح الجبيرة (٢) والتيمّم؛ لأنّ وضعه للتخفيف (و) يسنّ (مسح الأذنين ولو بماء الرأس)؛ لأنّه صلّى الله عليه وسلّم غرف غرفة فمسح بها رأسه وأذنيه فإن أخذ لهما ماء جديداً مع بقاء البلَّة كان حسناً (و) يسنّ (الدَّلك) لفعله صلى الله عليه وسلم بعد الغسل بإمرار يـده على الأعـضاء (و) يسنّ (الولاء) لمواظبته صلى الله عليه وسلم وهو بكسر الواو «المتابعة» بغَسل الأعضاء قبل جفاف السابق مع الاعتدال جسداً وزماناً ومكاناً (و) يسنّ (النيّة (الله على الله على الفعل، واصطلاحاً توجّه القلب لإيجاد الفعل جزماً، ووقتها قبل الاستنجاء ليكون جميع فعله قربة (٤)، وكيفيتها أن ينوي رفع الحـدث أو إقامـة الـصلاة أو ينوي الوضوء أو امتثال الأمر، ومحلُّها القلب فإن نطق بها ليجمع بين فعل القلب واللسان استحبَّه المشايخ والنيّة سنّة

<sup>(</sup>١) قوله: [إلا لضرورة] بأن زاد لطمانينة قلبه عن الشك فلا بأس به. ط.

<sup>(</sup>٢) قوله: [الجبيرة] ج جبائر، وهو ما يشدّ من العصائب والعيدان و نحوهما على العضو المكسور.

<sup>(</sup>٣) قوله: [النيّة] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: فالنيّة في الوضوء سنّة مؤكّدة يلزم بتركها مرّة الإساءة، وإن اعتاد يأثم ويكره له لأنها سنّة مؤكّدة، وهكذا لو ترك سنّة التثليث لأنّه أيضاً سنّة مؤكّدة. ("الفتاوى الرضوية" المحرجة، ١٢٠٨- ٦٨٠/١). ١٢

<sup>(</sup>٤) قوله: [ليكون جميع فعله قربة] لقوله صلّى الله تعالى عليه وسلّم: «إنّما الأعمال بالنيات، ولكلّ امرئ ما نوى»، أخرجه البخاري في بدء الوحي. ("صحيح البخاري"، ٦/١)

بِينِ • الْفَضَّاكُ ﴾ وَ مِرَاقِيا لِفِلا ﴿ • • • • • • • • • • • • • فَضَلُ: فِي سُِنَبُ الْوُضُوءَ • وَيَعِي

والترتيب كما نص الله تعالى في كتابه، والبداءة بالميامن ورؤوس الأصابع ومقدم الرأس ومسح أ الرقبة لا الحلقوم، وقيل: إن الأربعة الأخيرة مستحبة.

لتحصيل الثواب؛ لأنّ المأمور به ليس إلا غسلاً ومسحاً في الآية ولم يعلّمه النّبي صلّى الله عليه وسلّم للأعرابي مع جهله وفرضت في التيمّم؛ لأنّه بالتراب وليس مزيلاً للحدث بالأصالة (و) يسنّ (الترتيب) سنّة مؤكّدة في الصحيح وهو (كما نصّ الله تعالى في كتابه()) ولم يكن فرضاً؛ لأنّ الواو في الأمر لمطلق الجمع، والفاء التي في قوله تعالى (فاغسلوا) لتعقيب جملة الأعضاء (و) يسنّ (البُدَاءة بالميامن) جمع ميمنة خلاف الميسرة في اليدين والرجلين لقوله صلى الله عليه وسلم: «إذا توضّأتم فابدءوا بميامنكم» وصرّف الأمر عن الوجوب بالإجماع على استحبابه لشرف اليمني (و) يسنّ البداءة بالغسل من (رؤوس الأصابع) في اليدين والرجلين؛ لأنّ الله تعالى جعل المرافق والكعبين غاية الغسل فتكون منتهى الفعل كما فعله النّبي صلّى الله عليه وسلّم (و) يسنّ البداءة في المسح من (مقدّم والرئس) (و) يسنّ (مسح الرقبة)؛ لأنّه صلّى الله عليه وسلّم توضناً وأوماً بيديه من مقدّم رأسه حتّى بلغ بهما أسفل الرأس) (و) يسنّ (مسح (لا) يسنّ مسح (الحلقوم) بل هو بدعة (وقيل إنّ الأربعة الأخيرة) التي أوّلها البداءة بالميامن (مستحبة) وكأنّ وجهه عدم ثبوت المواظبة وليس مسلّماً ().

<sup>(</sup>١) قوله: [في كتابه] تنبيه: الآية خالية عن الدلالة على ذلك الترتيب، وإنّما جاء التنصيص من فعله عليه الصلاة والسلام. ط.

<sup>(</sup>١) قوله: [وليس مسلّماً] أي: بل المواظبة ثابتة قال في الشرح: وعند اختلاف الأقوال فعله أولى من تركه. ط.

# الْفَضُّ الْإِنْضَالَجُ ۚ قُرِ هِمِ الْقِلَالَةِ اللهِ الْفَالَةِ الْفَاطَةِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَّى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْ

#### فَيِمْكُ: مِنْ آَرَابِ الْوُضُوء

من آداب الوضوء أربعة عشر شيئا الجلوس في مكان مرتفع واستقبال القبلة وعدم الاستعانة بغيره وعدم التكلم بكلام الناس والجمع بين نية القلب وفعل اللسان والدعاء بالمأثور والتسمية عند كل عضو وإدخال خنصره في صماخ أذنيه وتحريك خاتمه الواسع والمضمضة والاستنشاق..

(فصل: من آداب الوضوء أربعة عشر شيئا) وزيد عليها وهي جمع أدب وعُرِّف بأنه وضع الأشياء موضعها، وقيل الخصلة الحميدة، وقيل الورع، وفي شرح الهداية هو ما فعله النّبي صلّى الله عليه وسلّم مرة أو مرتين ولم يواظب عليه، وحكمه الثواب بفعله وعدم اللوم على تركه، وأمّا السنّة فهي التي واظب عليها النّبي صلّى الله عليه وسلّم مع الترك بلا عذر مرة أو مرتين، وحكمها الثواب وفي تركها العتاب لا العقاب فآداب الوضوء (المجلوس في مكان مرتفع) تحرُّزاً عن الغسالة (۱). (واستقبال القبلة) في غير حالة الاستنجاء؛ لأنّها حالة أرجى لقبول الدعاء فيها وجعل الإناء الصغير على يساره والكبير الذي يغترف منه على يمينه (وعدم الاستعانة بغيره) ليقيم العبادة بنفسه من غير إعانة غيره عليها بلا عذر (وعدم التكلّم بكلام الناس)؛ لأنّه يشغله عن الدعاء المأثور بلا ضرورة (والحمع بين غير إعانة غيره عليها الله عذر (وعدم التكلّم بكلام الناس)؛ لأنّه يشغله عن الدعاء المأثور بلا ضرورة (والحمع بين والتبعين (والتسمية) والنيّة (عند) غسل (كلّ عضو) أو مسحه فيقول ناوياً عند المضمضة بسم الله أللّهم أعِنِّي على تلاوة القرآن وذكرك وشكرك وحسن عبادتك، وعند الاستنشاق بسم الله أاللّهم أرحْني رائحة الحنة ولا ترحني رائحة النار وهكذا في سائرها، (۱) ويصلّي على النّبي صلّى الله عليه وسلّم أيضاً (۲) كما في التوضيح (و) من آدابه (إدخال خنصره في صماخ أذنيه) مبالغة في المسح (وتحريك خاتمه الواسع) للمبالغة في الغسل (و) كون (المضمضة والاستشاق).

قوله: [الغسالة] أي: قطرات الماء من الوضوء. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [هكذا في سائرها] فيقول عند غسل الوجه: باسم الله أللهم بيض وجهي يوم تبيض وجوه، وعند غسل اليمنى: باسم الله أللهم أعطني كتابي بيميني وحاسبني حساباً يسيراً، وعند غسل اليسرى: باسم الله أللهم لا تعطني كتابي بشمالي ولا من وراء ظهري، وعند مسح رأسه: باسم الله أللهم أظلني تحت ظلّ عرشك يوم لا ظلّ إلا ظلّ عرشك، وعند مسح أذنيه: باسم الله أللهم اجعلني من الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه، وعند مسح عنقه: باسم الله أللهم أعتق رقبتي من النار، وعند غسل رجله اليمنى: بسم الله أللهم أتبت قدمي على الصراط يوم تزل الأقدام، وعند غسل اليسرى: باسم الله أللهم اجعل ذنبي مغفوراً وسعيي مشكوراً، وتجارتي لن تبور. إمداد.

٣) قوله: [أيضاً] أي: بعد كلّ دعاء. ط.

وَ اللَّهُ الْإِنْضَاكَ ﴾ ﴿ فَي اللَّهُ اللَّهُ ﴾ • • • • • • • وَضَالُ: مِنَ آَدَا سِ الوُضُوءَ • ﴿ وَصَالًا وَالْوَضُوءَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

أ باليد اليمنى والامتخاط باليسرى والتوضؤ قبل دخول الوقت لغير المعذور والإتيان بالشهادتين بعده وأن يشرب من فضل الوضوء قائما وأن يقول اللهم اجعلني من التوايين واجعلني من المتطهرين.

باليد اليمنى) لشرفها (والامتخاط باليسرى) لامتهانها (و) تقديم (التوضؤ قبل دخول الوقت) مبادرة للطاعة (لغير المعذور)؛ لأنّ وضوءه ينتقض بخروج الوقت عندنا وبدخوله عند زفر وبهما عند أبي يوسف (والإتيان بالشهادتين بعده) قائماً مستقبلاً لقوله صلى الله عليه وسلم: ما منكم من أحد يتوضّاً فيُسْبغُ الوضوء ثم يقول أشهد أن لا إله إلاّ الله وأنّ محمّداً عبده ورسوله وفي رواية أشهد أن لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له وأشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله الله أبواب الجنة الثمانية يدخلها من أيِّ باب شاء، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من قال: إذا توضّاً سبحانك أللهم وبحمدك أشهد أن لا إله إلاّ أنت أستغفرك وأتوب إليك طبع بطابع ثمّ جعل تحت العرش حتى يؤتى بصاحبها يوم القيامة» (وأن يشرب من فضل الوضوء قائماً) مستقبل القبلة أو قاعداً؛ لأنه صلى الله عليه وسلّم شرب قائماً من فضل وضوئه وماء زمزم، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلّم: «لا يشربنّ أحدكم قائماً فمن نسي فليستقىء» وأجمع العلماء على كراهته تنزيهاً لأمر طبي لا ديني (وأن يقول أللهم اجعلني من التوايين) أي: الراجعين عن كلّ ذنب والتوّاب مبالغة، وقيل هو الذي كلّما أذنب بادر بالتوبة والتوّاب من صفات الله تعالى أين المذنب على المتظهر لدفع القُدُوط والعجب. ومن الآداب أنّه لا يتوضّاً بماء مشمس؛ لأنّه يورث البرص ولا يستخلص لنفسه إناء دون غيره؛ لأنّ الشريعة حنيفية سهلة سمحة ومنه صباً الماء برفق على وجهه وترك التَّحْفيف، يستخلص لنفسه إناء دون غيره؛ لأنّ الشريعة حنيفية سهلة سمحة ومنه صبأً الماء برفق على وجهه وترك التَّحْفيف،

توضّاً يا فتى إن كنت ترجو لقاداء الله في دار البقاد والسياء والسيرب بعد إسباغ وضوء لماء كان يبقى في الإناء فإنّ الشرب من باقى وضوء إلى سبعين داء ذو شاء.

<sup>(</sup>۱) قوله: [الوضوء قائماً] فائدة: ذكر العلاّمة عبد الرحمن بن محمّد العمادي رحمه الله في شرح هدية ابن العماد، إنّ من فوائد الشرب من فضل الوضوء فيه شفاء من أمراض شتى. وعن ابن عمر رضي الله تعالى عنهما عن النّبي صلّى الله تعالى عليه وسلّم: «أنّ في شرب فضلة الوضوء شفاء من سبعين داء». وقال العمادي رحمه الله: وممّا جربته أني كنت إذا أصابني مرض، أقصد الاستشفاء بشرب فضلة ماء الوضوء من الإناء أو غيره فيحصل لي الشفاء بإذن الله وذلك اعتماداً على قول الصادق المصدوق صلّى الله تعالى عليه وسلّم في هذا الطبّ النبوي وفي هذا المعنى قيل:

وإن مسح لا يبالغ فيه وأن تكون آنيته من خزف وغسل عروتها ثلاثاً ووضعه على يساره ووضع اليد حالة الغسل على عروته لا على رأسه وتعاهد موقيه وما تحت الخاتم ومجاوزة حدود الفروض إطالةً للغرة ومل آنيته استعداداً لوقت آخر وقراءة سورة القدر ثلاثاً لقوله صلى الله عليه وسلم: «من قرأ في إثر وضوئه: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَة الْقَدْرِ ﴾ [القَلَالِيَّ : ١] مرة واحدة كان من الصدِّيْقين ومن قرأها مرتين كُتِب في ديوان الشهداء ومن قرأها ثلاثاً حشره الله محشر الأنبياء» أخرجه الديلمي ولما ذكره الفقيه أبو الليث في مقدمته.

## فَصِلُ: فِي المَّرِي فَات

ويكره للمتوضىء ستة أشياء الإسراف في الماء والتقتير فيه و ضرب الوجه به والتكلم بكلام الناس والاستعانة بغيره من غير عذر وتثليث المسح بماء جديد.

(فصل) في المكروهات (و) ممّا (يكره) المكروه ضدّ المحبوب والأدب فيكره (للمتوضئ) ضدّ ما يستحبّ من الآداب فلا حصر لها بعدّها (ستة أشياء)؛ لأنّه للتقريب فمنها (الإسراف في) صبّ (الماء) لقوله صلى الله عليه وسلم لسعد لمّا مرّ به وهو يتوضّأ: «ما هذا السَّرف يا سعد؟ فقال: أفي الوضوء سرف؟ قال: نعم وإن كنت على نهر حار» ومنه تثليث المسح بماء حديد (والتقتير) بجعل الغسل مثل المسح (فيه)؛ لأنّ فيه تفويت السنّة وقال عليه السلام: «خير الأمور أوساطها» (و) يكره (ضرب الوجه به) لمنافاته شرف الوجه فيلقيه برفق عليه (و) يكره (الاستعانة بغيره) لقول عمر رضي الله عنه رأيت رسول (التكلّم بكلام الناس)؛ لأنّه يشغله عن الأدعية (و) يكره (الاستعانة بغيره) لقول عمر رضي الله عنه رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يستقي ماء لوضوئه فَبَادَرْتُ أن أستقي له فقال: «مَهْ يا عمر! فإنّي لا أريد أن يعيني على صلاتي أحد» (من غير عذر)؛ لأنّ الضرورات تبيح المحظورات فكيف بما لا حظر فيه وعن الإمام الوبري أنّه لا بأس به فإنّ الخادم كان يصبّ على النّبي صلّى الله عليه وسلّم.

## لَّغُمُّالِإِنْ عَنِيْكُ ﴾ وَمَرَاقِيلَا فِيَلَاحُ ﴾ • • • • • • • • • وَضِلُ: فِي أَنْ صَافِ الوَضُوء ﴾

### فَصِلُ: فِي أَقْ صَافِ الْوُضُوء

الوضوء على ثلاثة أقسام الأول فرض على المحدث للصلاة ولو كانت نفلا ولصلاة الجنازة وسجدة التلاوة ولمس القرآن ولو آية والثاني واجب للطواف بالكعبة والثالث مندوب......

(فصل) في أوصاف الوضوء وقد ذكرها بعد بيان سببه وشرطه وحكمه وركنه فقال (الوضوء على ثلاثة أقسام: الأوّل) منها أنّه (فرض) كما قدّمناه بدليله، والمراد بالفرض هنا الثابت بالقطعي وأمّا المحدود والمقدَّر فهو ما يفوت الحواز بفوته ليشمل الفرض الاجتهادي كربع الرأس ونزلت آيته بالمدينة وقد فرض بمكة (على المحدث) إذا أراد القيام (للصلاة (۱) كما أمر الله تعالى (ولو كانت) الصلاة (نفلاً)؛ لأنّ الله لا يقبل صلاة من غير طهور كما تقدّم وهو بفتح الطاء وقال بعضهم الأجود ضمُّه (و) كذا (لصلاة المحنازة)؛ لأنّها صلاة وإن لم تكن كاملة (و) مثلها (سجدة التلاوة و) كذا الوضوء فرض (لمَسَّ القرآن (۱) ولو آية) مكتوبة على درهم أو حائط لقوله تعالى: ﴿لَا يَمَسُهُ إِلّا الْمُطَهّرُون﴾ [الوَّاقِحَيُّمُ: ٩٧] وسواء الكتابة والبياض وقال بعض مشايخنا إنّما يكره للمحدث مس الموضع المكتوب دون الحواشي؛ لأنّه لم يمسّ القرآن حقيقة والصحيح أنّ مسَّها كمسِّ المكتوب ولو بالفارسية يحرم مسّه اتفاقً على الصحيح (و) القسم (الثاني) وضوء (واجب) وهو الوضوء (للطواف بالكعبة) لقوله عليه السلام: «الطوّاف حَوْلُ الكعبة مثل الصلاة إلا أنكم تتكلّمون فيه فمن تكلّم فيه فلا يتكلّمنَّ إلاّ بخير» ولمّا لم يكن صلاة حقيقة لم تتوقّف صحّته على الطهارة فيجب بتركه دم في الواجب (۱)، وبدنة في الفرض للجنابة وصدقة في النفل بترك الوضوء كما ذكر في محله (و) القسم (الثالث) وضوء (مندوب) في أحوال كثيرة كمسِّ الكتب الشفل بترك الوضوء كما ذكر في محله (و) القسم (الثالث) وضوء (مندوب) في أحوال كثيرة كمسِّ الكتب الشفية بن ورُخصَ مسّها للمحدث إلا التفسير كذا في الدرر وهو يقتضي وجوب الوضوء لمسٌ التفسير فيكون من الشرعية (١٠)، ورُخصَ مسّها للمحدث إلا التفسير كذا في الدرر وهو يقتضي وجوب الوضوء لمسٌ التفسير فيكون من

<sup>(</sup>۱) قوله: [للصلاة] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: لا تجوز صلاة بغير الوضوء (مع القدرة على الماء) إلا صلاة العيدين والجنازة فإنهما تجوزان بالتيمّم إن خاف فوتهما انتهى مزيداً منّا ما بين الهلالين. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٩٧/٣ ، ملخّصا ومترجماً. ١٢

٢) قوله: [ولمس القرآن] هل يجوز للمحدث بالحدث الأصغر مس القرآن بصدره أو بعضو من أعضائه أم لا ؟ والذي يفهم من الفتاوى الرضوية أنه لا يجوز له كما لا يجوز المس بيده حيث قال نقلاً عن نصب الرأية لا يجوز له مس المصحف بصدره، وهذا لتبعية سائر الأعضاء المحدثة لا لأن الحدث الأصغر يحل بجميع البدن كالأكبر. ( "الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٩٥/٢، ملخصاً). ١٢.

<sup>(</sup>٣) قوله: [دم في الواجب] قال الطحطاوي: اعلم أنّه إذا طاف الفرض محدثاً وجب دم، وإن كان جنباً فبدنة، وإذا طاف الواجب كالوداع أو النفل محدثاً فصدقة وجنباً فدم، فقوله: فيجب بتركه أي: الوضوء في الواجب دم لا يتم: فليتأمّل.

<sup>(</sup>٤) قوله: [كمس الكتب الشرعيّة] قال الإمام الحلواني: إنّما نلنا هذا العلم بالتعظيم فإنّي ما أخذت الكاغذ إلا بطهارة، وكان

يَدُونِ • الْفُضُّالِ ﴿ يَضُالِهُ فَيَ مِّرَا قِيالِفِلَا حَي اللهِ عَلَى مِنْ الْمُنْ عَلَى الْمُنْ عِلَى الْمُنْ عَلَى الْمُنْعِلِمُ عَلَى الْمُنْ عَلَى الْمُنْ عَلَى الْمُنْ عَلَى الْمُنْ عَلِي عَلَى الْمُنْ عَلَى الْمُنْ عَلَى الْمُنْ عَلَى الْمُنْ عَلِي الْمُنْ عَلِي عَلِي مِنْ عَلِي مِنْ عَلِي عَلِي مِنْ عَلِي مِي عَلِي مِنْ عَلِي مِنْ عَلِي مِنْ عَلِي عَلِي عَلِي مِنْ عَلِي الْمُنْ عَلِي عَلِي مِنْ عَلِي مِنْ عَلِي مِنْ عَلِي مُنْ عَلِي ا

القسم الثاني (أ) وندب الوضوء (للنوم على طهارة و) أيضاً (إذا استيقظ منه) أي: النوم (و) تجديده (للمداومة عليه) لحديث بلال رضي الله عنه (وللوضوء على الوضوء) إذا تَبدّل مجلسه؛ لأنه نور على نور وإذا لم يتبدّل فهو إسراف وقيَّد بالوضوء؛ لأنّ الغسل على الغسل والتيمّم على التيمّم يكون عبثاً (وبعد) كلام (غيبة) بذكرك أخاك بما يكره في غيبته (وكذب) اختلاق ما لم يكن ولا يجوز إلا في نحو: الحرب وإصلاح ذات البين وإرضاء الأهل (ونميمة) النمام: المضرب والنميم والنميمة: السعاية بنقل الحديث من قوم إلى قوم على جهة الإفساد (و) بعد (كلّ خطيئة وإنشاد شعر) قبيح؛ لأنّ الوضوء يكفّر الذنوب الصغائر (وقهقة خارج الصلاة)؛ لأنّها حدث صورة (وغسل ميت وحمله) لقوله صلى الله عليه وسلم: «من غَسَّل ميتاً فليغتسل ومن حمله فليتوضأ» (ولوقت كل صلاة)؛ لأنّه أكمل لشأنها (وقبل غسل الجنابة) لورود السنّة به (وللجنب عند) إرادة (أكل وشرب ونوم و) معاودة (وطء ولغضب)؛ لأنّه يطفئه (و) لقراءة (قرآن (أ) و) قراءة (حديث وروايته) تعظيماً لشرفهما (ودراسة علم) شرعي (وأذان وإقامة وخطبة) ولو خطبة نكاح (وزيارة النّبي صلّى الله عليه وسلّم) تعظيماً لحضرته ودخول مسجده (ووقوف بعرفة) لشرف المكان ومباهاة الله تعالى الملائكة بالواقفين بها (وللسعي بين الصفا والمروة) لأداء العبادة وسرف المكانين (و) بعد (أكل لحم جزور) للقول بالوضوء منه حروجاً من الخلاف (أ). ولذاء عَمَّمَهُ فقال وشرف المكانين (و) بعد (أكل لحم جزور) للقول بالوضوء منه حروجاً من الخلاف (أكل لحم جزور) للقول بالوضوء منه حروجاً من الخلاف (أ).

جِلِينِ: المَكِ يَنَةِ العِلميَّةِ (الدَّعُومُ الإسْلاميَّةِ

الإمام السرخسي رحمه الله حصل له في ليلة داء البطن وهو يكرر درس كتابه، فتوضّأ تلك الليلة سبع عشرة مرة. إمداد.

<sup>(</sup>١) قوله: [القسم الثاني] أي: من الوضوء الواحب. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [لقراءة قرآن] أي: يستحبّ الوضوء لـتلاوة القـرآن ولـيس حملـه والـتلاوة منـه لقولـه تعـالى: ﴿لَّا يَمَـسُّهُ إِلَّـا الْمُطَهَّرُونَ﴾ [القَاقِيَجْبُنُ): ٧٩].

قوله: [خروجاً من الخلاف] وهو قول الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله كما في المغني لابن قدامة المقدسي، ٢٥٠/١، حيث قال: أكل لحم الإبل ينقض الوضوء على كلّ حال نيئاً ومطبوخاً عالماً كان أو جاهلاً وبهذا قال جابر بن سمرة ومحمد بن إسحاق وأبو خيثمة وهو أحد قولي الإمام الشافعي. ولما روى البراء بن عاذب رضي الله تعالى عنه قال: سئل رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم عن الوضوء من لحوم الإبل فقال: «توضّؤوا منها» أخرجه الترمذي في الطهارة، باب ما جاء في الوضوء

#### ﴿ وَلَلْخُرُوجِ مِنْ خَلَافُ الْعَلْمَاءُ كُمَّا إِذَا مِسْ امْرَأَةً.

(وللخروج من خلاف) سائر (العلماء كما إذا مس امرأة) أو فرجه ببطن كفه (۱)، لتكون عبادته صحيحة بالاتفاق عليها استبراء لدينه هكذا جُمعت وإن ذكر بعضها بصفة السنة في محله للفائدة التامّة بتوفيق الله تعالى وكرمه.

من لحوم الإبل. ("سنن الترمذي"، ١٣٩/١) ١٢

<sup>(</sup>۱) قوله: [ببطن كفّه] وهو قول الأئمة الثلاثة الشافعي ومالك وأحمد رضي الله عنهم لقوله صلّى الله تعالى عليه وسلم: «من مسّ فرجه فليتوضّأ» أخرجه أحمد في مسنده، ١٩٤/٥ ("مسند أحمد"، ١٦٢/٨) فتح باب العناية، ٧٠/١.

#### يَّحُ مِّرَ إِقِلْفِلاَحُ ﴿ وَمِنْ فَالْكُولِ فَالْفِلاَحُ الْفِيلاَحُ الْفِيلاَحُ الْفِيلاَحُ الْفِيلاَ ••••• فَصَلُّ: فِي فَوَ اقِصْ الوَّضُوء

## فَصَلُّ: فِي نَوَ اقِضْ الوُضُوء

ينقض الوضوء اثنا عشر شيئا ما خرج من السبيلين إلا ريح القبل في الأصح وينقضه ولادة من غير رؤية دم ونجاسة سائلة من غيرهما.

(فصل في نواقض الوضوء) هو طائفة من المسائل تغيَّرت أحكامها بالنسبة لما قبلها (ينقض الوضوء(١)) النقض إذا أضيف إلى الأجسام كنقض الحائط يراد به إبطال تأليفها، وإذا أضيف إلى المعانى كالوضوء يراد به إخراجها عن إقامة المطلوب بها، والنواقض جمع ناقضة (اثنا عشر شيئاً) منها (ما خرج من السبيلين) وإن قلّ سُمِّيَ القُبُل والدُّبُر سبيلاً لكونه طريقاً للخارج وسواء المعتاد وغيره كالدودة والحصاة (**إلا ريح القبل**) الذكر والفرج (في الأصحّ)؛ لأنّه اختلاج لا ريح وإن كان ريحاً لا نجاسة فيه وريح الدبر ناقضة بمرورها على النجاسة؛ لأنَّ عينها طاهرة فلا ينجس مبتل الثياب عند العامة فينقض ريح المفضاة احتياطاً والخروج يتحقَّق بظهور البلَّة على رأس المخرج ولو إلى القُلْفَة (٢) على الصحيح (وينقضه) أي: الوضوء (ولادة من غير رؤية دم) ولا تكون نفساء في قول أبي يوسف ومحمد آخرا وهو الصحيح لتعلّق النفاس بالدم ولم يوجد وعليها الوضوء للرطوبة، وقال أبو حنيفة عليها الغسل احتياطاً لعدم خُلُوِّه عن قليل دم ظاهراً وصحّحه في الفتاوي وبه أفتي الصدر الشهيد رحمه الله تعالى (و) ينقض الوضوء (نجاسة سائلة من غيرهما) أي: السبيلين لقوله عليه الصلاة والسلام: «الوضوء من كلّ دم سائل» وهو مذهب العشرة المبشرين بالجنّة (٢) وابن مسعود وابن عباس وزيد بن ثابت وأبي موسى الأشعري وغيرهم من كبار الصحابة وصدور التابعين كالحسن البصري وابن سيرين رضي الله عنهم والسيلان في السبيلين بالظهور على رأسهما وفي غير السبيلين بتجاوز النجاسة إلى محل يُطْلب تطهيره..

قوله: [ينقض الوضوء] واعلم أنّ كلّ ما ليس بحدث ليس بنجس وهذا في ردّ المحتار لكنّه لا ينعكس فلا يقال ما لا يكون نجساً لا يكون حدثاً لأنّ النوم والجنون والإغماء وغيرها حدث وليست بنجسة ولكنّ الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن ذكر الضابطة في كلّ ما يخرج من البدن وينقض الوضوء بأنّ كلّ نجس بـالخروج يخـرج مـن بـدن المكلّـف فهـو حدث وكلّ حدث ليس بنجس بالخروج كما في الريح فإنّ عينها طاهرة على الصحيح. والتفصيل من فوائد القيود في الفتاوى. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٦٥/١-٢٦٨، مترجماً وملخّصاً). ١٢

قوله: [القلفة] هي الجلدة التي تغطى حشفة الذكر، والتي تقطع بالختان.

قوله: [العشرة المبشرين بالجنّة] هم: أبوبكر الصديق، وعمر بن الخطاب، وعثمان بن عفان، وعلى ابن أبي طالب، وطلحة بن عبد الله، والزبير بن العوام، وعبد الرحمن بن عوف، وسعد بن أبي وقاص، وسعيد بن زيد، وأبو عبيدة بن الجراح رضوان الله تعالى عليهم أجمعين.

أكدم وقيح وقيء طعام أو ماء أو علق أو مرة إذا ملأ الفم وهو ما لا ينطبق عليه الفم إلا بتكلف على الأصح ويجمع متفرق القيء إذا اتحد سببه ودم غلب على البزاق أو ساواه ونوم......

ولو ندباً فلا ينقض دم (۱) سال في داخل العين إلى جانب آخر منها بخلاف ما صَلُب من الأنف (۲) وقوله (كدم وقيم إشارة إلى أنّ ماء الصديد (۲) ناقض كماء الثديّ والسُّرة والأذن إذا كان لمرض على الصحيح (و) ينقضه (قيء طعام أو ماء) وإن لم يتغيّر (أو علق (٤) هو سوداء محترقة (أو مرة) أي: صفراء والنقض بأحد هذه الأشياء (إذا ملأ الفم) لتنجّسه بما في قعر المعدة وهو مذهب العشرة المبشرين بالجنّة ولأنّ النّبي صلّى الله عليه وسلّم قاء فتوضّاً قال الترمذي وهو أصحّ شيء في الباب ولقوله صلّى الله عليه وسلّم يعاد الوضوء من سَبْع من إقطار البول والدم السائل والقيء ومن دفعة تمالاً الفم ونوم مضطحع وقهقة الرجل في الصلاة وخروج الدم (وهو) أي: حدّ ملء الفم (ما لا ينطبق عليه اللهم إلا بتكلّف على الأصحّ) من التفاسير، فيه وقيل ما يمنع الكلام (ويجمع) تقديراً ومتفرق القيء إذا اتحد سببه) عند محمّد وهو الأصحّ فينقض إن كان قدر ملء الفم، وقال أبو يوسف إن اتحد المكان، وماء فم النائم إن نزل من الرأس فهو طاهر اتفاقاً وكذا الصاعد من الجوف على المفتى به، وقيل إن كان المفر أو منتنا فهو نجس (و) ينقضه (دم) من جرح بفمه (غلب على البرّاق) أي: الريق (أو ساواه) احتباطاً ويعلم باللون فالأصفر مغلوب، وقليل الحمرة مساو وشديدها غالب والنازل من الرأس ناقض لسيلانه وإن قلً بالإجماع وكذا الصاعد من الجوف رقيقاً وبه أخذ عامة المشايخ. (و) ينقضه (نوم (٥)) وهو فترة طبيعية تحدث فتمنع الحواس وكذا الصاعد من الجوف رقيقاً وبه أخذ عامة المشايخ. (و) ينقضه (نوم (٥)) وهو فترة طبيعية تحدث فتمنع الحواس

<sup>(</sup>۱) قوله: [فلا ينقض دم... إلخ] وهكذا لا ينقض في الظاهر دم سال في الجرح المنبسط على ظاهر البدن لكنّـه دقيـق لا عـرض له فلا يظهر للنظر إلا كخطّ أو خيط. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣٣٩/١، ملخّصا). ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [بخلاف ما صلب من الأنف] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: والأشهر أنه لا ينقض الوضوء لو نزل الدم من الرأس إلى ما صلب من الأنف ولم يصل إلى ما لان من الأنف لأن ما صلب من الأنف داخل في باطن البدن ولهذا لا يجب غسله في الوضوء والغسل، والأنسب ينبغي أن يتوضّاً منه لأن غسله وإن لم يجب ولكن يسن فيهما. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٨١/١، ملخصا ومترجماً. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [الصديد] هو ماء يخرج من الجرح أصفر؛ لأنّه دم لأنّ الدم ينضج فيصير صديداً، ثمّ يزداد نضجاً فيصير قيحاً، ثمّ يزداد نضجاً فيصير ماء. إمداد.

<sup>(</sup>٤) قوله: [العلق] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن نقلاً عن تبيين الحقائق: لو قاء دماً إن نزل من الرأس نقض قل أو كثر بإجماع أصحابنا وإن صعد من الجوف فالمختار إن كان علقاً يعتبر ملء الفم لأنّه ليس بدم وإنّما هو سوداء احترقت وإن كان مائعاً نقض وإن قلّ لأنّه من قرحة في الجوف وقد وصل إلى ما يلحقه حكم التطهير. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٢٧٢/٣). ١٢

ه) قوله: [ونوم] بين الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن في كون النوم ناقضاً للوضوء شرطين، الأوّل: عدم تمكّن المقعدة

وَ الْأَيْضَاكُ ﴾ ﴿ مِرَا قِيلَ لَهُلا ﴾ • • • • • • • • • • • فَصَلُ: فِي نَوَا قِصْ الْوُصُوءَ • وَعِيدُ

و لم تتمكن فيه المقعدة من الأرض وارتفاع مقعدة نائم قبل انتباهه وإن لم يسقط في الظاهر وإغماء وجنون وسكر وقهقهة بالغ يقظان في صلاة ذات ركوع وسجود ولو تعمد الخروج بها من الصلاة ومس فرج بذكر منتصب بلا حائل.

الظاهرة والباطنة عن العمل بسلامتها وعن استعمال العقل مع قيامه وهذا إذا (لم تتمكّن فيه المقعدة) يعني المخرج (من الأرض) باضطحاع وتورّك واستلقاء على القفا ولو كان مريضاً يصلّي بالإيماء على الصحيح وانقالاب على الوجه لزوال المسكة (١) والناقض الحدث للإشارة إليه بقوله صلى الله عليه وسلم: «العينان وكَاءُ السَّه فإذا نامت العينان انطلق الوكاء» وفيه التنبيه على أنَّ الناقض ليس النوم؛ لأنَّه ليس حدثاً وإنَّما الحدث ما لا يخلو النائم عنه فأقيم السبب الظاهر مقامه والنعاس الخفيف الذي يسمع به ما يقال عنده لا ينقض وإلاَّ فهو الثقيل ناقض (و) ينقضه (ارتفاع مقعدة) قاعد (نائم) على الأرض (قبل انتباهه وإن لم يسقط) على الأرض (في الظاهر) من المذهب لزوال المقعدة (و) ينقضه (إغماء) وهو مرض يزيل القوى ويستر العقل (و) ينقضه (جنون) وهو مرض يزيل العقل ويزيد القوى (و) ينقضه (سكر) وهو خفة يظهر أثرها بالتمايل وتلعثم الكلام لزوال القوة الماسكة بظلمة الصدر وعدم انتفاع القلب بالعقل (و) ينقضه (قهقهة) مصلّ (بالغ) عمداً أو سهواً وهي ما يكون مسموعاً لجيرانه، والضحك ما يسمعه هو دون جيرانه يبطل الصلاة خاصة، والتبسم لا يبطل شيئاً وهو ما لا صوت فيه ولو بدت به الأسنان، وقهقهة الصبي لا تبطل وضوءه؛ لأنّه ليس من أهل الزجر، وقيل تبطله (يقظان) لا نائم على الأصحّ (في صلاة) كاملة (ذات ركوع وسجود) بالأصالة ولو وجدت بالإيماء سواء كان متوضئًا أو متيمّماً أو مغتسلاً في الصحيح لكونها عقوبة فلا يلزم القول بتجزئة الطهارة واحترزنا بالكاملة عن صلاة الجنازة وسجدة التلاوة لورود النص<sup>(٢)</sup> فلا ينقض فيهما وإن بطلتا<sup>(٣)</sup>. (و) تنقض القهقهة في الكاملة و (لو تعمّد) فاعلها (الخروج بها من الصلاة) بعد الجلوس الأخير ولم يبق إلاّ السلام لـوجـودها في حـرمة الصلاة كما في سجود السهو والصلاة صحيحة لتمام فروضها وترك واجب السلام لا يمنعه (و) ينقضه مباشرة فاحشة وهي (مَ**سُّ فرج**) أو دبر (**بذكر منتصب بلا حائل**) يمنع حرارة الجسد وكذا مباشرة الرجلين والمرأتين ناقضة.

من الأرض تمكناً تامّاً، والثاني: النوم على هيئة لم تمنع من النوم الغافل، فعلم منه أنّ النوم ليس بناقض للوضوء مطلقاً بـل لا بدّ له من الشرطين المذكورين، واعلم أنّ النوم ليس بنفسه حدثاً بل لِما عسى أن يخرج لأنّ كمال الاسترخاء مظنّة الخروج. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣٦٥/١-٤٢٣-٢٧٤، ملخصاً ومترجماً). ٢٢

<sup>(</sup>١) قوله: [لزوال المسكة] أي: قوّته الماسكة بحيث تزول مقعدته من الأرض. "الدر المختار"، ٤٦٩/١.

<sup>(</sup>٢) قوله: [لورود النصّ] وهو قوله صلّى الله تعالى عليه وسلّم: «أَلَا مَنْ ضَحكَ منْكُمْ قَهْقَهَةً فَالْيُعدْ الْوُضُوءَ وَالصَّلَاةَ جَميعًا».

٣) قوله: [وإن بطلتا] أي: إن تقهقه في صلاة الجنازة أو سجدة التلاوة تبطل الصلاة ولا يفسد الوضوء بخلاف الصلاة الكاملة. ١٢

# نَقُهُ لِإِذْ ضَالِحٌ ﴾ مَرَ اقِيالْفِيلامِ ٢٠٠٠٠ ﴿ فَصِلُ: عَشَرَةٌ أَشْيَاء لا تنقضُ الوُضُوءُ

## فَصَلَّ: عَشَرَةٌ أَشْمَاء لا تنقيضَ الوَّضُوء

عشرة أشياء لا تنقض الوضوء ظهور دم لم يسل عن محله وسقوط لحم من غير سيلان دم كالعرق المدنى الذي يقال له رشته وخروج دودة من جرح وأذن وأنف ومس ذكر ومس امرأة وقيء لا يملأ الفم وقيء بلغم ولو كثيرا وتمايل نائم احتمل زوال مقعدته.

(فصل: عشرة أشياء لا تنقض الوضوء) منها (ظهور دم(١) لم يسل عن محله) لأنّه لا ينجّس جامداً ولا مائعا<sup>(۱)</sup> على الصحيح فلا يكون ناقضاً (و) منها (سقوط لحم من غير سيلان دم) لطهارته وانفصال الطاهر لا يوجب الطهارة (كالعرق المدني (٢) الذي يقال له رشته) بالفارسية كما في "فتاوي البزازية" (و) منها (خروج دودة من جرح وأذن وأنف) لعدم نجاستها ولقلَّة الرطوبة التي معها بخلاف الخارجة من الدبر (و) منها (مسّ ذكر) ودبر وفرج مطلقاً وهو مذهب كبار الصحابة كعمر وعلى وابن مسعود وابن عباس وزيد بن ثابت وصدور التابعين كالحسن وسعيد والثوري رضي الله تعالى عنهم؛ لأنّ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم جاءه رجل كأنّه بدوي فقال يا رسول الله ما تقول في رجل مَسَّ ذكره في الصلاة ؟ فقال: «هل هو إلاّ بضعة منك أو مضغة منك» قال الترمذي وهذا الحديث أحسن شيء في هذا الباب وأصح (و) منها (مس امرأة) غير محرم لما في السنن الأربعة عن عائشة رضى الله عنها كان النّبي صلّي الله عليه وسلّم يُقبِّلُ بعض أزواجه ثمّ يصلّي ولا يتوضّاً، واللمس في الآية المراد به الجماع كقوله تعالى: ﴿وَإِن طَلَّقْتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ﴾ [البَّنَقِيِّ : ٢٣٧] (و) منها (قيء لا يملأ الفم) لأنّه من أعلى المعدة (و) منها (قيء بلغم ولو) كان (كثيراً) لعدم تخلُّل النجاسة فيه وهو طاهر (و) منها (تمايل نائم<sup>(٤)</sup> احتمل زوال مقعدته) لما في سنن أبي داود «كان أصحاب رسول الله صلّى الله عليه وسلّم ينتظرون

قوله: [ظهور دم... إلخ] ولو ظهر الدم وعلا ولم يسل عن محلّه فمسح بخرقة وهكذا فعل مراراً فابتلّت الخرقة ينقض الوضوء وتنجّس الخرقة إن كان في مجلس واحد وإن لم يكن للدم قوة السيلان لأنّ الخارج في مجلس واحد كأنّ الخارج مرة واحدة. ("الفتاوي الرضوية" المخرجة، ٢٨١/١، مترجماً وملخّصاً). ١٢

قوله: [جامداً ولا مائعاً] أي: لا ينجّس ما أصابه جامداً كان أو مائعاً عند أبي يوسف وهو الصحيح فلو أخذ بقطن وألقبي في الماء القليل لا يفسده،؛ لأنه لو كان نجساً لنقض الطهارة. ط. مع حلبي.

**قوله: [كالعرق المدني]** نسبة إلى المدينة الشريفة لكثرته بها وهي بثرة تظهر في سطح الجلد تنفجر عن عرق يخرج كالـدودة شيئاً فشيئاً وسببه فضول غليظة. ط. وتسمية العامة (بعرق الملح)، وهو ما يخرج خلف الأظافر من جهة الأصابع أو الثألول. ١٢

قوله: [تمايل نائم... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: لا ينقض الوضوء تمايل نائم قاعداً ولو ارتفع أحد وركيه أحياناً، بل ولو سقط تمايلاً بشرط أن يستيقظ معاً. ("**الفتاوى الرضوية**" المخرجة، ٣٦٧/١، ملخّصاً ومترجماً). ١٢

ونوم متمكن ولو مستندا إلى شيء لو أزيل سقط على الظاهر فيهما ونوم مصل ولو راكعا أو ساجدا على جهة السنة والله الموفق.

العشاء حتى تُخفِق رؤوسهم ثم يصلّون ولا يتوضّئون» (و) منها (نوم متمكّن) من الأرض (ولو) كان (مستنداً إلى شيء) كحائط وسارية ووسادة بحيث (لو أزيل) المستند إليه (سقط) الشخص فلا ينتقض وضوءه (على الظاهر) من مذهب أبي حنيفة (فيهما) أي: في المسألتين، هذه والتي قبلها لاستقراره بالأرض فيأمن خروج ناقض منه رواه أبو يوسف عن أبي حنيفة وهو الصحيح وبه أخذ عامّة المشايخ وقال القدوري ينتقض<sup>(۱)</sup> وهو مرويّ عن الطحاوي (و) منها (نوم مصل ولو) نام (راكعاً أو ساجداً) إذا كان (على جهة (۱)) أي: صفة (السنة) في ظاهر المذهب بأن أبدى ضبعيه وجافى بطنه عن فخذيه لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا يجب الوضوء على من نام حالساً أو قائماً أو ساجداً حتى يضع جنبه» فإذا اضطجع استرخت مفاصله وإذا نام كذلك خارج الصلاة لا ينتقض به وضوءه في الصحيح وإن لم يكن على صفة السجود والركوع المسنون انتقض وضوءه (والله) سبحانه (الموقق) بمحض فضله وكرمه.

<sup>(</sup>۱) قوله: [وقال القدوري ينتقض] وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول كمال الاسترخاء مظنّة الخروج وتمكّن المقعدة مظنّة منعه فيتعارضان ولا يثبت النقض بالشكّ. ("الفتاوي الرضوية" المخرجة، ٤٢٣/١). ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [على جهة... إلخ] ونوم المرأة في السجدة ولو على جهة السنّة نـاقض للوضوء لأنّـه لا يمنـع الاستغراق في النـوم. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣٦٦/١، ملخّصاً ومترجماً، "جدّ الممتار"، ١/ ٢٠١ملخصاً). ١٢

# حُجُ ﴾ فَيَرَا قِيلَافِيلا ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ فَصِلَّ اللَّهُ مِالْوَجِبُ الْاغْتِسَ

## فَصِلُ: مَا يُوجِبُ الاغتنسال

يفترض الغسل بواحد من سبعة أشياء خروج المني إلى ظاهر الجسد إذا انفصل عن مقره بشهوة من غير جماع وتواري حشفة

(فصل ما يوجب) أي: يلزم (الاغتسال) يعني الغُسل وهو بالضمّ اسم من الاغتسال وهو تمام غسل الجسد واسم للماء الذي يغتسل به أيضاً والضم هو الذي اصطلح عليه الفقهاء أو أكثرهم وإن كان الفتح أفصح وأشهر في اللغة وخَصُّوه بغسل البدن من جنابة وحيض ونفاس، والجنابة صفة تحصل بخروج المني بشهوة يقال أجنب الرجل إذا قضى شهوته من المرأة . واعلم أنّه يحتاج لتفسير الغسل لغة وشريعة وسببه وشرطه وحكمه وركنه وسننه وآدابه وصفته، وعلمت تفسيره وسببه بأنَّه إرادة مالا يحلُّ مع الجنابة أو وجوبه وله شروط وجوب وشروط صحّة تقدمت في الوضوء وركنه عموم ما أمكن من الجسد من غير حرج بالماء الطهور، وحكمه حلٌّ ما كان ممتنعاً قبله والثواب بفعله تقرّباً، والصفة والسنن والآداب يأتي بيانها (يفترض الغسل بواحد) يحصل للإنسان (من سبعة أشياء) أوّلها (خروج المني) وهو ماء أبيض تُحين ينكسر الذكر بخروجه يشبه رائحة الطلع (١)، ومنى المرأة رقيق أصفر (إلى ظاهر الجسد)؛ لأنّه ما لم يظهر لا حكم له (إذا انفصل عن مقرِّه) وهو الصلب (بشهوة) وكان حروجه (من غير جماع) كالاحتلام ولو بأوَّل مرّة لبلوغ في الأصحّ وفكر ونظر وعبث بذكره وله ذلك إن كان أعزب وبه ينجو رأساً برأس لتسكين شهوة يخشي منها<sup>(١)</sup> لا لجلبها وأغني اشتراط الشهوة عن الدفق لملازمته لها فإذا لم توجد الشهوة لا غسل كما إذا حمل ثقيلاً أو ضرب على صلبه فنزل منيه بلا شهوة والشرط وجودها عند انفصاله من الصلب لا دوامها حتّى يخرج إلى الظاهر خلافاً لأبي يوسف سواء المرأة أو الرجل لقوله صلى الله عليه وسلم: وقد سئل هل على المرأة من غسل إذا هي احْتَلَمَتْ؟ فقال نعم إذا رأت الماء، وثمرة الخلاف تظهر بما لو أمسك ذكره حتّى سكنت شهوته فأرسل الماء يلزمه الغسل عند أبي حنيفة ومحمد لا عند أبي يوسف ويفتي بقول أبي يوسف لضيف حشيَ التهمة وإذا لم يتدارك مسكه يتَستَّرُ بإيهام صفة المصلِّي من غير تحريمة وقراءة وتظهر الثمرة بما إذا اغتسل في مكانه وصلِّي ثم خرج بقيّة المني عليه الغسل عندهما لا عنده وصلاته صحيحة اتفاقاً، ولو خرج بعد ما بال وارتخى ذكره أو نام أو مشى خطوات كثيرة لا يجب الغسل اتفاقاً وجعل المنى وما عطف عليه سبباً للغسل مجاز للسهولة في التعليم؛ لأنّها شروط (و) منها (توارى حشفة) هي رأس ذكر آدمي مشتهي حي احترز به عن

قوله: [الطلع] أوّل ما يثمر من النحل ثمّ يحرج منه التمر.

قوله: [يخشى منها] أي: من الوقوع في لواط أو زنا فيكون هذا من ارتكاب أخفّ الضررين. ط. ويحرم لما روي عنه صلّى الله تعالى عليه وسلَّم: «ناكح اليد ملعون» ذكره العجلوني في كشف الخفاء ("كشف الخفاء"، ٢٩١/٢). ١٢

ذكر البهائم والميّت والمقطوع والمصنوع من حلد والأصبع وذكر صبيّ لا يشتهى والبالغة يوجب عليها بتواري حشفة المراهق الغسل (و) تواري (قدرها) أي: الحشفة (من مقطوعها) إذا كان التواري (في أحد سبيلي آدمي حيّ) يجامع مثله فيلزمهما الغسل لو مكلّفين ويؤمر به المراهق تخلّقاً ويلزم بوطء صغيرة لا تشتهي ولم يفضها؛ لأنّها صارت ممّن يجامع في الصحيح ولو لُفَّ ذكره بخرقة وأولجه ولم ينزل فالأصح أنّه إن وجد حرارة الفرج واللذّة وجب الغسل وإلاّ فلا، والأحوط وجوب الغسل في الوجهين لقوله صلى الله عليه وسلم: إذا التقى الختانان وغابت الحشفة وجب الغسل أنزل أو لم ينزل (و) منها (إنزال المني بوطء ميتة أو بهيمة) شرط الإنزال؛ لأنّ مجرَّد وطئهما لا يوجب الغسل لقصور الشهوة (و) منها (وجود ماء (اليث؛ لأنّه مذي (النوم) ولم يتذكر احتلاماً عندهما خلافاً لأبي يوسف وبقوله أخذ خلف بن أيوب وأبو الليث؛ لأنّه مذي (النوم واحة تهيج روي أنّه صلّى الله عليه وسلّم سئل عن الرجل يجد البَللَ ولم يذكر احتلاما ؟ قال: «يغتسل» ولأنّ النوم راحة تهيج الشهوة وقد يرق المنى لعارض (أن)، والاحتياط لازم في باب العبادات وهذا (إذا لم يكن ذكره منتشراً قبل النوم)؛

ورد: [وجود هاء... إلخ] بين الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن في حكم من وجد بللاً بعد النوم ستة صور: الأولى: ما رأى بللاً على الثوب أو البدن وغيرهما، الثانية: رأى ولكن تيقّن أنّه ليس بمنى ولا مذي بل ودي أو بول أو عرق، لا يجب الغسل أصلاً في هاتين الصورتين مطلقاً إجماعاً وإن تذكّر المجامعة ولذتها حتّى الإنزال. الثالثة: علم أنّه مني، يجب عليه الغسل اتفاقاً وإن لم يتذكّر الاحتلام وغيره أصلاً. الرابعة: احتمل أن يكون منياً. الخامسة: علم أنّه مذي. السادسة: علم أنّه ليس بمني ولكن يحتمل أن يكون مذياً. يجب الغسل بالاتفاق في هذه الصور الثلاثة إن تذكّر الاحتلام. فإن لم يتذكّر لا يجب عليه الغسل عند أبي يوسف رحمه الله فيهنّ، وفي الصورة السادسة الطرفان أيضاً مع أبي يوسف في عدم وجوب الغسل، وفي الصورة الرابعة يوجب الطرفان الغسل، وأمّا الصورة الخامسة التي فيها التيقن بكونه مذياً ففيها اختلاف شديد في بيان المذهب والصحيح أنّ الطرفين يوجبان الغسل خلافاً لأبي يوسف. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، بيان المذهب والصحيح أنّ الطرفين عرجبان الغسل علافاً لأبي يوسف. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة،

<sup>(</sup>٢) قوله: [مذي] ماء رقيق يضرب إلى البياض، يخرج من الرجل عند الملاعبة مع أهله، وأمّا ما يخرج من المرأة فيسمّى القَـذَى. قوله: «لأنّه مذي» أي: خروج المذي موجب للوضوء لا للغسل حال اليقظة فبالحري أن لا يوجب في المنام. فتح، باب العناية، ٧٨/١، ملخصاً.

<sup>(</sup>٣) قوله: [ولهما] أي: أبو حنيفة ومحمّد رحمهما الله. ١٢

<sup>(</sup>٤) قوله: [يرق المنى لعارض] كالهواء أو الغذاء، ولأنّ المنى قد يرق بطول المدّة فتصير صورته كصورة المذي. ط.

﴿ فَنَمُ الْأَرْضَاكُ ﴾ مَرَاقِيالْفِلَاحَ ﴾ • • • • • • • • • • • فَصَلُ: مَايُوجِبُ الاغتِسَالَ • جَهَيْ وَلَ ووجود بلل ظنه منيا بعد إفاقته من سكر وإغماء وبحيض ونفاس ولـو حـصلت الأشـياء المـذكورة ﴿ إِلَيْهِ

ووجود بلل ظنه منيا بعد إفاقته من سكر وإغماء وبحيض ونفاس ولو حصلت الأشياء المذكورة ' قبل الإسلام في الأصح ويفترض تغسيل الميت كفاية.

لأنّ الانتشار سبب للمذي فيحال عليه ولو وجد الزوجان بينهما ماء دون تذكر ومميز بغَلْظ ورقة وبياض وصفرة وطول وعرض لزمهما الغسل في الصحيح احتياطاً (و) منها (وجود بلل ظنّه منياً بعد إفاقته من سكر و) بعد إفاقته من (إغماء) احتياطاً (و) يفترض (بحيض) للنصّ (ونفاس) بعد الطهر من نجاستهما بالانقطاع إجماعاً (و) يفترض الغسل بالموجبات (لو حصلت الأشياء المذكورة قبل الإسلام في الأصحّ) لبقاء صفة الجنابة ونحوها بعد الإسلام ولا يمكن أداء المشروط من الصلاة ونحوها أبزوال الجنابة وما في معناها إلا به فيفترض عليه لكونه مسلماً مكلفاً بالطهارة عند إرادة الصلاة ونحوها بآية الوضوء (ويفترض تغسيل الميّت) المسلم الذي لا جنابة منه مسقطة لغسله (كفاية) وسنذكر تمامه في محله إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>١) قوله: [ونحوها] كسجدة التلاوة وصلاة الجنازة ومسّ المصحف. ط.

#### نَوْخُالِالْمِثَيْاهِ ﴾ مَِرَاقِيالِفِلاهِ ﴾ • • • • • • • • وَضِلُ: عَسَرَةٌ أَشيَاء لا يغسَلُ مِنهَا فَصِلُ: عَشَرَةٌ أَشِياء لا بغتسِل مِنهَا

عشرة أشياء لا يغتسل منها مذي وودي واحتلام بلا بلل وولادة من غير رؤية دم بعدها في الصحيح وإيلاج بخرقة مانعة من وجود اللذة وحقنة وإدخال إصبع ونحوه في أحد السبيلين ووطء بهيمة أو ميتة من غير إنزال وإصابة بكر لم تزل بكارتها من غير إنزال.

(فصل: عشرة أشياء لا يغتسل منها مَذْيٌ) بفتح الميم وسكون الذال المعجمة وكسرها وهو ماء أبيض رقيق يخرج عند شهوة لا بشهوة ولا دفق ولا يعقبه فتور وربّما لا يحسّ بخروجه وهو أغلب في النساء من الرحال ويسمّى في حانب النساء قذى بفتح القاف والذال المعجمة (و) منها (وَدْيٌ) بإسكان الدال المهملة وتخفيف الياء وهو ماء أبيض كَدرٌ تُحين لا رائحة له يعقب البول وقد يسبقه، أجمع العلماء على أنه لا يجب الغسل بخروج المذي والودي (و) منها (احتلام بلا بلل) والمرأة فيه كالرجل في ظاهر الرواية لحديث أمّ سليم كما قدّمناه (و) منها (ولادة من غير رؤية دم بعدها في الصحيح) وهو قولهما لعدم النفاس، وقال الإمام عليها الغسل احتياطاً لعدم عن قليل دم ظاهراً كما تقدّم (و) منها (إيلاج بخرقة مانعة من وجود اللذّة) على الأصحّ وقدّمنا لزوم الغسل به احتياطاً (و) منها (حقنة) لأنّها لإخراج الفضلات لا قضاء الشهوة (و) منها (إدخال أصبع ونحوه) كشبه ذكر مصنوع من نحو جلد (في أحد السبيلين) على المختار لقصور الشهوة (و) ومنها (وطء بهيمة أو) امرأة (ميتة من غير إنزال) مني لعدم كمال سببه ولا يغلب نزوله هنا ليقام مقامه ((). (و) منها (إصابة بكر لم تزل) الإصابة (بكارتها من غير إنزال) لأنّ البكارة تمنع التقاء الختانين ولو دخل منيه فرجها بلا إيلاج فيه لا غسل عليها ما لم تحبل (") منه.

<sup>(</sup>١) قوله: [ليقام مقامه] أي: ولا يقام الإيلاج مقام الإنزال. إمداد. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [ما لم تحبل]؛ لأنّ الحبل دليل إنزالها. إمداد. ١٢

#### <u>ئُرُلِا ۚ فِيْنَاكِجُ ۚ ۚ مِّرَا قِيلَ لِفَلَا حَجَ ﴾ • • • • • • • • ﴿ فَصِلُ: لِبِينَ انِ فَرا نَضِ الْعَسَل</u> -غَرَا كُورِ اللّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

### فَصِلُ: لبين ان فرائضِ العسك

يفترض في الاغتسال أحد عشر شيئا غسل الفم والأنف والبدن مرة وداخل قلفة لا عسر في فسخها وسرة وثقب غير منضم وداخل المضفور من شعر الرجل مطلقا لا المضفور من شعر المرأة إن سرى الماء في أصوله........

(فصل) لبيان فرائض الغسل (يفترض في الاغتسال) من حيض أو جنابة أو نفاس (أحد عشر شيئاً) وكلّها ترجع لواحد هو عموم الماء ما أمكن من الجسد بلا حرج ولكن عُدَّتْ للتعليم منها (غسل الفم والأنف (۱)) وهو فرض اجتهادي لقوله تعالى: ﴿فَاطَّهُرُوا ﴾ [ الْحَالَيُلَا : ۲]. بخلافه في الوضوء لأنّ الوجه لا يتناولهما؛ لأنّ المواجهة لا تكون بداخل الأنف والفم وصيغة المبالغة في قوله: ﴿فَاطَّهُرُوا ﴾ [ الْحَالَيْلَا : ۲] تتناولهما ولا حرج فيهما لا تكون بداخل الأنف والفم وصيغة المبالغة في قوله: ﴿فَاطَّهُرُوا ﴾ [ الْحَالِيَلَا الله الله الله على خاص ومنه الفرج الخارج لأنه كفمها لا الداخل لأنه كالحلق ولا بُدَّ من زوال ما يمنع من وصول الماء للجسد كشمع وعجين لا صبغ بظفر صبَّاغ ولا ما بين الأظفار ولو لمدني في الصحيح كخرء برغوث وونيم ذباب كما تقدّم والفرض الغَسْل (مرة) واحدة مستوعبة؛ لأنّ الأمر لا يقتضي التكرار (و) يفترض غسل (داخل قلفة لا عسر في فسخها) على الصحيح وإن تعسّر لا يكلّف به كثقب انْضَمَّ للحرج (و) يفترض غسل (داخل سرة) مجوّفة؛ لأنّه من خارج الجسد ولا حرج في غسله (و) يفترض غسل (ثقب غير منضم) لعدم في أصوله أو لا لكونه ليس زينة له فلا حرج فيه و (لا) يفترض نقض (المضفور من شعر المرأة أن سرى الماء في أصوله أو لا لكونه ليس زينة له فلا حرج فيه و (لا) يفترض نقض (المضفور من شعر المرأة أن سرى الماء أضوله) اتفاقاً لحديث أمَّ سلمة رضي الله عنها أنّها قالت: «قلت يا رسول الله إنّي امرأة أشدّ ضفر رأسي أفأنقضه لغسل الجنابة؟ قال إنّما يكفيك أن تحثى على رأسك ثلاث حَثَيَات من ماء ثمّ تفيضي على سائر جسدك الماء لغسل الجنابة؟ هال إنّما يكفيك أن تحثى على رأسك ثلاث خثيًات من ماء ثمّ تفيضي على سائر جسدك الماء

<sup>(</sup>۱) قوله: [غسل الفم والأنف] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: لا يجوز الغسل ما لم يغسل جميع الفم إلى الحلق وما لان من الأنف، وقال العلماء إن كان في الأنف درن يلزم عليه أن يدرئه أوّلاً وإلا لا يصح الغسل إن لم يصل الماء تحته. ولا يستثنى من هذا الاحتياط حتّى الصائم. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٤٤٣/١، مترجماً). ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [وداخل المضفور] واعلم أنّ الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن قد حقّق وبسط في أحكام الغسل والوضوء بما لا مزيد عليه في فتاواه فبيّن سبعين موضعاً للاحتياط في الوضوء والغسل، منها ثلاثون في الوضوء وأربعون في الغسل وبيّن أحداً وعشرين موضعاً للحرج، أي المواضع التي معفوّة عن حكم الغسل للحرج، بعضها يختص بالرحال وبعضها بالنساء وبعضها يعمّ كليهما. وللتفصيل راجع إلى درره الغالية والعالية. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١/٥٤٤٤٤٥٠٥، ماخصاً ومترجماً). ١٢

### وبشرة اللحية وبشرة الشارب والحاجب والفرج الخارج.

فتطهرين» وأمّا إن كان شعرها مُلبّداً أو غزيراً فلا بدّ من نقضه ولا يفترض إيصال الماء إلى أثناء ذوائبها على الصحيح بخلاف الرجل فإنّه يفترض عليه بلّ ذوائبه كلّها والضُّفيرة بالضاد المعجمة الذُّوابة وهي الخصلة من الشعر والضفر فتل الشعر، وإدخال بعضه في بعض، وثمن الماء على الزوج لها وإن كانت غنية ولو انقطع حيضها لعشرة (۱) (و) يفترض غسل (بشرة اللحية) وشعرها، ولو كانت كثيفة كَثَّةً، لقوله تعالى: ﴿فَاطَّهَرُواْ ﴾ [المَا عَلَى الداخل لأنّه كالفم لا الداخل لأنّه كالحلق كما تقدّم.

<sup>(</sup>۱) قوله: [حيضها لعشرة] وبعضهم قال: إذا كان انقطاع الحيض لأقلّ من عشرة، فعلى الزوج لاحتياجه إلى وطئها بعد الغسل، وإن كان لعشرة فعليها لأنّها هي المحتاجة للصلاة.

# ٠٠ (فَيْمُ الْإِنْضَالَةِ ثَمَّ مِرَاقِلَافِيلَاحِ ٢٠٠٠ وَصِلَ: فِيسُنِ الْعَسِل ٤٠٠٠ وَصِلَ: فِيسُنِ الْعَسِل ٤٠٠٠ وَضِلُ: فِيسُنِ الْعَسِل ٤٠٠٠ وَفَيْمُ الْرَبِيلِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

فَصَلُّ: فِيسُانِ الْعَسِل

يسن في الاغتسال اثنا عشر شيئاً الابتداء بالتسمية والنية وغسل اليدين إلى الرسغين وغسل نجاسة لو كانت بانفرادها وغسل فرجه ثم يتوضأ كوضوئه للصلاة فيثلث الغسل ويمسح الرأس ولكنه يؤخر غسل الرجلين إن كان يقف في محل يجتمع فيه الماء ثم يفيض الماء على بدنه ثلاثا ولو انغمس في الماء الجاري أو ما في حكمه ومكث فقد أكمل السنة ويبتدىء في صب الماء برأسه ويغسل بعدها منكبه الأيمن ثم الأيسر ويدلك جسده ويوالي غسله.

(فصل) في سنن الغسل (يسنّ في الاغتسال اثنا عشر شيئاً) الأوّل (الابتداء بالتسمية) لعموم الحديث «كلّ أمر ذي بال» (و) الابتداء (بالنيّة) ليكون فعله تقرُّباً يثاب عليه كالوضوء، والابتداء بالتسمية يصاحب النيّة لتعلّق التسمية باللسان والنيّة بالقلب (و) يكونان مع (غسل اليدين إلى الرسغين) ابتداء كفعله صلّى الله عليه وسلّم (و) يسنّ (غسل نجاسة لو كانت) على بدنه (بانفرادها) في الابتداء ليطمئنَّ بزوالها قبل أن تشيع على جسده (و) كذا (غسل فرجه) وإن لم يكن به نجاسة كما فعله النّبي صلّى الله عليه وسلّم ليطمئنّ بوصول الماء إلى الجزء الذي ينضم من فرجه حال القيام وينفرج حال الجلوس (ثمّ يتوضّاً كوضوئه للصلاة فيثلث الغسل ويمسح الرأس) في ظاهر الرواية وقيل: لا يمسحها لأنّه يصبّ عليها الماء والأوّل أصحّ؛ لأنّه صلّى الله عليه وسلّم توضّأ قبل الاغتسال وضوءه للصلاة وهو اسم للغسل والمسح (ولكنّه يؤخّر غسل الرجلين إن كان يقف) حال الاغتسال (في محلُّ يجتمع فيه الماء) لاحتياجه لغسلهما ثانياً من الغسالة (ثمّ يفيض الماء على بدنه ثلاثاً) يستوعب الجسد بكلّ واحدة منها وهو سنّة للحديث (ولو انغمس) المغتسل (في الماء الجاري أو) انغمس في (ما) هو (في حكمه) أي: الجاري كالعشر في العشر (ومكث) منغمساً قدر الوضوء والغسل أو في المطر كذلك ولو للوضوء فقط (١) (فقد أكمل السنة) لحصول المبالغة بذلك كالتثليث (ويبتدئ في) حال (صبّ الماء برأسه) كما فعله النّبي صلّى الله عليه وسلم (ويغسل بعدها) أي: الرأس (منكبه الأيمن ثمّ الأيسر) لاستحباب التيامن وهو قول شمس الأئمّة الحلواني (و) يسنّ أن (يدلك) كلّ أعضاء (جسده) في المرة الأولى، ليعمَّ الماء بدنه في المرّتين الأخيرتين وليس الدلك بواجب في الغسل إلاّ في رواية عـن أبي يوسـف لخـصوص صـيغة ﴿فَاطَّهَّرُواْ﴾[اللِّيَائِكَاتِ : ٦] فيه بخـلاف الوضوء لأنّه بلفظ اغسلوا والله الموفق.

١) قوله: [ولو للوضوء فقط] أي: ولو مكث منغمساً في الماء أو في المطر لأجْل الوضوء قدر وقت الوضوء فقط. ط.

## لَّفُهُ الْإِنْضَاعَ ﴾ مِرَّا قِيالَفِلا فِي الْفِلا فِي الْفَالِيْضَالُ: فِي آرَا سِ الْاعْتِسَالَ •

### فَصِلُ: فِي آرَابِ الاغتِسَال

وآداب الاغتسال هي آداب الوضوء إلا أنه لا يستقبل القبلة لأنه يكون غالبا مع كشف العورة وكره فيه ما كره في الوضوء.

(فصل: وآداب الاغتسال هي) مثل (آداب الوضوء) وقد بيّناها (إلا أنّه لا يستقبل القبلة) حال اغتساله (لأنّه يكون غالباً مع كشف العورة) فإن كان مستوراً فلا بأس به ويستحبّ أن لا يتكلّم بكلام معه ولو دعاء لأنّه في مصبّ الأقذار ويكره مع كشف العورة ويستحبّ أن يغتسل بمكان لا يراه فيه أحد لا يَحِلُّ له النظر لعورته لاحتمال ظهورها في حال الغسل أو لبس الثياب لقوله صلى الله عليه وسلم: «إنّ الله تعالى حيُّ ستيرٌ يحبّ الحيّ والستير فإذا اغتسل أحدكم فَلْيُسْتَترْ» رواه أبو داود وإذا لم يجد سترة عند الرجال يغتسل(١)، ويختار ما هو أستر والمرأة بين النساء كذلك وبين الرجال تؤخّر غسلها(٢) والإثم على الناظر لا على من كشف إزاره لتطهيره، وقيل يجوز أن يتجرّد للغسل وحده ويجرّد زوجته للجماع إذا كان البيت صغيراً مقدار عشرة أذرع ويستحبّ صلاة ركعتين سُبْحةً بعده كالوضوء؛ لأنّه يشمله (وكره فيه ما كره في الوضوء) ويزاد فيه كراهة الدعاء كما تقدّم ولا تقتير للماء الذي يتطهّر به في الغسل والوضوء لاختلاف أحوال الناس ويراعى حالاً وسطاً من غير إسراف ولا تقتير والله الموفق.

<sup>(</sup>۱) قوله: [عند الرجال يغتسل] لعلّ هذا غير المفتى به؛ لأنّ ترك المنهي مقدّم على فعل المأمور، وللغسل خلف وهو التيمّم فلا يجوز كشف العورة لأجله عند من لا يجوز نظره إليها بخلاف الحتان. "رد المحتار"، ١٦/١ه.

<sup>(</sup>٢) قوله: [تؤخّر غسلها] وكذا بين الرجال والنساء وينبغي لها أن تتيمّم وتصلّي لعجزها شرعاً عن الماء. "الدر المختار"،

# نَفُمُ الْإِنْضَاحُ ۚ وَهُ مِّرَاقِيا لِفَا لَكُ كُلُ الْمُحَاهُ مِنَا الْمُعْتَى الْمُعْتَى الْمُعَاء ا

### فَصْلُ: يُسِنِّ الْاغتسال لأَنْ عَتِياشاء

يسن الاغتسال لأربعة أشياء صلاة الجمعة وصلاة العيدين وللإحرام وللحاج في عرفة بعد الزوال ويندب الاغتسال في ستة عشر شيئا لمن أسلم طاهرا ولمن بلغ بالسن ولمن أفاق من جنون وعند حجامة وغسل ميت وفي ليلة براءة وليلة القدر إذا رآها ولدخول مدينة النبي صلى الله علیه و سلم.

(فصل: يسنّ الاغتسال لأربعة أشياء) منها (صلاة الجمعة) على الصحيح (١٠)؛ لأنّها أفضل من الوقت، وقيل إنّه لليوم وتُمْرُثُهُ أنّه لو أحدث بعد غسله ثمّ توضّاً لا يكون له فضله على الصحيح وله الفضل على المرجوح وفي معراج الدراية لو اغتسل يوم الخميس أو ليلة الجمعة استنّ بالسنّة لحصول المقصود وهو قطع الرائحة (و) منها (صلاة **العيدين)؛** لأنَّ رسول الله صلَّى الله عليه و سلَّم كان يغتسل يوم الفطر والأضحى وعرفة وقال رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم: «من توضَّأ يوم الجمعة فبها ونعْمَتْ ومن اغتسل فالغسل أفضل» وهو ناسخ لظاهر قوله صلَّى الله عليه وسلّم: «غُسْل الجمعة واجب على كلّ محتلم» والغسل سنّة للصلاة في قول أبي يوسف كما في الجمعة (و) يسنّ (للإحرام) للحجّ أو العمرة لفعله صلَّى الله عليه وسلَّم وهو للتنظيف لا للتطهير فتغتسل المرأة ولو كان بها حيض أونفاس ولهذا لا يتيمّم مكانه بفقد الماء (و) يسنّ الاغتسال (للحاجّ) لا لغيرهم ويفعله الحاج (في عرفة) لا خارجها ويكون فعله (بعد الزوال) لفضل زمان الوقوف . ولمَّا فرغ من الغسل المسنون شرع في المندوب فقال (ويندب الاغتسال في ستّة عشر شيئاً) تقريباً؛ لأنّه يزيد عليها (لمن أسلم طاهراً) عن جنابة وحيض ونفاس للتنظيف عن أثر ما كان منه (ولمن بلغ بالسنِّ) وهو خمس عشرة سنة على المفتى به في الغلام والجارية (ولمن أفاق من جنون) وسكر وإغماء (وعند) الفراغ من (حجامة وغسل ميت (٢٠) خروجاً للخلاف من لزوم الغسل بهما (و) ندب (في ليلة براءة (٣)) وهي ليلة النصف من شعبان لإحيائها وعظمَ شأنها إذ فيها تقسم الأرزاق والآجال (و) في (ليلة القدر إذا رآها) يقيناً أو علماً باتِّباع ما ورد في وقتها لإحيائها (و) ندب الغسل (**لدخول مدينة النّبي صلّى الله عليه وسلّم)** تعظيماً لحرمتها وقدومه

قوله: [على الصحيح] هو قول أبي يوسف ويشهد له ما في الصحيحين «من جاء منكم الجمعة فليغتسل»، أخرجه البخاري في الجمعة، باب هل على من لم يشهد الجمعة غسل. "صحيح البخاري"، ٣٠٩/١

قوله: [حجامة وغسل ميّت] «لأنّ النّبي صلّى الله تعالى عليه وسلّم كان يغتسل من أربع: من الجنابة، ويـوم الجمعـة، ومـن الحجامة، ومن غسل الميت»، أخرجه أبو داود في الطهارة، باب في الغسل يوم الجمعة. "سنن أبي داود"، ١٥٩/١.

قوله: [ليلة براءة] سمّيت ليلة براءة لأنّ الله تعالى يكتب لكلّ مؤمن براءة من النّار لتوفيه ما عليه من الحقوق، ولمّا فيها من البراءة من الذنوب بغفرانها. ط. ١٢

## وَ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

أو للوقوف بمزدلفة غداة يوم النحر وعند دخول مكة لطواف الزيارة ولصلاة كسوف واستسقاء وفزع وظلمة وريح شديد.

على حضرة المصطفى صلّى الله عليه وسلّم (و) ندب (للوقوف بمزدلفة) لأنّه ثاني الجَمْعين ومحلُّ إجابة دعاء سيّد الكونين بغفران الدماء والمظالم لأمّته (غداة يوم النحر) بعد طلوع فجره؛ لأنّ به يدخل وقت الوقوف بالمزدلفة ويخرج قبيل طلوع الشمس (وعند دخول مكة) شرَّفها الله تعالى (لطواف) ما ولطواف (الزيارة) فيؤدّي الطوّاف بأكمل الطهارتين ويقوم بتعظيم حرمة البيت الشريف (و) يندب (لصلاة كسوف) الشمس وحسوف القمر لأداء سنّة صلاتهما (واستسقاء) لطلب نزول الغيث رحمة للخلق بالاستغفار والتضرّع والصلاة بأكمل الطهارتين (و) لصلاة من (فزع) من مخوف التجاء إلى الله وكرمه لكشف الكرب عنه (و) من (ظلمة) حصلت نهاراً (و) من (ربح شديد) في ليل أو نهار؛ لأنّ الله تعالى أهلك به من طغى كقوم عاد فيلتجئ المتطهّر إليه ويندب للتائب من ذنب وللقادم من سفر وللمستحاضة إذا انقطع دمها ولمن يراد قَتْلُهُ ولرمي الجمار ولمن أصابته نجاسة وخفي مكانها فيغسل جميع بدنه وكذا جميع ثوبه احتياطاً.

(تنبيه عظيم) لا تنفع الطهارة الظاهرة إلا مع الطهارة الباطنة بالإخلاص لله والنزاهة عن الغلِّ والغشِّ والحقد والحسد وتطهير القلب عمّا سوى الله من الكونين فيعبده لذاته لا لعلة مفتقراً إليه وهو يتفضَّلُ بالمنّ بقضاء حوائحه المضطر بها عطفاً عليه فيكون عبداً فرداً للمالك الأحد الفرد الذي لا يسترقك شيء من الأشياء سواه ولا يستملك هواك عن حدمتك إيّاه قال الحسن البصري رحمه الله تعالى:

رُبَّ مَسْتُوْر (۱) سَبَتْهُ شهوتُه قد عَري عن ستره وانهتكا صاحب الشهوة عبدٌ فإذا ملك الشهوة أضحى مَلكاً

فإذا أخلص لله وبما كلُّفه به وارتضاه قام فأدَّاه حفَّته العناية حيثما توجّه وتيمّم وعلمه ما لم يكن يعلم.

<sup>(</sup>۱) قوله: [ربّ مستور... إلخ] أي: كثيراً ما يقع ذلك وهو من الرمل. قوله: «سبته شهوته» أي: جعلته مَسْببًا لها وأسيراً والمقصود أنّه صار لا يخالفها. قوله: «قد عري» بكسر الراء بمعنى نزع ثيابه والياء ساكنة للضرورة. قوله: «وانهتكا» ألفه للإطلاق وهو عطف لازم على عري. قوله: «صاحب الشهوة عبد» أي: ملازمها والمتصف بها كالعبد في الانقياد إلى غيره والذل له. قوله: «فإذا ملك الشهوة» بأن خالف النفس والشيطان فيما يأمران به. قوله: «أضحى ملكاً» أي: في الدارين وهو بكسر اللام لذكر العبد أولا ويحتمل أن يكون بفتحها وهو على التشبيه يعني: أنّه في الدرجة كالملائكة، وقد خلق الله تعالى عالم الأرواح، وقسمه أقساماً ثلاثة: فمنهم من جعل فيه العقل دون الشهوة، وهم الملائكة. ومنهم من عكسه: وهم البهائم. ومنهم من جمعهما فيه: وهم بنو آدم فإن غلب عقله شهوته ألحق بالأوّل أي: الملائكة، بل قد يكون أفضل، وإن غلبت شهوته عقله ألحق بالثاني أي: البهائم بل قد يكون أرذل ﴿إنْ هُمْ إِلّا كَالنّائعام بَلْ هُمْ أَصَلُ ﴾ [الفَرْقَانَ: ٤٤]. ط.

النَّهُ الْمُنْكِلَ فَي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلْمَ عَلَى اللَّهِ عَلَّى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَّى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ

### بابُ النيسُ بِي

يصح بشروط ثمانية الأول النية وحقيقتها عقد القلب على الفعل ووقتها عند ضرب يده على ما يتيمم به وشروط صحة النية ثلاثة الإسلام والتمييز والعلم بما ينويه ويشترط لصحة نية التيمم

(باب التيمم()) هو من خصائص هذه الأمّة وهو لغة القصد مطلقاً والحج لغة: القصد إلى معظّم، وشرعاً مسح الوجه واليدين عن صعيد مطهّر والقصد شرط له؛ لأنّه النيّة، وله سبب وشرط وحكم وركن وصفة وكيفية وستأتيك. فسببه كأصله () إرادة ما لا يَحلُّ إلا به وشروطه قدّمها بقوله (يصحّ) التيمّم (بشروط ثمانية: الأوّل) منها (النيّة)؛ لأنّ التراب مُلوِّثُ فلا يصير مُطَهِّراً إلاّ بالنيّة والماء خلق مطهراً (و) النيّة (حقيقتها) شرعاً (عقد القلب على) إيجاد (الفعل) جزماً (ووقتها عند ضرب يده على ما يتيمّم به) أو عند مسح أعضائه بتراب أصابها (و) للنيّة في حدّ ذاتها شروط لصحتها بَيّنَها بقوله (شروط صحّة النيّة ثلاثة: الإسلام) ليصير الفعل سبباً للثواب والكافر محروم منه (و) الثاني (التمييز) لفهم ما يتكلّم به (و) الثالث (العلم بما ينويه) ليعرف حقيقة المنوي والنيّة معنى وراء العلم الذي يسبقها (و) نيّة التيمّم لها شرط خاص بها بيّنه بقوله (يشترط لصحّة نيّة التيمّم ()) ليكون مفتاحاً

ا) قوله: [باب التيمّم] شرع التيمّم في غزوة المريسيع، وهو بناحية قديد بين مكة والمدينة، وهي غزوة بني المصطلق، لمّا أضلت عائشة رضي الله تعالى عنها عقدها، فبعث رسول الله صلّى الله تعالى عليه وسلّم في طلبه، فحانت الصلاة، وليس معهم ماء، فاغلظ أبوبكر رضي الله تعالى عنه على عائشة وقال: حبست رسول الله صلّى الله تعالى عليه وسلّم والمسلمين على غير ماء، فنزلت: ﴿فَتَيَمُّمُواْ صَعِيداً طَيّباً ﴾ [المَانَيَالَة : ٦]، فجاء أسيد بن حضير فجعل يقول: ما أكثر بركتكم يا آل أبي بكر، وفي رواية يرحمك الله يا عائشة! ما نزل بك أمر تكرهينه إلا جعل الله للمسلمين فيه فرجاً. البخاري في التيمّم، وأبو داود في كتاب الطهارة، باب التيمم، ٢٦/١)

<sup>(</sup>٢) قوله: [فسببه كأصله] وهو الوضوء. ١٢

وله: [ويشترط لصحة نية التيمم.. إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: إذا تيمّم بنيّة رفع الحدث أو حصول الطهارة تجوز به الصلاة وغيرها ولكن إن لم ينو هذا وقت التيمّم بل قصد فقط أنّه يتيمّم لأداء عبادة فلانة يشترط حينئذ لجواز الصلاة به أن تكون تلك العبادة مقصودة وأن لا تجوز بغير الطهارة وإلاّ إن تيمّم المحدث بالحدث الأكبر أو الأصغر عند عدم وجدان الماء لمسّ القرآن العظيم أو يتيمّم جنب لدخول المسجد يصحّ التيمّم ولكن لا تجوز به الصلاة لأن مس المصحف أو دخول المسجد ليسا بعبادة مقصودة في نفسهما بل العبادة المقصودة هي التلاوة والصلاة وإنّما هما وسيلتان. وهكذا إذا تيمّم المحدث عند عدم وجدان الماء للتلاوة عن ظهر قلب أو تيمّم جنب للأذكار الإلهية مثل كلمة لا اله إلاّ الله أو الصلاة على النبّي صلّى الله تعالى عليه وسلّم يصحّ التيمّم ولا يجوز به الصلاة لأنّ هذه العبادات وإن كانت مقصودة ولكنّها تجوز بلا طهارة. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣/٥٥٦)، مترجماً وملخّصاً). ١٢

للصلاة به أحد ثلاثة أشياء إما نية الطهارة أو استباحة الصلاة أو نية عبادة مقصودة لا تصح بدون

طهارة.....طهارة....

(للصلاة) فتصح (به أحد ثلاثة أشياء أما نيّة الطهارة) من الحدث القائم به ولا يشترط تعيين الجنابة من الحدث فتكفي نيّة الطهارة؛ لأنّها شُرِعَت للصلاة وشرطت لصحّتها وإباحتها فكانت نيّتها نيّة إباحة الصلاة فلذا قال (أو) نيّة (استباحة الصلاة) لأنّ إباحتها برفع الحدث فتصحّ بإطلاق النيّة وبنيّة رفع الحدث لأنّ التيمّم رافع له كالوضوء وأمّا إذا قيّد النيّة بشيء فلا بدّ أن يكون خاصًّا بَيْنَهُ في الشرط الثالث بقوله (أو نيّة عبادة مقصودة (۱)) وهي التي لا تجب في ضمن شي آخر بطريق التبعية فتكون قد شرعت ابتداء تقرُّباً إلى الله تعالى وتكون أيضاً (لا تصحّ بدون طهارة) في ضمن شي آخر بطريق التبعية فتكون قد شرعت ابتداء تقرُّباً إلى الله تعالى وتكون أيضاً (لا تصحّ بدون طهارة) في حدّ ذاته كقوله نويت التيمّم للصلاة أو لصلاة الجنازة أو سحدة التلاوة أو لقراءة القرآن وهو حنب أو نوته لقراءة القرآن بعد انقطاع حيضها أو نفاسها؛ لأنّ كلاّ منها لا بُدَّ له من الطهارة وهو عبادة.

قوله: أأو نيّة عبادة مقصودة] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: في هامش فتاواه: ملحّصه، اعلم أنّ العبادة قسمان (الف) مقصودة وهي أن تكون بنفسها قربة مستقلّة ولم تشرع وسيلة محضة إلى قربة أخرى، (ب) غير مقصودة وهي وسيلة فقط، والبعض من هذين القسمين مشروطة بالطهارة فلا تجوز بلا طهارة سواء شرطت الطهارة الصغرى أي الوضوء أو الكبرى فقط أي الغسل، والبعض غير مشروطة بالطهارة فتكون العبادات على أربعة أقسام: الأوّل: مقصودة مشروطة: كالصلاة، وصلاة الجنازة وسجدة التلاوة وسجدة الشكر لأنّ كلّها مقصودة بالذات ولكلّها شرطت الطهارة الكاملة يعني أن لا يكون بالحدث الأصغر ولا بالأكبر، وهكذا تلاوة القرآن عن ظهر القلب وهو مقصود بالذات وشرط له الطهارة من الحدث الأكبر فقط فيجوز بغير الوضوء. والثاني: مقصودة غير مشروطة: وهي أن تكون مقصودة بالذات ولكنّ الطهارة مطلقاً ليست بلازمة لها حتّى الطهارة الصغرى، كالإسلام والسلام وجواب السلام كلّها مقصودة بالذات ولم يشترط لها الطهارة أصلاً، وهكذا قراءة القرآن عن ظهر القلب حيث لا يجب لها الطهارة الصغرى أي الوضوء، فظهر من هاهنا أنّ التلاوة باعتبار الجنب من القسم الأوّل وباعتبار المحدث من القسم الثاني. والثالث: غير مقصودة مشروطة: وهي أن تكون وسيلة إلى عبادة أخرى ولكن لا تكون جائزة بلا طهارة سواء شرطت الطهارة الكبرى فقط أو الطهارة الكاملة، كمس المصحف الشريف فإنه حرام بغير الوضوء أيضا، وكدخول المسجد فإنه حرام في الحدث الأكبر فقط، وفي الأصغر جائز. والرابع: وهي أن تكون وسيلة: ولا يشترط فيها الطهارة كالأذان والإقامة لأنّهما من وسائل الصلاة ويصحّان من الجنب أيضاً وإن كانت إقامته أزيد كراهة، وكدخول المسجد فإنّه يجوز بغير الوضوء. فظهر من هاهنا أنّ دخـول المسجد بالنظر إلى الجنب من القسم الثالث وبالنظر إلى المحدث من القسم الرابع، فيصحّ التيمّم للأقسام الأربعة كلّها عند عدم الماء، وإنّما تجوز الصلاة بالتيمّم الذي يكون بالنيّة العامّة أي الـتطهير ورفع الحـدث أو بـالتيمّم الـذي يكـون بنيّـة القـسم الأول خاصّاً. ("الفتاوي الرضوية" المخرجة، ٥٥٢/٥٥٧/٣، الهامش مترجماً وملخّصاً). ١٢ · فلا يصلى به إذا نوى التيمم فقط أو نواه لقراءة القرآن ولم يكن جنبا الثاني العذر المبيح للتيمم أ

كبعده ميلا عن ماء ولو في...

(فلا يصلّي به(۱) أي: المتيمّم (إذا نوى التيمّم فقط) أي: مجرداً من غير ملاحظة شيء ممّا تقدّم (أو نواه) أي: التيمّم (لقراءة القرآن و) هو محدث حدثاً أصغر و (لم يكن جنباً) وكذا المرأة إذا نوته للقراءة ولم تكن مخاطبة بالتطهر من حيض ونفاس لجواز قراءة المحدث لا الجنب فلو تيمّم الجنب لمسّ المصحف أو دخول المسجد أو تعليم الغير (۱) لا تجوز به صلاته في الأصحّ وكذا لزيارة القبور والأذان والإقامة والسلام ورده أو للإسلام عند عامّة المشايخ، وقال أبو يوسف تصحّ صلاته به لدخوله في الإسلام؛ لأنّه رأس القرب، وقال أبو حنيفة ومحمّد لا تصح (۱) وهو الأصحّ ولو تيمّم لسجدة شكر فهو على الخلاف كما سنذكره وفي رواية النوادر والحسن جوازه بمجرّد نيّته. (الثاني) من شروط صحّة التيمّم (العذر المبيح للتيمم) وهو على أنواع (كبعده أي: الشخص (ميلاً) وهو أربعة آلاف خطوة وهي ذراع ونصف بذراع العامّة فيتيمّم لبعده ميلاً (عن ماء (۱)) طهور (ولو) كان بعده عنه (في

٥) **قوله**: [عن ماء] أي: عن ماء كاف.

<sup>()</sup> قوله: [فلا يصلّي به... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن نقلاً عن ردّ المحتار: التيمّم له جهتان، صحّته في ذاته وصحّة الصلاة به، فالثانية متوقّفة على العجز عن الماء وعلى نيّة عبادة مقصودة لا تصحّ بدون طهارة، وأمّا الأولى فتحصل بنية أيّ عبادة كانت، سواء كانت مقصودة لا تصحّ إلاّ بالطهارة أو غير مقصودة كذلك أو تحلّ بدونها، أو مقصودة وتحلّ بدون طهارة، فالتيمّم في كلّ هذه الصور صحيح في ذاته. أقول أي عند فقد الماء. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، معلى معلى المعرفة المع

قوله: [تعليم الغير] أي: لو تيمّم لتعليم الغير، ولو قال آخر لكان أولى؛ لأنّ «ال» لا تدخل على «غير»؛ لأنّها اسم ملازم للإضافة في المعنى ويجوز أن يقطع عنها لفظاً إن فهم المعنى وتقدّمت عليها ليس ولا تتعرّف «غير» بالإضافة لشدّة إبهامها. اهـ مغنى اللبيب. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [لا تصح]؛ لأنّه صلّى الله تعالى عليه وسلّم إنّما جعل التراب طهوراً للمسلم فقط بقوله صلّى الله تعالى عليه وسلّم: «التراب طهور المسلم»، ذكره الزيلعي في نصب الرأية، ١٤٨/١.

قوله: [كبعده... إلخ] وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: نعم في كون التيمّم جائزاً في نفسه مشروط أنّه عند عدم الماء إمّا أن يكون نيّة عامة أي التطهير ورفع الحدث أو نيّة عبادة مطلقاً، سواء كانت مقصودة أم لا وشرطت الطهارة فيها أو لا، كالصلوة وسجدة التلاوة وسجدة الشكر، وعند وجود الماء إنّما يصح التيمّم خاصاً لعبادة (فرض أو واجب أو سنّة مؤكّدة) تفوت عند الطهارة بالماء ولا يكون لها بدل كالسلام وجوابه، وعلى القول المحقّق والأحوط لمحافظة الوقت في الصلوات الخمس والجمعة. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٥٥٦،٥٥٧/٣، مترجماً وملحّصاً). ١٢

الممصر) على الصحيح للحرج (و) من العذر (حصول موض) يخاف منه اشتداد المرض أو بطء البرء أو تحركه كالمحموم والمبطون ((). (و) من الأعذار (برد يخاف منه) بغلبة الظنّ (التلف) لبعض الأعضاء (أو المعرض) إذا كان خارج المصر يعني العمران ولو القرى التي يوجد بها الماء المسخن أو ما يسخن به سواء كان جنباً أو محدثاً وإذا عدم الماء المسخن أو ما يسخن به في المصر فهو كالبرية ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجُ [لَلِيَجَ: (٧٨] (و) منه (خوف عدو) آدمي أو غيره سواء خافه على نفسه أو ماله أو أمانته أو خافت فأسقاً عند الماء أو خاف المديون المفلس الحبّس ولا إعادة عليهم ولا على من حبس في السفر بخلاف المكره على ترك الوضوء فتيمّم فإنّه يعيد صلاته (و) منه (عطش) سواء خافه حالاً أو مآلاً على نفسه أو رفيقه في القافلة أو دابته ولو كلباً؛ لأنّ المعد للحاجة كالمعدوم (و) منه (احتياج لعجن) لضرورة (لا لطبخ مرق) لا ضرورة إليه (و) يتيمّم (لفقد لأنّ المعد لدله بعض ودلو؟ لأنّه يصير البئر كعدمها والماء الموضوع للشرب في الفلّوات ونحوها لا يمنع التيمّم (الأ أن يوسف يكون كثيراً يستدلّ بكثرته على إطلاق استعماله ولا يَتشبّه فاقد الماء والتراب الطهور بحبس عندهما وقال أبو يوسف يكون كثيراً يستدلّ بكثرته على إطلاق استعماله ولا يتشبّه فاقد الماء والتراب الطهور بحبس عندهما وقال أبو يوسف خلافاً لهما (و) من العذر (خوف فوت صلاة المجنزة) ولو وجد من يعينه فلا قدرة له عند الإمام بقدرة الغير توضأ والوليّ لا يخاف الفوت هو الصحيح فلا يتيمّم وإذا حضرت جنازة أخرى قبل القدرة على الوضوء صلّى عليها بالتيمّم بتيمّمه للأولى عندهما، وقال محمّد عليه الإعادة ("كما لو قدر ثمّ عجز (أو) خوف فوت صلاة (عيد) لو الستغل بالتيمّم» بالوضوء لما روي عن ابن عبّس رضى الله عنهما أنّه قال: «إذا فاحأتك صلاة جنازة فخشيت فوتها فصلً عليها بالتيمّم»

<sup>(</sup>١) قوله: [المبطون] الذي يشتكي بطنه من الإسهال. المغرب، ٧٩/١. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [لايمنع التيمّم] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول إذا وجد في الفلاة ماء موضوعاً للشرب لا يجوز له التوضّي منه بل يتيمّم مع قدرته على الماء حسّاً ولغة، حقيقة لعجزه عنه شرعاً بخلاف الشراء فإنّه قادر عليه شرعاً أيضاً وبالجملة فالمنع الشرعي أيضاً من أسباب العجز عن استعمال الماء كسائر وجوه العجز. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٥٠٠/٣). ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [وقال محمّد عليه الإعادة] نعم وهذا الذي يفهم من الفتاوى الرضوية حيث قال: لا يجوز به صلوات أخرى ومسّ المصحف وغيرها من الأمور الموقوفة على الطهارة لأنّ هذا التيمّم كان لعذر خاصّ حالة الصحّة ووجود الماء وكان محدوداً على تلك الصلاة أي الجنازة. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٤٢٥،٣٠٥/٣، مترجماً وملحّصاً). ١٢

ولو بناء وليس من العذر خوف الجمعة والوقت الثالث أن يكون التيمم بطاهر من جنس الأرض كالتراب والحجر والرمل لا الحطب والفضة والذهب. الرابع استيعاب المحل بالمسح......

وعن ابن عمر رضي الله عنهما أنه أتي بحنازة وهو على غير وضوء فتيمّم ثمّ صلّى عليها ونقل عنهما في صلاة العيدين كذلك والوجه فواتهما لا إلى بدل (ولو) كان (بناء) فيهما بأن سبقه حدث في صلاة الجنازة أو العيد يتيمّم ويتمّ صلاته لعجزه عنه بالماء برفع الجنازة وطروّ المفسد للزحام في العيد (وليس من العذر (المحقة ويتمّ صلاته لعجزه عنه بالماء برفع الجنازة وطروّ المفسد للزحام في العيد (وليس من العذر (أن خوف) فوت (التحمعة و) خوف فوت (الوقت) لو اشتغل بالوضوء لأنّ الظهر يصلّى بفوت الجمعة وتقضى الفائتة فلهما حلف. (الثالث) من الشروط (أن يكون التيمّم بطاهر) طيّب وهو الذي لم تمسّه نحاسة ولو زالت بذهاب أثرها (من جنس الأرض ) وهو (كالتراب) المنبث وغيره (والحجر) الأملس (والرمل) عندهما خلافاً لأبي يوسف فيحوز عندهما بالزَّرْنيُخ والنُورة والمغرة والكحل والكبريت والفيروزج والعقيق وسائر أحجار المعادن وبالملح الجبلي في الصحيح وبالأرض المحترقة والطين المحرَّق الذي ليس به سرقين قبله والأرض المحترقة إن لم يغلب عليها الرماد وبالتراب الغالب على مخالط من غير جنس الأرض؛ لأنه (لا) يصع التيمّم بنحو (الحطب والفضة والذهب) والنحاس والحديد، وضابطه أنّ كلّ شيء يصير رماداً أو ينطبع بالإحراق لا يجوز به التيمّم وإلاّ جاز لقوله تعالى: ﴿فَيَرَهُ وَلَيْكَافُلُو : ٦] . والصعيد اسم لوجه الأرض تراباً كان أو غيره وتفسيره بالتراب لكونه الوجه واليدان إلى المرفقين (بالمسح) في ظاهر الرواية وهو الصحيح المفتى به فينزع الخاتم ويُخلِّلُ الأصابع ومسح جميع بشرة الوجه والشعر على الصحيح وما بين العذار والأذن إلحاقاً له بأصله . وقيل يكفى مسح أكشر ويمسح جميع بشرة الوجه والشعر على الصحيح وما بين العذار والأذن إلحاقاً له بأصله . وقيل يكفى مسح أكشر

<sup>(</sup>۱) قوله: [ليس من العذر... إلخ] وقد مرّ عن الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن أنّه يتيمّم لمحافظة الوقت في الصلوات الخمس والجمعة على القول المحقّق والأحوط. ولكن يعيدها بعد بالطهارة بالماء وهذا كلّه اذا لم يجد الوقت قدر ما يصلّي فيه الفرض كاملاً بعد الطهارة بالماء في صلاة الجمعة والعيدين والفجر وفي سواها قدر ما يحرم فيه، فإن وجد لا يتيمّم بل يتوضّأ ويصلّى الفريضة وما يسعه . ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٤٣٩/٣، مترجماً وملخّصاً). ١٢

قوله: [من جنس الأرض] والمراد منه أن لا يكون في علمه نجاسته قبل التيمّم وبعده لأنّا إنّما كلّفنا بما لا نعلم نجاسته لا بما نعلم عدم نجاسته إذ لا سبيل لنا إليه فإنّما التكليف بحسب الوسع. فإن لم يعلم النجاسة عند التيمّم ولا بعده صحّ التيمّم وجازت الصلاة وإن كانت هناك نجاسة في علم الإله. ولا يجوز التيمّم بشيء من مظنّة النجاسة لأنّ الظنّ هاهنا ملحق باليقين فلا يجوز التيمّم بأرض بيت الخلاء لكونها مظنّة النجاسة. والذي لا يكون من جنس الأرض لا بدّ للتيمم به من أن يكون عليه الغبار حيث لو ضرب يديه يستبين أثر التراب عليه. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣٠٢،٧٠٧،٧٠٨،٧٠٠)، مترجما وملخصاً). ١٢

إلا الخامس أن يمسح بجميع اليد أو بأكثرها حتى لو مسح بإصبعين لا يجوز ولو كرر حتى استوعب بخلاف مسح الرأس السادس أن يكون بضربتين بباطن الكفين ولو في مكان واحد ويقوم مقام الضربتين إصابة التراب بجسده إذا مسحه بنية التيمم......

الوجه واليدين وصُحِّحَ وروى الحسن عن أبي حنيفة أنّه إلى الرسغين . وجه ظاهر الرواية قوله صلى الله عليه وسلم: «التيمّم ضربتان ضربة للوجه وضربة للذراعين إلى المرفقين» وكذا فعله عليه السلام؛ لأنّه سئل كيف أمسح فضرب بكفَّيْه الأرض ثمّ رفعهما لوجهه ثمّ ضرب ضربة فمسح ذراعيه باطنهما وظاهرهما حتّى مسَّ بيديه المرفقين. (الخامس) من الشروط (أن يمسح بجميع اليد أو بأكثرها) أو بما يقوم مقامه (حتّى لو مسح بأصبعين لا يجوز) كما في الخلاصة (ولو كرَّرَ حتى استوعب بخلاف مسح الرأس(١) كذا في السرِّاج الوهَّاج عن "الإيضاح". (السادس) من الشروط (أن يكون) التيمّم (بضربتين (٢) بباطن الكفين (٣) لما روينا فإن نوى التيمّم وأمر به غيره فيَمّمَه صحّ (ولو) كان الضربتان (في مكان واحد (١)) على الأصحّ لعدم صيرورته مستعملاً؛ لأنّ التيمّم بما في اليد (ويقوم مقام الضربتين إصابة التراب بجسده إذا مسحه بنيّة التيمّم) حتّى لو أحدث بعد الضرب أو إصابة التراب

<sup>(</sup>١) قوله: [بخلاف مسح الرأس] نعم هكذا في ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٢١/٧). ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [أن يكون بضربتين] وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: ثمّ لا يخفى عليك أنّ المراد بالضرب هو الإمساس لا خصوص ما في مدلوله من الشدّة وإن كان أولى في بعض الصور. وفي موضع آخر وبالجملة فليس اللازم إلاّ الإمساس. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣٩٧،٣٩٨/٣). ١٢

<sup>&</sup>quot;) قوله: [بباطن الكفين] وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول وكيفما كان ليس الضرب بباطنها إلا سنة فما وقع في نور الإيضاح ومراقي الفلاح «السادس من الشروط أن يكون بضربتين بباطن الكفين»، غير مسلم وقد قال في النهر غير خاف أنّ الجواز حاصل بأيّهما كان، نعم الضرب بالباطن سنة كما في المنحة عنه، والعجب ان لم ينبّه عليه ناظروه كالسيّدين الأزهري والطحطاوي. وقال نقلاً عن الشامي السنّة الضرب بباطنهما وظاهرهما. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣٧٥/٣)، من الهامش "جدّ الممتار"، ٣٨٣/١، ملخصاً). ١٢

٤) قوله: [في مكان واحد] وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن في فتاواه نقالاً عن فتاوى قاضي خان: إذا تيمم الرجل عن موضع يتيمم عنه غيره جاز، ونقلاً عن الشلبية قال الزاهدي لو تيمم جماعة بحجر واحد أو لبنة أو أرض جاز كبقية الوضوء. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٧١٨/٣). ١٢

<sup>(</sup>٥) قوله: [لأنّ التيمّم بما في اليد] لا يصحّ دليلاً على عدم صيرورته مستعملاً على ما يفهم من فتاوى الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن حيث قال: الصعيد هو المنقسم إلى الحقيقي وهو جزء من جنس الأرض والحكمي وهو الكفّ الذي أمس به على نية التطهير وفي موضع: التراب الحقيقي لا يصير مستعملاً أصلاً وقال في موضع آخر حتّى لو جمع التراب المتناثر من أوجه المتيمّمين وأيديهم قدر ما يكون صالحاً للضرب فيتيمّم منه أحد يجوز والتفصيل في الفتاوى الرضوية. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣٢٨/٣، ٢١٧،٧٢٠، مترجماً وملخّصاً). ١٢

إلسابع انقطاع ما ينافيه من حيض أو نفاس أو حدث الثامن زوال ما يمنع المسح كشمع وشحم. وسببه وشروط وجوبه كما ذكر في الوضوء. وركناه مسح اليدين والوجه، وسنن التيمم سبعة: التسمية في أوله والترتيب والموالاة وإقبال اليدين بعد وضعهما في التراب وإدبارهما ونفضهما وتفريج الأصابع وندب تأخير التيمم لمن يرجو الماء قبل خروج الوقت......

فمسحه يجوز على ما قاله الإسبيجابي كمن أحدث وفي كفيه ما يجوز به الطهارة (١)، وعلى ما احتاره شمس الأئمة لا يجوز لجعله الضرب ركناً كما لو أحدث بعد غسل عضو وقال المحقق ابن الهمام الذي يقتضيه النظر عدم اعتبار الضرب من مسمّى التيمّم شرعاً؛ لأنّ المأمور به في الكتاب ليس إلا المسح وقوله صلّى الله عليه وسلّم: «التيمّم ضربتان» خُرِّمَ مخرج الغالب والله سبحانه وتعالى أعلم. (السابع) من الشروط (انقطاع ما ينافيه) حالة فعله (من حيض أو نفاس أو حدث) كما هو شرط أصله (١). (الثامن) منها (زوال ما يمنع المسح) على البشرة (كشمع وشحم)؛ لأنّه يصير به المسح عليه لا على الجسد. (وسببه) إرادة ما لا يحلّ إلاّ بالطهارة (وشروط وجوبه) ثمانية كما ذكر بيانها (في الوضوء) فاغنى عن إعادتها. (وركناه مسح اليدين والوجه) لم يقل ضربتان لما علمته من الخلاف من كون الضرب من مسمّى التيمّم وكيفيته قد علمتها من فعله صلّى الله عليه وسلّم. (واسن التيمّم سبعة: التسمية في أوّله) كأصله (والترتيب) كما فعله النّبي صلّى الله عليه وسلّم (والموالاة) لحكاية فعله صلّى الله عليه وسلّم (وإقبال اليدين بعد وضعهما في التراب وإدبارهما ونفضهما ("") اتقاء عن تلويث الوجه والمثلة (")، ولذا لا يتيمّم بطين رطب حتى يجفّفه إلا إذا خاف خروج الوقت وبيَّن الإمام الأعظم لما سأله أبو يوسف عن كيفيته بأن مال على الصعيد فأقبل بيديه وأدبر ثمّ رفعهما ونفضهما ثمّ مسح وجهه ثمّ أعاد كَفَيْه جميعاً فأقبل بهما وأدبر ثمّ رفعهما ونفضهما ألم مسح وجهه ثمّ أعاد كَفَيْه جميعاً فأقبل بهما وأدبر ثمّ رفعهما ونفضهما وألم المنقين. (وتفريح الأصابع) حالة الضرب مبالغة في التطهير (وندب تأخير التيمّم) وعن أبي حنيفة أنّه حتم (لمن يرجو) إدراك (الماء) بغلبة الظنّ (قبل خروح في التطهير ) المستحبّ إذ لا فائدة في التأخير سوى الأداء بأكمل الطهارتين كما فعله الإمام الأعظم في صلاة المغرب

<sup>(</sup>١) قوله: [ما يجوز به الطهارة] مثاله: كمن ملأ كفّيه ماء فأحدث، ثمّ استعمله، فإنّه يجوز. إمداد.

<sup>(</sup>٢) قوله: [شرط أصله] وهو الوضوء.

<sup>(</sup>٣) قوله: [نفضهما] نعم قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن لا يلزم التزاق تراب بالأكف في التيمّم لفظه: صفته أن نضع الأكف عليه فنمسح بها من دون حاجة إلى أن يلتزق بها شي منه بل سنّ لنا أن ننفضها إن لزق حتّى يتناثر. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣٢٨/٣).١٢

ع) قوله: [الوجه والمثلة] أي: تلويث الوجه بالتراب. إمداد. وقوله: «المثلة» أي: التشويه.

أويجب التأخير بالوعد بالماء ولو خاف القضاء ويجب التأخير بالوعد بالثوب أو السقاء ما لم يخف القضاء ويجب طلب الماء إلى مقدار أربع مئة خطوة إن ظن قربه مع الأمن وإلا فلا. ويجب طلبه ممن هو معه إن كان في محل لا تشح به النفوس وإن لم يعطه إلا بثمن مثله لزمه شراؤه به إن كان معه فاضلا عن نفقته ويصلي بالتيمم الواحد ما شاء من الفرائض والنوافل وصح تقديمه على الوقت. ولو كان أكثر البدن.

مخالفاً لأستاذه حماد وصوّبه فيه وهي أوّل حادثة خالفه فيها وكان خروجهما لتشييع الأعمش رحمهم الله تعالى (ويجب) أي: يلزم (التأخير بالوعد بالماء (الوعد بالماء ولو حاف القضاء) اتفاقاً إذا كان الماء موجوداً أو قريباً إذ لاشك في حواز التيمّم ومنع التأخير لخروج الوقت مع بعده ميلاً (ويجب التأخير) عند أبي حنيفة (بالوعد بالثوب) على العاري (أو السّقاء) كحبل أو دلو (ما لم يخف القضاء) فإن خافه تيمّم لعجزه وللمنبّة بهما وقالا يجب التأخير ولو خاف القضاء كالوعد بالماء لظهور القدرة بوفاء الوعد ظاهراً (ويجب طلب الماء) غَلُوةً بنفسه أو رسوله وهي ثلاث مائة خطوة (إلى مقدار أربع مائة خطوة) من جانب ظنّه (إن ظنّ قربه) برؤية طير أو خُضْرة أو خبر (مع الأمن وإلاً) بأن لم يظن أو خاف عدواً (فلا) يطلبه (ويجب) أي: يلزم (طلبه (الله الماء) ممنه لزمه شراؤه به) مبذول عادة فلا ذلً في طلبه (إن كان في محلّ لا تشحُ به النفوس وإن لم يعطه إلا بثمن مثله لزمه شراؤه به) وكان (فاضلاً عن نفقته) وأجرة حمله فهذه شروط ثلاثة للزوم الشراء فلا يلزم الشراء لو طلب الغبن الفاحش أو وكان (فاضلاً عن نفقته) وأجرة حمله فهذه شروط ثلاثة للزوم الشراء فلا يلزم الشراء لو طلب الغبن الفاحش أو الفرائش) كالوضوء للأمر به ولقوله صلّى الله عليه وسلّم: «التراب طهور المسلم ولو إلى عشر حجج ما لم يجد الفرائض) كالوضوء للأمر به ولقوله صلّى الله عليه والشافعي (و) يصلّى بالتيمّم الواحد ما شاء من (النوافل) اتفاقاً الماء». والأولى إعادته لكلً فرض خروجاً من خلاف الشافعي (و) يصلّى بالتيمّم الواحد ما شاء من (النوافل) اتفاقاً (وصحّ تقديمه على الوقت)؛ لأنه شرط فيسبق المشروط والإرادة سبب وقد حصلت (ولو كان أكثر البدن) جريحاً (وصحّ تقديمه على الوقت)؛ لأنه شرط فيسبق المشروط والإرادة سبب وقد حصلت (ولو كان أكثر البدن) جريحاً

<sup>(</sup>۱) قوله: [ويجب التأخير بالوعد بالماء... إلخ] نعم قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: الوعد بالماء يعد موجباً للقدرة على الماء بإجماع أيمتنا رضي الله عنهم وهذه القدرة موقوفة على الوقت الذي وعد به فقط لا أنها جارية شهراً أو سنة فيعذر عن الصلوات بالتيمم. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٧٩/٤، مترجماً وملخصاً). ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [ويجب طلبه.... إلخ] واعلم أنّ مسائل طلب الماء والسوال عنه فقد بسطها الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: في فتاواه بما لا مزيد عليه ونتركها لكونها غير قصار ونحن بصدد الاختصار فليطالعها من شاء البحار. ١٢

٣) قوله: [فلا يستدين الماء] الأولى أن يقول: فلا يستدين للماء أي: لا يلزمه الاستدانة للشراء. ط.

وَفَيْ الْأَشْيَاحُ ﴾ مَرَاقِي الفِلاحُ ﴿ وَمَا اللَّهُ اللَّ اللَّهُ اللَّهُ

أو نصفه جريحا تيمم وإن كان أكثره صحيحا غسله ومسح الجريح ولا يجمع بين الغسل والتيمم. وينقضه ناقض الوضوء والقدرة على استعمال الماء الكافي ومقطوع اليدين والرجلين إذا كان بوجهه جراحة يصلى بغير طهارة ولا يعيد.

تيمّم والكثرة تعتبر من حيث عدد الأعضاء في المختار فإذا كان بالرأس والوجه واليدين جراحة ولو قلّت وليس بالرجلين جراحة تيمّم ومنهم من اعتبرها في نفس كلّ عضو فإن كان أكثر كلّ عضو منها جريحاً تيمّم وإلاّ فلا (أو) كان (نصفه) أي: البدن (جريحاً) تيمّم في الأصحّ ولو جنباً؛ لأنّ أحداً لم يقل بغسل ما بين كلّ جُدْريَّتين (وإن كان أكثره صحيحاً غسله) أي: الصحيح (ومسح الجريح) بمروره على الجسد وإن لم يستطع فعلى خرْقة وإن ضرَّه تركه وإذا كانت الجراحة قليلة ببطنه أو ظهره ويضرّه الماء صار كغالب الجراحة حكماً للضرورة (ولا) يصحّ أن (يجمع بين الغسل والتيمّم) إذ لا نظير له في الشرع للجمع بين البدل والمبدل والجمع بين التيمّم وسؤر الحمار لإداء الفرض بأحدهما لا بهما كما لا يجتمع قطعٌ وضمان وحدٌّ ومهرٌ ووصيَّة وميراث إلى غير ذلك من المعدودات هنا. مهمّة نظمها ابن الشحنة بقوله:

ويسقط مسح الرأس عمّن برأسه من الداء ما إن بله يتضرّر

وبه أفتى قاري الهداية . قلت: وكذا يسقط غسله في الجنابة والحيض والنفاس للمساواة في العذر (وينقضه) أي: التيمّم (ناقض الوضوء)؛ لأنّ ناقض الأصل ناقض لخلفه وينقضه زوال العذر المبيح له كذهاب العدو والمرض والبرد ووجود الآلة وقد شمل هذا قوله (و) ينقضه (القدرة على استعمال الماء الكافي) ولو مرةً مرةً (أ فلو تُلَّثَ الغَسْل وفني الماء قبل إكمال الوضوء بطل تيمّمه في المختار لانتهاء طهورية التراب بالحديث (ومقطوع اليدين والرجلين إذا كان بوجهه جراحة يصلّي بغير طهارة ولا يعيد) وهو الأصحّ، وقال بعضهم سقطت عنه الصلاة ويمسح وجهه وذراعيه بالأرض ولا يترك الصلاة ويمسح الأقطع ما بقي من الفروض كغسله ويسقطان بتحاوز القطع محلً الفرض.

<sup>(</sup>١) قوله: [ولو مرةً مرةً] أي: لو غسل كلّ عضو مرةً واحدةً بدون تكرار.

لَوْنَ الْإِنْ فَيْ اللَّهِ فَي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ فَي اللَّهُ اللَّهِ فَي اللَّهِ فَي

### باب المستح على الخفين

صح المسح على الخفين في الحدث الأصغر للرجال والنساء ولو كانا من شيء ثخين غير الجلد سواء كان لهما نعل من جلد أو لا، ويشترط لجواز المسح على الخفين سبعة.....

(باب المسح على الخفين) ثبت بالسنة قولاً وفعلاً والخُفُّ الساتر للكعبين مأخوذ من الخفَّة؛ لأنّ الحكم به أخف من الغسل إلى المسح، وسببه لبس الخف، وشرطه كونه ساتراً محلّ الفرض صالحاً للمسح مع بقاء المدة، وحكمه حلِّ الصلاة به في مدّته، وركنه مسح القدر المفروض، وصفته أنّه شُرع رخصة، وكيفيته الابتداء من أصابع القدم خطوطاً بأصابع اليد إلى الساق (صح) أي: حاز (المسح<sup>(۱)</sup> على الخفين في) الطهارة من (الحدث الأصغر<sup>(۲)</sup>) لما ورد فيه من الأخبار المستفيضة<sup>(۳)</sup> فيخشى على منكره الكفر وإذا اعتقد حوازه وتكلّف قلعه يشاب بالعزيمة؛ لأنّ الغسل أشقّ، والمسافر إذا تيمّم لجنابة ثمّ أحدث حدثاً أصغر ووجد ماء كافياً لأعضاء الوضوء يلزمه قلع الخفّ وغسل رجليه ولا يصح له مسحه للجنابة (للرجال والنساء) سفراً وحضراً لحاجة وبدونها لإطلاق النصّ الشامل للنساء (ولو كانا) أي: الخفّان مُتَّخَذَيْن (من شيء تُخين غير الحله) كلبد وجوخ وكرباس<sup>(١)</sup> يستمسك على السّاق من غير شدّ لا يشف الماء وهو قولهما وإليه رجع الإمام وعليه الفتوى<sup>(٥)</sup>؛ لأنّه في معنى المتخذ من الجلد (سواء كان لهما نعل من جلد) ويقال له جورب منعل يوضع الجلد أسفله كالنعل للقدم وإذا المتخذ من الجلد (وأولا) جلد بهما أصلاً وهو الثخين (ويشترط لجواز المسح على الخفين سبعة جعل أعلاه وأسفله يقال له مجلد (أولا) جلد بهما أصلاً وهو الثخين (ويشترط لجواز المسح على الخفين سبعة جعل أعلاه وأسفله يقال له مجلد (أولا) جلد بهما أصلاً وهو الثخين (ويشترط لجواز المسح على الخفين سبعة

<sup>(</sup>۱) قوله: [صحّ المسح] نعم وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: الغسل أفضل إلا إذا كان عليه مظنّة الخروج فيكون المسح أفضل لدفعه لأنّ الروافض والخوارج لا يرونه. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣١١/٢، ملخصاً ومترجماً). ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [من الحدث الأصغر] نعم وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: لا يجوز مسح الخفّ في الغسل كما يجوز في الوضوء فيلزم الغَسل بعد نزع الخفّ. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٩٨/٣، مترجماً وملخّصاً). ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [الأخبار المستفيضة] قال الإمام أبو حنيفة ما قلت بالمسح على الخفين حتّى وردت فيه آثار أضوأ من الشمس، وعنه أيضاً أخاف الكفر على من لم ير المسح على الخفين؛ لأنّ الآثار التي جاءت فيه في حيّز التواتر أي: التواتر المعنوي وإن كانت من الآحاد اللفظي وقال الإمام أحمد: ليس في قلبي من المسح شيء فيه أربعون حديثاً من أصحاب رسول الله صلّى الله تعالى عليه وسلّم وعن الحسن البصري أنه قال: حدّثني سبعون من أصحاب النّبي صلّى الله تعالى عليه وسلّم أنّه مسح على الخفين، فتح باب العناية، ١٢١/١. ١٢ ملخصاً.

<sup>(</sup>٤) قوله: [كرباس] أي: ثوب غليظ من القطن.

<sup>(</sup>٥) قوله: [وعليه الفتوى] نعم هكذا في ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢١٤). ١٢

شرائط: الأول لبسهما بعد غسل الرجلين ولو قبل كمال الوضوء إذا أتمه قبل حصول ناقض للوضوء والثاني سترهما للكعبين والثالث إمكان متابعة المشي فيهما فلا يجوز على خف من زجاج أو خشب أو حديد والرابع خلو كل منهما عن خرق قدر ثلاث أصابع من أصغر أصابع القدم والخامس استمساكهما على الرجلين من غير شد والسادس منعهما وصول الماء إلى الجسد والسابع أن يبقى من مقدم القدم قدر ثلاث أصابع من أصغر أصابع اليد فلو كان فاقدا مقدم قدمه

لا يمسح على.....لا يمسح على....

شرائط: الأوّل) منها (لبسهما بعد غسل الرجلين ولو حكماً) كجبيرة بالرجلين أو بإحداهما مسحها ولبس الخفّ يمسح خُفّه؛ لأنّ مسح الجبيرة كالغسل (ولو) كان اللبس (قبل كمال الوضوء إذا أتمّه) أي: الوضوء (قبل حصول **ناقض للوضوء)** لوجود الشرط والخفّ مانع سراية الحدث لا رافع وإذا توضّأ المعذور ولبس مع انقطاع عذره فَمُدَّتُهُ مثل غير المعذور وإلاّ تقيّد بوقته فلا يمسح خفّه بعده (١). (و) الشرط (الثاني سَترهما) أي: الخفين (للكعبين) من الجوانب فلا يضرّ نظر الكعبين من أعلى خفّ قصير الساق والذي لا يغطى الكعبين إذا خيط به تخين كجوخ يصحّ المسح عليه (و) الشرط (الثالث إمكان متابعة المشى فيهما) أي: الخفين فتنعدم الرخصة لانعدام شرطها وهو متابعة المشي (فلا يجوز) المسح (على خفّ) صنع (من زجاج أو خشب أو حديد) لما قلنا (و) الشرط (الرابع خلوّ كلّ منهما) أي: الخفين (عن خرق قدر ثلاث أصابع من أصغر أصابع القدم)؛ لأنّه محلَّ المشي واختلف في اعتبارها مضمومة أو مفرّجة فإذا انكشفت الأصابع اعتبر ذاتها فلا يضرّ كشف الإبهام مع جاره وإن بلغ قدر ثلاث هي أصغرها على الأصحّ والخرق طولاً يدخل فيه ثلاث أصابع ولا يرى شيء من القدم عند المشي لصلابته لا يمنع ولا يضمّ ما دون ثلاثة من رجل لمثله من الأحرى وأقلّ خرق يجمع هـو مـا يـدخل فيـه مسلَّة<sup>(٢)</sup> ولا يعتبر ما دونه (و) الشرط (ا**لخامس استمساكهما على الرجلين من غير شدّ**) لثخانته إذ الرقيق لا يصلح لقطع المسافة (و) الشرط (السادس منعهما وصول الماء إلى الجسد) فلا يشفان الماء (و) الشرط (السابع أن يبقى) بكلّ رحْل (من مقدم القدم قدر ثلاث أصابع من أصغر أصابع اليد) ليوجد المقدار المفروض من محلّ المسح فإذا قطعت رجْلٌ فوق الكعب جاز مسح خف الباقية وإن بقيي من دون الكعب أقـلٌ من ثـلاث أصـابع لا يمسح لافتراض غسل الباقي وهو لا يجمع مع مسح خفّ الصحيحة (فلو كان فاقداً مقدّم قدمه لا يمسح على

<sup>(</sup>١) قوله: [فلا يمسح خفّه بعده]؛ لأنّ وضوء المعذور يبطل بخروج الوقت لظهور الحدث السابق، فلو حاز المسح بعد ذلك لكان الخفّ رافعاً للحدث لا مانعاً. إمداد.

٢) قوله: [المسلّة] الإبرة الكبيرة.

أل خفه ولو كان عقب القدم موجوداً. ويمسح المقيم يوماً وليلة والمسافر ثلاثة أيام بلياليها وابتداء المدة من وقت الحدث بعد لبس الخفين وإن مسح مقيم ثم سافر قبل تمام مدته أتم مدة المسافر وإن أقام المسافر بعد ما مسح يوما وليلة نزع وإلا يتم يوماً وليلة. وفرض المسح قدر ثلاث أصابع من أصغر أصابع اليد على ظاهر مقدم كل رجل. وسننه مد الأصابع مفرجة من رؤوس أصابع القدم إلى الساق. وينقض مسح الخف أربعة أشياء كل شيء ينقض الوضوء ونزع خف ولو بخروج أكثر القدم إلى ساق الخف وإصابة الماء أكثر إحدى القدمين في الخف على الصحيح....

خفّه ولو كان عقب القدم موجوداً) لأنّه ليس محلاً لفرض المسح ويفترض غسله (ويمسح المقيم يوماً وليلة و) يمسح (المسافر ثلاثة أيام بلياليها) كما روى التوقيت عن رسول الله صلّى الله عليه وسلّم (وابتداء المدة) للمقيم والمسافر (من وقت الحدث) الحاصل (بعد لبس الخفين) على طهر هو الصحيح؛ لأنّه ابتداء منع الخفّ سراية الحدث وما قبله طهارة غسل، وقيل من وقت اللبس، وقيل من وقت المسح (وإن مسح مقيم ثمّ سافر قبل تمام مدّته أتمّ مدة المسافر) لأنّ العبرة لآخر الوقت كالصلاة (وإن أقام المسافر بعد ما مسح يوماً وليلة نزع) خُفّيه لأنَّ رخصة السفر لا تبقى بدونه (وإلا) بأن مسح دون يوم وليلة (يتمّ يوماً وليلة) لأنّهما مدّة المقيم (وفرض المسح قدر ثلاث أصابع من أصغر أصابع اليد) هو الأصحّ لأنّها آلة المسح والثلاث أكثرها وبه وردت السنّة فإن ابْتَلُّ قدرها ولو بخرقة أو صبِّ جاز والأصبع يذكّر ويؤنّث ومحلّ المسح (**على ظاهر مقدّم كلّ رجل**) مرةً واحدةً فلا يصحّ على باطن القدم ولا عقبه وجوانبه وساقه ولا يسنّ تكراره (وسننه مدّ الأصابع(١) مفرّجة) يبدأ (من رؤوس أصابع القدم إلى الساق) لأنّ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم مرّ برجل يتوضّأ وهو يغسل حفّيه فنحسه بيده وقال: «إنَّما أمرنا بالمسح هكذا» وأراه من مقدّم الخفّين إلى أصل الساق مرةً وفَرَّجَ بين أصابعه فإن بدأ من الساق أو مسح عرضاً صحّ وخالف السنّة (وينقض مسح الخفّ) أحد (أربعة أشياء) أوّلها (كلّ شيء ينقض الوضوء) لأنّه بدل فينقضه ناقض الأصل وقد علمته (و) الثاني (نزع خفّ) لسراية الحدث السابق إلى القدم وهو الناقض في الحقيقة، وإضافة النقض إلى النزع مجاز وبنزع خفّ يلزم قلع الآخر لسراية الحدث ولزوم غسلهما (ولو) كان النزع (بخروج أكثر القدم إلى ساق الخفّ) في الصحيح لمفارقة محلّ المسح مكانه وللأكثر حكم الكلّ في الصحيح (و) الثالث (إصابة الماء أكثر إحدى القدمين في الخفّ على الصحيح) كما لو ابتلّ جميع القدم فيجب قلع الخفّ

<sup>(</sup>۱) قوله: [مدّ الأصابع] ولو مشى لابس الخفّين على حشيش مبتل ولو بالطل يصحّ المسح إذا بلغ بلل مقدار المسح. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٤٦٠/٢، ملخّصاً ومترجماً). ١٢

وَ وَ اللَّهُ الْمُرْضَيْلَ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْلِدُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

أو مضي المدة إن لم يخف ذهاب رجله من البرد وبعد الثلاثة الأخيرة غسل رجليه فقط. ولا يجوز المسح على عمامة وقلنسوة وبرقع وقفازين.

وغسلهما تحرُّزاً عن الجمع بين الغسل والمسح ولو تكلّف فغسل رجليه من غير نزع الخفّ أجزأه عن الغسل فلا تبطل طهارته بانقضاء المدّة (و) الرابع (مضي المدة) للمقيم والمسافر وإضافة النقض مجاز هنا والناقض حقيقة الحدث السابق بظهوره الآن فإن تمّت وهو في الصلاة بطلت ويتيمّم لفقد الماء (إن لم يخف ذهاب رجله) أو بعضها أو عطبها (من البرد) فيحوز له المسح حتى يأمن، وظاهر المتون بقاء صفة المسح، وفي معراج الدراية يستوعبه بالمسح كالجبائر (وبعد الثلاثة الأخيرة) وهي نزع الخفّ وابتلال أكثر القدم ومضي المدة (غسل رجليه فقط) وليس عليه إعادة بقيّة الوضوء إذا كان متوضّئا لحلول الحدث السابق بقدميه (ولا يجوز) أي: لا يصح (المسح على عمامة وقلَنْسُورة وبرقع وقفازين) لأنّ المسح ثبت بخلاف القياس فلا يلحق به غيره والقفاز بالضم والتشديد يعمل لليدين محشواً بقطن له أزرار يزرُّ على الساعدين من البرد تلبسه النساء ويتّخذه الصياد من جلد اتقاء مخالب الصقر، والقلنسوة بفتح القاف وضم السين المهملة مكان المجوزة، والبرقع بضم الباء الموحدة وسكون الراء المهملة وضمّ القاف وفتحها خرقة تنقب للعينين تلبسها الدواب ونساء الأعراب (() على وجوههن .

١) قوله: [ونساء الأعراب] الأولى ما تستر به المرأة وجهها فإنّه لا يخصّ نساء الأعراب. ط.

## 

### فَصَلُ: فِي جُهُمُ الجَبِيرَةِ فَ جُوِهَا

إذا افتصد أو جرح أو كسر عضوه فشده بخرقة أو جبيرة وكان لا يستطيع غسل العضو ولا يستطيع مسحه وجب المسح على أكثر ما شد به العضو وكفى المسح على ما ظهر من الحسد بين عصابة المفتصد والمسح كالغسل فلا يتوقت بمدة ولا يشترط شد الجبيرة على طهر ويجوز مسح جبيرة احدى الرجلين مع غسل الأخرى ولا يبطل المسح بسقوطها قبل البرء.....

(فصل) في الحبيرة ونحوها (إذا أقتصد (اكان لا يستطيع غسل العضو) بماء بارد ولا حار وقيل لا يجب حريد ثُلَفٌ بورق وتربط على العضو المنكسر (وكان لا يستطيع غسل العضو) بماء بارد ولا حار وقيل لا يجب استعمال الحار (ولا يستطيع مسحه وجب المسح (ألله على الصحيح مرةً واحدةً في الصحيح، وقيل يكرّر إلا في الرأس، واستحبابه رواية، وقيل فرض؛ لأنّ النّبي صلّى الله عليه وسلّم كان يمسح على عصابته ولمّا كسر زند على رضي الله تعالى عنه يوم أحد أو يوم حيبر أمره النّبي صلّى الله عليه وسلّم أن يمسح على الحبائر ويمسح (على أكثر ما شدّ به العضو) هو الصحيح لئلا يؤدّي إلى فساد الجراحة بالاستيعاب (وكفي المسح على ما ظهر من الجسد بين عصابة المفتصد) ونحوه إن ضرّه حلّها تبعاً للضرورة لئلاّ يسري الماء فيضرّ الجراحة وإن لم يضرّ الحلِّ حلّها ولبس وغسل الصحيح ومسح الحريح وإن ضرّه المسح تركه (والمسح) على الحبيرة ونحوها (كالغسل) لما تحتها ولبس بدلاً بخلاف الخف؛ لأنّه بدل محض (فلا يتوقّت) مسح الحبيرة (بمدّة) لكونه أصلاً (ولا يشترط) لصحة المسح أصلاً (ولا يبطل المسح بسقوطها قبل البرء) لقيام العذر والجنابة والحدث سواء فيها ويجوز مسح العصابة أصلاً بعد مسح السفلى ولا يمسح السفلى بعد نزع العليا ولا يبطل مسحها بابتلال ما تحتها........

<sup>(</sup>١) قوله: [افتصد] الفصد شق الوريد وإخراج شيء من دمه بقصد التداوي.

<sup>(</sup>٢) قوله: [وجب المسح] وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول بل إن ضرّ مَسَحَه فإن ضرّ غَسلَهَا فإن ضرّ مَسَحَها فإن ضرّ تركَه. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣/٦١٥-٥١٧). ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [يجوز مسح جبيرة إحدى... إلخ] نعم وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: جاز جمع المسح على الجبيرة مع الغسل بخلاف مسح الخفين لا يجوز له أن يمسح إحدى رجليه ويمسح خف الأخرى. "الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣/٣١٥. ١٢

<sup>(</sup>٤) قوله: [العصابة] ما يشد به على العضو، كخرقة ومنديل. الوسيط، عصب. ١٢

نِهِ • الْفَخُالِ الْمُضَاكُ ﴾ فَي مِّرَا قِيلَ الْفِيلَا فِي الْفِيلِ فَي الْفِيمَ وَالْفِيمَ وَلْلِيمَ وَالْفِيمَ وَالْفِيمَ وَالْفِيمَ وَالْفِيمَ وَالْفِيمَ وَالْفِيمَ وَالْفِيمَ وَالْفِيمَ وَالْفِيمِ وَالْفِيمِ وَالْفِيمِ وَالْفِيمِ وَالْفِيمِ وَالْفِيمِ وَالْفِيمَ وَالْفِيمِ وَالْمُؤْمِ وَالْفِيمِ وَالْمُومِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمِنْ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْ

ويجوز تبديلها بغيرها ولا يجب إعادة المسح عليها والأفضل إعادته وإذا رمد وأمر أن لا يغسل عينه أو انكسر ظفره وجعل عليه دواء أو علكا أو جلدة مرارة وضره نزعه جاز له المسح وإن ضره المسح تركه. ولا يفتقر إلى النية في مسح الخف والجبيرة والرأس.

بخلاف الخف (۱) (ويجوز تبديلها بغيرها) بعد مسحها (ولا يجب إعادة المسح عليها) أي: الموضوعة بدلاً (والأفضل إعادته) على الثانية لشبهة البدليّة (وإذا رمد وأمر) أي: أمره طبيب مسلم حاذق (أن لا يغسل عينه) أو غلب على ظنّه ضرر الغسل تركه (أو انكسر ظفره) أو حصل به داء (وجعل عليه دواء أو علكاً) لمنع ضرر الماء ونحوه (أو) جعل عليه (جلدة مرارة) ونحوها (وضرّه نزعه جاز له المسح) للضرورة (وإن ضرّه المسح تركه) لأنّ الضرورة تُقدّرُ بقدرها (ولا يفتقر إلى النيّة في مسح الخفّ) في الأظهر، وقيل تشترط فيه كالتيمّم للبدلية (و) مسح (المرأس) فهي سواء في عدم اشتراط النيّة لأنّه طهارة بالماء.

قوله: [بخلاف الخف] فائدة: اعلم أن المسح على الجبائر كالغَسل لما تحتها، بخلاف المسح على الخف. وفائدته تظهر في عشر مسائل: إحداها: إذا شد الجبائر محدثا، يمسح عليها. وثانيها: أنه لا يتوقف بوقت كاليوم والليلة. وثالثها: إذا نزعها قبل البرء لا يبطل المسح. ورابعها: إذا مسح عليها ثمّ شدّ عليها أخرى أو عصابة جاز المسح على الفوقاني. وخامسها: مسح على الجبائر في الرجلين، ثمّ مسح الخفين مسح عليهما. وسادسها: الاستيعاب أو أكثرها في المسح شرط على اختلاف الروايتين. وسابعها: إذا دخل الماء تحت الجبائر أو العصابة لا يبطل المسح. وثامنها: أنه لا يشترط النيّة فيه. وتاسعها: إذا زالت العصابة الفوقانيّة التي أقلّ من ثلاث أصابع كاليد المقطوعة، والرجل، جاز المسح عليها، بخلاف المسح على الخفّ في هذه الأحكام. شرح هدية ابن العماد. ١٢

# نُفُكُمُ الْإِنْضَيْا فِي هُ عُرِي الْفِلا فِي الْفِلا فِي الْمُ اللَّهُ اللّ

### بابُ الحَيضِ وَ النِفَاسِ وَ الاستِحاضَة

يخرج من الفرج حيض ونفاس واستحاضة. فالحيض دم ينفضه رحم بالغة لا داء بها ولا حبل ولم تبلغ سنّ الإياس وأقل الحيض ثلاثة أيام وأوسطه خمسة وأكثره عشرة. والنفاس هو الـدم الخارج عقب الولادة.

(باب الحيض والنفاس والاستحاضة: يخرج من الفرج) أي: بالمرور منه ثلاثة دماء (حيض (١) ونفاس) ومقرُّهما الرحم (واستحاضة) وفسّرها بقوله (فالحيض) من غوامض الأبواب وأعظم المهمّات لأحكام كثيرة كالطلاق(٢)، والعتاق والاستبراء والعدة والنسب وحلّ الـوَطْء والـصلاة والـصوم وقـراءة القـرآن ومسّه والاعتكـاف و دخول المسجد وطواف الحجّ والبلوغ وحقيقته (دم ينفضه) أي: يدفعه بقوّة (رحم) وهو محلّ تربية الولـد من نطفة (بالغة) تسع سنين (لا داء بها) يقتضي خروج دم بسببه (ولا حبل)؛ لأنّ الله تعالى أجرى عادته بانسداد فم الرحم بالحبل فلا يخرج منه شيء حتى يخرج الولد أو أكثره (ولم تبلغ سنّ الإياس) وهو خمس وخمسون سنة على المفتى به وهذا تعريفه شرعاً وأمّا لغة فأصله السيلان يقال: حاض الوادي إذا سال (وأقلّ الحيض ثلاثة أيام) بلياليها وهذه شروطه وركنه بروز الدم المخصوص وصفته دم إلى السواد أقرب لذًا ع كريه الرائحة (وأوسطه خمسة) أيام (وأكثره عشرة) بلياليها للنصّ في عدده، وقيل خمسة عشر يوماً وليس الشرط دوامه فانقطاعه في مدّته كنزوله. النفاس (والنفاس) لغة مصدر نفست المرأة بضمّ النون وفتحها إذا ولدت فهي نفساء، وشرعاً (هو الدم) الخارج من الفرج (عقب الولادة) أو خروج أكثر الولد ولو سقطا استبان بعض خَلْقه فإن نزل مستقيماً فالعبرة

وهمي النياق وضبعها والأرنب الحـــيض يـــأتي للنـــساء وتـــسعة والعرس والحيات منها تحسب والسوزغ الخفساش حجسرة كلبسة فاحفظ ففي حفظ النظائر يرغب والبيعض زاد سميكية رعاشية

قوله: [كثيرة كالطلاق] وجهة احتياج الحيض في الطلاق؛ لأنّ الطلاق على ثلاثة أوجه: حسن، وأحسن، وبدعي: أن يطلق الرجل امرأته تطليقة واحدة في طهر لم يجامعها فيه ويتركها حتّى تنقضي عدتها، والحسن: هـو طـلاق الـسنّة وهـو أن يطلـق المدخول بها ثلاثًا في ثلاثة أطهار، وطلاق البدعة: أن يطلّقها ثلاثًا بكلمة واحدة أو ثلاثًا في طهر واحد، فإذا فعل ذلك وقع الطلاق وكان عاصياً، ويحرم الطلاق أثناء الحيض؛ لأنّه يطيل عليها العدّة. الهداية، ٢٦٦/١ بتصرّف.

قوله: [حيض] وسببه الابتدائي ما قيل: إن أمّنا حواء لما كسرت شجرة الحنطة وأدمتها قال الله تعالى: لأدمينك كما أدميته وابتلاها بالحيض هي وجميع بناتها إلى الساعة اهـ. وأصابها بعد أن أهبطت من الجنة. ط. ولقد نظم بعضهم من يحيض من الحيوانات فقال:

وأكثره أربعون يوما ولا حد لأقله. والاستحاضة دم نقص عن ثلاثة أيام أو زاد على عشرة في الحيض وعلى أربعين في النفاس. وأقل الطهر الفاصل بين الحيضتين خمسة عشر يوماً. ولا حد لأكثره إلا لمن بلغت مستحاضة. ويحرم بالحيض والنفاس ثمانية أشياء الصلاة والصوم وقراءة آية من القرآن.

بصدره وإن نزل منكوساً برجليه فالعبرة بسرته فما بعده نفاس وتنقضي بوضعه العدَّةُ وتصير أم ولد ويحنث في يمينه (۱) بولادته، ولكن لا يرث ولا يصلّى عليه إلاّ إذا خرج أكثره حيّاً وإذا لم تر دماً بعده لا تكون نفساء في الصحيح ولا يلزمها إلاّ الوضوء عندهما وقدّمنا لزوم غسلها احتياطاً عند الإمام (وأكثره) أي: النفاس (أربعون يوماً) لأنّ النّبي صلّى الله عليه وسلّم وَقَتَ للنفساء أربعين يوماً إلاّ أن ترى الطهر قبل ذلك (ولا حدّ لأقله (۲) أي: النفاس، إذ لا حاجة إلى أمارة زائدة على الولادة ولا دليل للحيض سوى امتداده ثلاثة أيام (والاستحاضة دم نقص عن ثلاثة أيام أو زاد على عشرة في الحيض) لما رويناه (٦) (و) دم زاد (على أربعين في النفاس) أو زاد على عادتها وتحاوز أكثر الحيض والنفاس لما قدّمناه (وأقلّ الطهر الفاصل بين الحيضتين خمسة عشر يوماً) لقوله صلى الله عليه وسلم: «أقلّ الحيض ثلاثة وأكثره عشرة وأقلّ ما بين الحيضتين خمسة عشر يوماً» (ولا حدّ لأكثره) لأنّه قد يمتد أكثر من سنة (إلا لمن بلغت مستحاضة) فيقدَّرُ حيضها بعشرة وطهرها بخمسة عشر يوماً ونفاسها بأربعين وأمّا إذا كان لها عادة و تجاوز عادتها حتى زاد على أكثر الحيض والنفاس فإنّها تبقى على عادتها والزائد استحاضة وأمّا إذا نسبت عادتها فهي المحيِّرة. (ويحرم بالحيض والنفاس ثمانية أشياء: الصلاة (٤) والصوم) ولا يصحّان لفوت شرط الصحّة عادتها فهي المحيِّرة من القرآن) إلا بقصد الذكر إذا اشتملت عليه لا على حكم أو خبر وقال الهندواني لا أفتي بحوازه على قصد الذكر وإن روي عن أبي حنيفة. واحتلف التصحيح فيما دون الآية وإطلاق المنع هو المحتار بحوازه على قصد الذكر وإن روي عن أبي حنيفة. واحتلف التصحيح فيما دون الآية وإطلاق المنع هو المحتار بحوازه على قصد الذكر وإن روي عن أبي حنيفة. واحتلف التصحيح فيما دون الآية وإطلاق المنع هو المحتار

<sup>(</sup>۱) قوله: [ويحنث في يمينه] كقوله: إذا ولدت فأنت طالق، وكذلك إذا علّق به عتق أمة،؛ لأنّ بولادة الميت يتحقّق الشرط، وتنقضى به العدة، وتصير به نفساء. شرح فتح القدير، ٥٠/٥.

<sup>(</sup>٢) قوله: [ولا حدّ لأقلّه]؛ لأنّ خروج الولد دليل على أنّ الدم من الرحم. إمداد. ١٢

 <sup>(</sup>٣) قوله: [لما رويناه] الأولى أن يقول لما سيأتي في قوله صلّى الله تعالى عليه وسلّم: «أقلّ الحيض ثلاثة وأكثره عشرة...
 إلخ».

<sup>(</sup>٤) قوله: [الصلاة] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن لم تومر الحائض والنفساء بالوضوء والغسل ما بقي الحيض والنفاس ولكن يستحبّ لهما أن تذكر الله عدّة آناء، وقت الصلوات الخمس، وصلاة الإشراق والضحى والتهجد أيضاً إن كانتا تصلّيان لتبقى عادة الصلاة. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٤٤/٢، مترجماً وملخصاً). ١٢

أ ومسها إلا بغلاف ودخول مسجد والطواف والجماع والاستمتاع بما تحت السرة إلى تحت الركبة. وإذا انقطع الدم لأكثر الحيض والنفاس حل الوطء بلا غسل ولا يحل إن انقطع......

لقوله صلّى الله عليه وسلّم لا تقرأ الحائض ولا الجنب شيئاً من القرآن والنفساء كالحائض (و) يحرم (مسها) أي: الآية لقوله تعالى: ﴿ لَّا يَمَسُّهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ﴾ [الْهَاقِحَجُبُم: ٧٩] سواء كُتب على قرطاس أو درهم أو حائط (إلا بغلاف) متجاف عن القرآن والحائل كالخريطة في الصحيح ويكره بالكمِّ تحريماً لتبعيته للابس ويرخّص لأهل كتب الشريعة أخذها بالكمِّ وباليد للضرورة إلاَّ التفسير فإنّه يجب الوضوء لمسّه. والمستحبّ أن لا يأخـذها إلاّ بوضوء ويجوز تقليب أوراق المصحف بنحو قلم للقراءة وأمر الصبي بحمله ورفعه لـضرورة الـتعلُّم ولا يجـوز لُـفٌّ شيء في كاغد كتب فيه فقه أو اسم الله تعالى أو النّبي صلّي الله عليه وسلّم ونهي عن محو اسم الله تعالى بالبزّاق ومثله النّبي تعظيماً ويستر المصحف لوطء زوجته استحياء وتعظيماً ولا يرمي براية قلم ولا حشيش المسجد في محلّ ممتهن. (و) يحرم بالحيض والنفاس (دخول مسجد) لقوله صلى الله عليه وسلم: لا أُحلّ المسجد لجنب و لا حائض وحكم النفساء كالحائض. (و) يحرم بهما (الطواف) بالكعبة وإن صحّ لأنّ الطهارة فيه شرط كمال وتحل به من الإحرام ويلزمها بدنة في طواف الركن وعلى المحدث شاة إلاّ أن يعاد على الطهارة لشرف البيت ولأنّ الطواف به مثل الصلاة كما وردت به السنّة. (و) يحرم بالحيض والنفاس (الجماع والاستمتاع (١) بما تحت السرة إلى تحت الركبة (١) لقوله تعالى: ﴿وَلاَ تَقْرُبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ﴾ [الْبَقَرَّع: ٢٢٢] وقوله صلّى الله عليه وسلّم: «لك ما فوق الإزار» فإن وطئها غير مستحلّ له يستحبّ أن يتصدّق بدينار أو نصفه ويتوب و لا يعود و جزم في المبسوط وغيره بكفر مستحلُّه وصحّح في الخلاصة عدم كفره؛ لأنَّه حرام لغيره وحرمة وطء النفساء مصرَّحٌ بـه ولم أر الحكم في تكفيره وعدمه. (وإذا انقطع الدم لأكثر الحيض والنفاس حلَّ الوطء بـلا غـسل) لقوله تعـالي: ﴿وَلاَ تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّىَ يَطْهُرْنَ﴾ [الْبَنَةَزُّع: ٢٢٢] بتخفيف الطاء فإنّه جعل الطهر غاية للحرمة ويستحبّ أن لا يطأهـا حتّـى تغتسل لقراءة التشديد خروجاً من الخلاف والنفاس كالحيض. (**ولا يَحلّ**) الوطء (إن انقطع) الحيض والنفاس عن

<sup>(</sup>۱) قوله: [الاستمتاع... إلخ] المراد من الاستمتاع أعمّ من أن يكون بالنظر أو باللمسّ بالذكر أو بغيره على ما في فتاوى الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن حيث قال: والضابطة فيه أنّه لا يجوز التمتّع ببدن المرأة حالة الحيض والنفاس بما تحت السرة إلى الركبة بلا حائل يمنع وصول الحرارة إلى بدنه حتّى لا يحلّ النظر أيضاً إلى هذا المحدود من بدنها شهوة و مسّ هذا المحدود وإن كان بلا شهوة لا يجوز أيضاً. والذي فوق هذا المحدود أو تحته من البدن يجوز التمتّع به مطلقاً حتّى سحق الذكر مع الإنزال. ("الفتاوى الرضوية" المحرجة، ٢٥٣/٤، ملخّصاً ومترجماً، ونبذ من جدّ الممتار، ١٩٥١). ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [إلى تحت الركبة] وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: إلى الركبة ويجوز بالبطن. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣٦٥/٤، مترجماً وملخصاً). ١٢

المسلمة (لدونه) أي: دون الأكثر ولو (لتمام عادتها) إلا بأحد ثلاثة أشياء: إمّا (أن تغتسل) لأنّ زمان الغسل في الأقلّ محسوب من الحيض وبالغسل خلصت منه وإذا انقطع لدون عادتها لا يقربها حتى تمضي عادتها؛ لأنّ عوده فيها غالب فلا أثر لغسلها قبل تمام عادتها. (أو تتيمّم) لعذر (((وتصلّي)) على الأصحّ ليتأكّد التيمّم لصلاة ولو نفلاً بخلاف الغسل فإنّه لا يحتاج لمؤكّد (() والثالث ذكره بقوله (أو تصير الصلاة ديناً في ذمّتها وذلك بأن تجد بعد الانقطاع) لتمام عادتها (من الوقت الذي انقطع الدم فيه زمناً يسع الغسل والتحريمة (الققت في ذمّتها وهو تغتسل) فيه (ولم تتيمّم حتى خرج الوقت) فبمحرّد خروجه يحل وطؤها لترتيب صلاة ذلك الوقت في ذمّتها وهو حكم من أحكام الطهارات. فإن كان الوقت يسيراً لا يسع الغسل والتحريمة لا يحكم بطهارتها بخروجه مجرداً عن الطهارة بالماء أو التيمّم حتى لا تلزمها العشاء ولا يصحّ صوم اليوم كأنّها أصبحت وبها الحيض. قيّدنا بالمسلمة؛ لأنّ الكتابية يَحلّ وطئها بنفس انقطاع دمها لتمام عادتها قبل العشرة لعدم خطابها بالغسل وإنّما اشترطنا المؤكّد للانقطاع لدون الأكثر توفيقاً بين القراءتين. (وتقضي الحائض والتُفَسّاء الصوم دون الصلاة) لحديث عائشة رضي للانقطاع لدون الأكثر توفيقاً بين القراءتين. (وتقضي الحائض والتُفَسّاء الصوم دون الصلاة) لحديث عائشة رضي الله عنها: «كان يُصيّبُنَا ذلك فنؤمر بقضاء الصوم ولا نؤمر بقضاء الصلاة» وعليه الإجماع (ويحرم بالجنابة خمسة أشياء الصلاة) للأمر بالطهارة في الآية (وقراءة آية من القرآن () لنهيه عنه صلّى الله عليه وسلّم (ومسها إلا أشياء الصلاة) للأمر بالطهارة في الآية (وقراءة آية من القرآن () لنهيه عنه صلّى الله عليه وسلّم (ومسها إلا

<sup>(</sup>۱) قوله: [لعذر] كفقد الماء. ۱۲

<sup>(</sup>٢) قوله: [لا يحتاج لمؤكّد] وهو الصلاة. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [يسع الغسل والتحريمة] ويسع لبس الثياب أيضاً على ما يفهم من جدّ الممتار حيث قال تعليقاً على قول الدر (لبس الثياب) أي المبيحة ولو رداء واحداً يسترها من قرنها إلى قدمها لأنّ المقصود كون الصلاة ديناً عليها وذلك يحصل بهذا القدر ولذا استظهر العلاّمة الحلبي في الغسل أنّ المراد قدر الفرض وهو ظاهر. ("الفتاوى الرضوية" المحرجة، ٣٥٣/٤). ١٢

وله: [قراءة آية من القرآن] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن ملخصه: آيات القرآن التي تكون ذكراً أو ثناء أو مناجاة أو دعاء وإن كانت آية كاملة بل وإن كانت سورة كاملة كالحمد لله تجوز قراءتها للجنب والحائض والنفساء كلّها بنيّة الذكر والدعاء بلا نيّة التلاوة ولذلك تجوز قراءة البسملة في ابتداء الطعام أو الدرس وإن كانت هي آية مستقلة لكون المقصود منه هو التبرّك والاستمتاع لا التلاوة. فيجوز قراءة (حسبنا الله ونعم الوكيل) و(إنّا لله وإنّا إليه راجعون) لأنّ

أ بغلاف و دخول مسجد والطواف. ويحرم على المحدث ثلاثة أشياء الصلاة والطواف ومس المصحف إلا بغلاف. ودم الاستحاضة كرعاف دائم لا يمنع صلاة ولا صوماً ولا وطأ وتتوضأ المستحاضة ومن به عذر كسلس بول واستطلاق بطن.....

بغلاف) للنهي عنه بالنص (ودخول مسجد والطواف) للنص المتقدّم (ويحرم على المحدث ثلاثة أشياء الصلاة والطوّاف) لما تقدّم (ومس المصحف<sup>(۱)</sup>) القرآن ولو آية (إلا بغلاف) للنهي عنه في الآية. (ودم الاستحاضة) وهو دم عَرْق انفجر ليس من الرحم، وعلامته أنه لا رائحة له، وحكمه (كرعاف دائم لا يمنع صلاة) أي: لا يسقط الخطاب بها ولا يمنع صحّتها إذا استمر نازلاً وقتاً كاملاً كما سنذكره (ولا) يمنع أداؤها (صوماً) فرضاً كان أو نفلاً (ولا) يُحرِّمُ (وطأ) لأنه ليس أذى وطهارة ذوي الأعذار ضرورية بَيَّنها بقوله (وتتوضاً المستحاضة) وهي ذات دم نقص عن أقل الحيض أو زاد على أكثره أو أكثر النفاس أو زاد على عادتها في أقلّهما وتجاوز أكثرهما والحبلى والتي لم تبلغ تسع سنين (ومن به عذر كسلس بول أو استطلاق بطن) وانفلات ريح ورعاف دائم وجرح لا يرقاً

قراعتهما تكون لأمر مهم أو مصيبة بنية الذكر والدعاء لا التلاوة. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٩٩١-٩٩، مترجماً وملخصاً). ١٢ وفي موضع آخر: وهكذا تلاوة جزء من آية طويلة بنية تلاوة القرآن ينبغي أن يكون ممنوعاً ولفظ الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن أقول كيف وهو قرآن حقيقة وعرفاً فيشمله قوله صلّى الله تعالى عليه وسلّم لا يقرء الجنب ولا الحائض شيئاً من القرآن رواه الترمذي وابن ماجة وحسنه المنذري وصحّحه النووي كما في الحلية قطعاً. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٩٩٧، مترجماً وملخصاً). ١٢ وفي مكان آخر: منع للجنب والنفساء كتابة القرآن أو آية منه لأنّ الإذن ورد للحاجة ولا حاجة في الدعاء والثناء إلى الكتابة وما ورد على خلاف القياس لا يتعدّاه. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٨٣١٨). ١٢ تنبيه: ١ - لا بدّ أن تكون الآيات المقروة بغير لفظ (قل) وضمائر المتكلّم وحروف المقطعات لتعيّنها حينئذ للقرآنية ولا ينوي بها تلاوة القرآن العظيم فتجوز بها الرقيّة أيضاً بهذه القيود للاستشفاء. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٨٢٨)، مترجماً وملخصاً. ١٢ وفي مقام آخر: فمعنى القراءة بنيّة الدعاء أن يكون الكلام نفسه دعاء فيريد به إنشاء لا تلاوة الكلام العزيز. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٨٢٨). ١٢ وفي مقام آخر: فمعنى القراءة بنيّة الدعاء أن يكون الكلام نفسه دعاء فيريد به إنشاء لا تلاوة الكلام العزيز. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٨٢٨). ١٢

(۱) قوله: [مس المصحف... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: يحرم للمحدث مس المصحف مطلقاً سواء كان فيه المكتوب هو نظم القرآن العظيم فقط أو معه الترجمة والتفسير ورسم الخط وغيرها لأن بهذا القدر لا يزول عنه اسم المصحف بل إنّما يقال له القرآن المحيد حينئذ أيضاً ولا يعطى له اسم آخر كالترجمة والتفسير أو غيرها لأن هذه الزوائد تابعة للقرآن العظيم وليست عليحدة ولهذا لا يجوز مس بياض حاشية المصحف أيضاً وهكذا مس الترجمة ممنوع وإن كان مكتوباً عليحدة. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٧٩٣/١، مترجماً وملخصاً). ١٢ وقال في موضع آخر نقلاً عن ردّ المحتار: في السراج عن الإيضاح أن كتب النقسير لا يجوز مس موضع القرآن منها وله أن يمس غيره وكذا كتب الفقه إذا كان فيها شيء من القرآن بخلاف المصحف فإن الكلّ فيه تبع للقرآن. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٧٩٤/١). ١٢

إلى لوقت كل فرض ويصلون به ما شاءوا من الفرائض والنوافل ويبطل وضوء المعذورين بخروج الوقت فقط. ولا يصير معذوراً حتى يستوعبه العذر وقتا كاملا ليس فيه انقطاع بقدر الوضوء والصلاة وهذا شرط ثبوته وشرط دوامه وجوده في كل وقت بعد ذلك ولو مرة...........

ولا يمكن حبسه بحشو من غير مشقة ولا بجلوس ولا بالإيماء في الصلاة فبهذا يتوضّؤون (لوقت كلّ فرض) لا لكل فرض ولا نفل لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «المستحاضة تُتَوَضَّأُ لوقت كلّ صلاة» رواه سبط ابن الجوزي عن أي حنيفة رحمه الله تعالى فسائر ذوي الأعذار في حكم المستحاضة فالدليل يشملهم (ويصلّون به) أي: بوضوئهم في الوقت (ما شاءوا من الفرائض) أداء للوقتيّة وقضاء لغيرها ولو لزم الذمة زمان الصحّة (و) ما شاؤوا من (النوافل) والواجبات كالوتر والعيد وصلاة جنازة وطواف ومس مصحف (ويبطل وضوء المعذورين) إذا لم يطرأ نقض غير العذر (بخروج الوقت (المحمل علي عليه عند أبي حنيفة ومحمد (فقط) وعند زفر بدخوله فقط وقال أبو يوسف بهما (الله عليه الله الله الله المحمل عليه المحمل عليه المحمل عليه المحمل المحمل عليه المحمل المحمل عند أبي بناقض (معذوراً وهذا) الاستيعاب الحقيقي بوجود العذر في جميع الوقت والاستيعاب الحكمي الغلام الفليل الذي لا يسع الطهارة والصلاة (شرط ثبوته) أي: العذر (وشرط دوامه) أي: العذر (وجوده) أي: العذر (في كلّ وقت بعد ذلك) الاستيعاب الحقيقي أو الحكمي (ولو) كان وجوده (مرق) واحدة ليعلم بها بقاؤه العذر (في كلّ وقت بعد ذلك) الاستيعاب الحقيقي أو الحكمي (ولو) كان وجوده (مرق) واحدة ليعلم بها بقاؤه العذر (في كلّ وقت بعد ذلك) الاستيعاب الحقيقي أو الحكمي (ولو) كان وجوده (مرق) واحدة ليعلم بها بقاؤه العذر (في كلّ وقت بعد ذلك) الاستيعاب الحقيقي أو الحكمي (ولو) كان وجوده (مرق) واحدة ليعلم بها بقاؤه العذر (في كلّ وقت بعد ذلك) الاستيعاب الحقيقي أو الحكمي (ولو) كان وجوده (مرق) واحدة ليعلم بها بقاؤه

<sup>(</sup>۱) قوله: [بخروج الوقت... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: فإن مفاد كلامهم أن كون وضوء المعذور وضوء عذر أي: ما حكمه حكم انتقاض بذلك العذر بل بخروج الوقت يتوقّف على أحد أمرين إمّا أن يقارنه العذر أو يلحقه في الوقت أمّا لو سبقه ولم يوجد مع الوضوء ولا بعده في الوقت فهو كوضوء صحّة ينتقض بالعذر ولا ينتقض بخروج الوقت. ("جد الممتار" ٤٧٢/١). ١٢

قوله: [بهما] أي: بأحدهما أي: يبطل وضوءه بدخول الوقت أو خروجه، فلو توضاً للفجر لا يصلّي الضحى عند أبي
 يوسف لخروج وقت الفجر ولم يدخل وقت جديد ولو توضاً للضحى لا يصلّي الظهر لدخول وقت الظهر ولم يخرج
 وقت معتبر.

<sup>(</sup>٣) قوله: [ولا يصلّي العيد بوضوء الصبح] هكذا لا يصحّ الإشراق بوضوء الصبح، قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن حين سئل أنّه هل للمعذور أن يصلّي الإشراق بوضوء الصبح. (قال) لا، لأنّ خروج الوقت ناقض لوضوء المعذور. نعم له أن يصلّي بوضوء الإشراق إلى آخر الظهر من الفرض والنفل، والله تعالى أعلم. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٧٤/٤ مترجماً وملحّصاً). ١٢

وشرط انقطاعه وخروج صاحبه عن كونه معذوراً خلو وقت كامل عنه.

(وشرط انقطاعه وخروج صاحبه عن كونه معذوراً خلو وقت كامل عنه) بانقطاعه حقيقة فهذه الثلاث شروط الثبوت والدوام والانقطاع نسأل الله العفو والعافية بمنّه وكرمه.

### باب الانجاس والطَّهَارَة عَنها

#### تنقسم النجاسة إلى قسمين غليظة وخفيفة فالغليظة كالخمر والدم...

١) قوله: [النجاسة الحكميّة] أي: الحدث الأصغر والأكبر والحيض والنفاس. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [في قبره الطهارة] لقوله صلّى الله تعالى عليه وسلّم: «اتقوا البول فإنّه أوّل ما يحاسب به العبد في القبر»، أخرجه الطبراني في الكبير، ١٣٣/٨. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [النجاسة] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: إنّ الأصل في الشريعة المطهّرة هـ و الطهارة والحلّة إلاّ في بعض الأشياء فإنّ الأصل فيها هو الحرمة كالدماء والفروج والمضار والخبائث. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٤٧٦/٤، من المتن والهامش كليهما، ٥٢٢/٥). ١٢.

قوله: [بول الإبل] خبر العرنيين: عن أنس رضي الله تعالى عنه قال: قدم أناس من عكل أو عرينة، فاجتووا المدينة، فأمرهم النبي صلّى الله تعالى عليه وسلّم بلقاح وأن يشربوا من أبوالها وألبانها، فانطلقوا فلمّا صحوا قتلوا راعي النبي صلّى الله تعالى عليه وسلّم واستاقوا النعم فحاء الخبر في أوّل النهار فبعث في آثارهم فلمّا ارتفع النهار حيئ بهم فأمر بقطع أيديهم وأرجلهم وسمرت أعينهم وألقوا في الحرّة يستسقون فلا يسقون قال أبو قلابة: فهؤلاء سرقوا وقتلوا وكفروا بعد إيمانهم وحاربوا الله ورسوله. أخرجه البخاري في الوضوء، باب أبوال الإبل والدواب والغنم ومرابضها. ١٢ "صحيح البخاري"، ١٠٠/١.

و المسفوح ولحم الميتة وإهابها وبول ما لا يؤكل لحمه ونجو الكلب ورجيع السباع ولعابها وخرء الدجاج والبط والإوز وما ينقض الوضوء بخروجه من بدن.....

المسفوح (١) للآية الشريفة: ﴿أَوْ دَماً مَّسْفُوحاً ﴾ [الأنتها : ١٤٥] لا الباقي في اللحم المهزول والسمين والباقي في عروق المذكّى ودم الكبد والطحّال والقلب (٢) وما لا ينقض الوضوء في الصحيح ودم البَقِّ والبراغيث والقمل وإن كثر ودم السمك في الصحيح ودم الشهيد في حقّه (ولحم الميتة) ذات الدم لا السمك والجرّاد وما لا نفس له سائلة (وإهابها) أي: جلد الميتة قبل دبغه (وبول ما لا يؤكل لحمه) كالآدمي ولو رضيعاً والذئب وبول الفأرة ينجس الماء لإمكان الاحتراز عنه؛ لأنّه يخمر ويعفي عن القليل منه ومن خرئها في الطعام والثياب للضرورة (ونجو الكلب) بالجيم رجيعه (ورجيع السباع) من البهائم كالفهد والسبع والخنزير (ولعابها) أي: سباع البهائم لتولّده من بدن من لحم نجس (وخوء الدجاج (٣)) بتثليث الدال (والبطّ والإوز) لنتنه (وما ينقض الوضوء (١) بخروجه من بدن

- (۱) قوله: [الدم المسفوح] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: ملخصه دم استقر في اللحم (بعد الذبح) طاهر على المذهب الصحيح ويصح الوضوء بماء ألقي فيه اللحم. وفي موضع آخر: أكله ممنوع والتفصيل سيأتي. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٥٦٥/٢، مترجماً وملخصاً، ٢٣٧،٢٤١/٢٠، مفهوماً). ١٢
- (٢) قوله: [دم الكبد والطحال والقلب] وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: جزم بنجاسة دم القلب في العتابية وخزانة وقنية وغيرها وهكذا قال الإمام برهان الدين المرغيناني صاحب الهداية في كتاب التجنيس والمزيد، وإن كان مختار مراقي الفلاح ودر "المختار ورد المحتار هو الطهارة وظاهر أن النجاسة مثبتة للحرمة والطهارة ليست بمفيدة للحلّة. (فلا يلزم حلّة دم القلب على قول الطهارة أيضاً). ١٢ ("الفتاوى الوضوية" المخرجة، ٢٣٧/٢، ملخصا ومترجما ومزيدا ما بين الهلالين)

عكم خرء الطير لل يؤكل المياء المياء المياء كحمامة كالدجاج والبط والأوز المعافر طاهر المجاسة مغلظة

(٤) قوله: [وما ينقض الوضوء... إلخ] الظاهر أنه أراد غير الريح وإلا يرد عليه النقض لأنّها تنقض الوضوء بخروجها من بدن الإنسان المكلّف وليست بنجسة ولا يرد النقض على الضابطة التي بينها الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن حيث قال في كلّ ما يخرج من بدن الإنسان: «ما ليس بحدث ليس بنجس». ("الفتاوى الرضوية" المخرجة ٢٦٥/١، مترجماً وملخّصاً). ١٢

جِليِن: المَكِنِيَةِ العِلميَّةِ (الدَّعُومُ الإسْلاميَّة

**(**T)

و الإنسان وأما الخفيفة فكبول الفرس وكذا بول ما يؤكل لحمه وخرء طير لا يؤكل وعفي قدر الدرهم من المغلظة وما دون ربع الثوب أو البدن من الخفيفة وعفي رشاش بول كرؤوس الإبر....

الإنسان) كالدم السائل والمني والمذي والودي والاستحاضة والحيض والنفاس والقيء ملء الفم ونجاستها غليظة بالاتفاق لعدم معارض دليل نجاستها عنده ولعدم مساغ الاجتهاد في طهارتها عنـدهما. (وأمّا) القـسم الثـاني وهـي النجاسة (الخفيفة فكبول الفرس) على المفتى به؛ لأنّه مأكول وإن كره لحمه وعند محمّد طاهر (وكذا بول) كلّ (ما يؤكل لحمه) من النعم الأهلية والوحشية كالغنم والغزال قيَّد ببولها؛ لأنَّ روث الخيل والبغال والحمير وخثي البقر وبعر الغنم نجاسته مغلظة عند الإمام لعدم تعارض نصين، وعندهما خفيفة لاختلاف العلماء وهو الأظهر لعموم البلوي وطَهَّرَها محمّد آخراً وقال لا يمنع الروث وإن فحش لبلوي الناس بامتلاء الطرق والخانات بها وجَرَّةُ البعير كسرقينه وهي ما يصعد من جوفه إلى فيه فكذا جرة البقر والغنم . وأمّا دم السمك ولعاب البغل والحمار فطاهر في ظاهر الرواية وهو الصحيح (و) من الخفيفة (خرء طير لا يؤكل) كالصقر والحدأة في الأصحّ لعموم البضرورة وفي رواية طاهر وصحّحه السرخْسي. ولمّا بين القسمين بين القدر المعفوّ عنه فقال (**وعفي قدر الدرهم)** وزناً في المتحسّدة وهو عشرون قيراطاً ومساحة في المائعة وهو قدر مقعر الكفّ داخل مفاصل الأصابع كما وفقه الهندواني وهو الصحيح فذلك عفو (من) النجاسة (المغلظة) فلا يعفي عنها إذا زادت على الدرهم مع القدرة على الإزالة (و) عُفيَ قدر (ما دون ربع الثوب) الكامل (أو البدن) كلّه على الصحيح (من الخفيفة) لقيام الربع مقام الكلّ كمسح ربع الرأس وحلقه وطهارة ربع الساتر وعن الإمام ربع أدنى ثوب تجوز فيه الصلاة كالمئزر وقال الإمام البغدادي المشهور بالأقطع هذا هو أصح(١) ما روي فيه لكنّه قاصر على الثوب، وقيل ربع الموضع المصاب كالـذيل والكُـمِّ قال في "التحفة" هو الأصحّ وفي الحقائق وعليه الفتوى، وقيل غير ذلك (وعفي رشاش بول) ولو مغلظاً (كرؤوس الإبر) ولو محلِّ إدخال الخيط للضرورة وإن امتلأ منه الثوب والبدن ولا يجب غسله لو أصابه ماء كثير، وعن أبي يوسف يجب ولو ألقيت نجاسة في ماء فأصابه من وقعها لا ينجسه ما لم يظهر أثر النجاسة ويعفي عمّا لا يمكن الاحتراز عنه من غسالة الميّت ما دام في علاجه لعموم البلوي وبعد اجتماعها تنجّس ما أصابته وإذا انبسط الدهن النجس فزاد على القدر المعفوّ عنه لا يمنع في اختيار المرغيناني وجماعة بالنظر لوقت الإصابة ومختار غيرهم المنع فإن صلَّى قبل اتساعه صحَّت وبعده لا وبه أخذ الأكثرون كما في السراج الوهاج، ولو مشي في السوق فابتَلُّ قدماه من ماء رش فيه لم تجز صلاته لغلبة النجاسة فيه، وقيل تجزيه وردغة (٢) الطين والوحل الذي فيه نجاسة عفو إلاّ إذا

<sup>(</sup>١) قوله: [هذا هو أصح] إشارة إلى قوله: وعن الإمام ربع أدنى تجوز فيه الصلاة.

٢) قوله: [وردغة] أي: الماء والطين.

ولو ابتل فراش أو تراب نجسان من عرق نائم أو بلل قدم وظهر أثر النجاسة في البدن والقدم تنجسا وإلا فلا كما لا ينجس ثوب جاف طاهر لف في ثوب نجس رطب لا ينعصر الرطب لو عصر ولا ينجس ثوب رطب بنشره على أرض نجسة يابسة فتندت منه ولا بريح هبت على نجاسة فأصابت الثوب إلا أن يظهر أثرها فيه. ويطهر متنجس بنجاسة مرئية بزوال عينها ولو بمرة على الصحيح...

علم عين النجاسة للضرورة (ولو ابتلّ فراش أو تراب نجسان) وكان ابتلالهما (من عرق نائم) عليهما (أو) كان من (بلل قدم وظهر أثر النجاسة) وهو طعم أو لون أو ريح (في البدن والقدم تنجسا) لوجودها بالأثر (وإلّا) أي: وإن لم يظهر أثرها فيهما (فلا) ينجسان (كما لا ينجس ثوب جاف طاهر لُفَّ في ثوب نجس<sup>(۱)</sup> رطب لا ينعصر الرطب لو عُصر) لعدم انفصال حرم النجاسة إليه . واختلف المشايخ فيما لو كان الثوب الجاف الطاهر بحيث لو عصر لا يقطر فذكر الحلواني أنه لا ينجس في الأصح وفيه نظر؛ لأن كثيراً من النجاسة يتشرّبه الجاف ولا يقطر بالعصر كما هو مشاهد عند ابتداء غسله فلا يكون المتصل إليه مجرّد نداوة إلا إذا كان النجس لا يقطر بالعصر فيتعيّن أن يفتي بخلاف ما صحّح الحلواني (ولا ينجس ثوب رطب بنشره على أرض نجسة) ببول أو سرّقين لكنّها (يابسة فتندّت) الأرض (منه) أي: من الثوب الرطب ولم يظهر أثرها فيه (ولا) ينجس الثوب (بريح هبت على نجاسة فأصابت) الريح (الثوب إلا أن يظهر أثرها) أي: النجاسة وغيره بعدمه وتقدّم أنّ الصحيح طهارة لاتصالها به ولو خرج منه ريح ومقعدته مبلولة حكم شمس الأئمة بتنجيسه وغيره بعدمه وتقدّم أنّ الصحيح طهارة الريح الخارجة فلا تنجّس الثياب المبتلّة. (ويطهر متنجس) سواء كان بدناً أو ثوباً أو آنية (بنجاسة) ولو غليظة (مرئية (۱)) كان (بمرة) أي: غسلة واحدة (على الصحيح) ولا يشترط التكرار؛ لأنّ النجاسة (مرئية (۱))

<u> جمليتن: المُكِرِينَةِ العِلميَّةِ (الدَّعوةُ الإسْلاميَّةِ)</u>

1.7

<sup>(</sup>۱) قوله: [لف في ثوب نجس] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: فأقول وبالله التوفيق ليس سبب تنجّس الطاهر محاورته لنجس ألا ترى ان لو لف ثوب نجس في ثوب طاهر لم يتنجّس الطاهر إذا كانا يَابِسَيْنِ بل ولا إذا كانت في النجس بقيّة نداوة يظهر بها في الطاهر مجرّد أثر كما في الدر والشامي وبيّنّاه في فتاوانا بل هو اكتساب الطاهر حكم النجاسة عند لقاء النجس وذلك يحصل في الطاهر المائع القليل بمجرّد اللقاء وإن كان النجس يابساً لا بلّة فيه، وفي الطاهر الغير المائع بانتقال البلة النجسة إليه فلا بدّ لتنجيسه من بلة تنفصل ثمّ يختلف الأمر باختلاف جرم الطاهر لطافة وكثافة. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٦٣/٢، مختصراً). ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [مرئية] واعلم أنّ الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن قد حقّق وبسط في مسئلة تعيين النجاسة المرئية والغير المرئية وقال بعد بحث طويل: أقول وتعرف ما في كلّ هذه بحرف واحد، فاعلم أنّ المسائل هاهنا أربع مسئلة. التطهير بإزالة العين أو غلبة الظنّ، ومسئلة وقوع نجس في حوض كبير، ومسئلة الخفّ، ومسئلة التقدير بوزن الدرهم أو مساحته، وزاد في البدائع أخرى مسئلة الوقوع في البئر فمسئلة التطهير والحوض الكبير فريق وسائرهن فريق، والمراد بالمرئي في

### ﴾ ولا يضر بقاء أثر شق زواله وغير المرئية بغسلها ثلاثا والعصر كل مرة..

فيه باعتبار عينها فتزول بزوالها وعن الفقيه أبي جعفر أنّه يغسل مرّتين بعد زوال العين إلحاقاً لها بغير مرئية غسلت مرة وعن فخر الإسلام ثلاثاً بعده كغير مرئية لم تغسل ومسح محلّ الحجامة بثلاث خرق رطبات نظاف مجزئ عن الغسل؛ لأنّه يعمل عمله (ولا يضرّ بقاء أثر) كلون أو ريح في محلّها (شق زواله) والمشقّة أن يحتاج في إزالته لغير الماء أو غير المائع كحرض(١) وصابون؛ لأنّ الآلة المعدّة للتطهير الماء فالثوب المصبوغ بمتنجّس يطهر إذا صار الماء صافياً مع بقاء اللون، وقيل يغسل بعده ثلاثاً ولا يضرّ أثر دهن متنجّس على الأصحّ لزوال النجاسة المحاورة بالغسل بخلاف شحم الميتة؛ لأنّه عين النجاسة والسمن والدهن المتنجّس يطهر بصبّ الماء عليه ورفعه عنه ثلاثاً، والعسل يصبُّ عليه الماء ويغليه حتّى يعود كما كان ثلاثاً، والفخار الجديد يغسل ثلاثـاً بانقطاع تقـاطره في كـلّ منها، وقيل يحرق الجديد ويغسل القديم والأواني الثقيلة تطهر بالمسح والخشب الجديد ينحت والقديم يغسل واللحم المطبوخ بنجس حتّى نضج لا يطهر، وقيل يغلي ثلاثاً بالماء الطاهر ومرقته تـصبّ لا حير فيهـا وعلـي هـذا الدجاج المغلى قبل إخراج أمعائها وأمّا وضعها بقدر انحلال المسام لنتف ريشها فتطهر بالغسل وتمويه الحديد بعد سقيه بالنجس مرات ويتّجه مرة لحرقه وقبل التمويه يُطَهِّرُ ظاهرها بالغسل والتمويه يطهّر باطنها عند أبي يوسف وعليه الفتوى، والاستحالة(٢) تطهر الأعيان النجسة كالميتة إذا صارت ملحاً والعذرة تراباً أو رماداً كما سنذكره والبَلُّهُ النجسة في التنور بالإحراق (٢)، ورأس الشاة إذا زال عنها الدم به والخمر إذا خُلَّلَت كما لو تخلَّلت والزيت النجس صابوناً (و) يطهّر محلّ النجاسة (غير المرئية بغسلها ثلاثاً) وجوباً وسبعاً مع الترتيب ندباً في نجاسة الكلب خروجاً من الخلاف (**والعصر كلّ مرة)** تقديراً لغلبة الظنّ في استخراجها في ظاهر الرواية وفي رواية يكتفي بالعصر مرةً وهو أوفق ووضعه في الماء الجاري يغني عن التثليث والعصر كالإناء إذا وضعه فيه فامتلأ وخرج منه طهر و إذا غسله في أوان فهي والمياه متفاوتة فالأولى تطهر وما تصيبه بالغسل ثلاثاً والثانية باثنتين والثالثة بواحدة وإذا نسبي محلّ النجاسة فغسل طرفاً من الثوب بدون تحرّ حكم بطهارته على المختار ولكن إذا ظهرت في محلّ آخر أعـاد

الفريق الآخر هو المتجسد أي ما يرى له بعد الجفاف جرم شاخص فوق سطح المصاب ولا يكفي مجرد اللون وبغير المرئي غير المتجسد أي ما لا يرى له بعد الجفاف جرم شاخص، وإن بقي اللون والمراد بالمرئي في مسئلة التطهير والحوض الكبير ما يدركه البصر وإن جف ولو بمجرد لونه من دون جرم مرتفع فوق المصاب وبغير المرئي ما لا يحس له بالبصر بعد الجفاف أو في الماء عين ولا أثر. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٧٧،٧٨/٣، بحذف المراجع). ١٢

<sup>(</sup>١) قوله: [حرض] رماد إذا ذر في الماء انعقد وصار كالصابون.

<sup>(</sup>٢) **قوله:** [والاستحالة] هي التحويل من شيء إلى شيء آخر.

<sup>(</sup>٣) قوله: [التنور بالإحراق] أي: إذا تنجّس التنّور ببول أو نحوه ثمّ جفّت البلة النجاسة بحرارة النّار يطهر.

و تطهر النجاسة عن الثوب والبدن بالماء وبكل مائع مزيل كالخل وماء الورد ويطهر الخف ونحوه بالدلك من نجاسة لها جرم ولو كانت رطبة ويطهر السيف ونحوه بالمسح. وإذا ذهب أثر......

الصلاة (وتطهر النجاسة) الحقيقية مرئية كانت أو غير مرئية (عن الثوب والبدن بالماء) المطلق اتفاقاً وبالمستعمل على الصحيح لقوة الإزالة به (و) كذا تطهر عن الثوب والبدن في الصحيح (بكلّ مائع) طاهر على الأصحّ (مزيل) لوجود إزالتها به فلا تطهر بدهن لعدم خروجه بنفسه ولا باللبن ولو مخيضاً (١) في الصحيح، وروي عن أبي يوسف لو غسل الدم من الثوب بدهن أو سمن أو زيت حتّى ذهب أثره جاز . والمزيل (كالخلّ وماء الورد) والمستخرج من البقول لقوّة إزالته لأجزاء النجاسة المتناهية كالماء بخلاف الحدث؛ لأنّه حكميّ وخُصٌّ بالماء بالنصّ وهو أهون موجود فلا حرج ويطهر الثدي إذا رضعه الولد وقد تنجّس بالقيء ثلاث مرّات بريقـه . وفـم شـارب الخمـر بترديد ريقه وبلعه ولحس الأصبع ثلاثاً عن نجاسة وخص التطهير محمد بالماء وهو إحدى الروايتين عن أبي يوسف (ويطهر الخف ونحوه) كالنعل بالماء وبالمائع و (بالدلك (٢٠) بالأرض أو التراب (من نجاسة لها جرم) ولو مكتسباً من غيرها على الصحيح كتراب أو رماد وضع على الخفّ قبل جفافه من نجاسة مائعة (ولو كانت) المتجسّدة من أصلها أو باكتساب الجرم من غيرها (رطبة) على المختار للفتوي وعليه أكثر المشايخ لقوله صلَّى الله عليه وسلّم: «إذا وطئ أحدكم الأذي بخفيّه فطهورهما التراب» ولقوله صلّى الله عليه وسلّم: «إذا جاء أحـدكم المـسجد فلينظر في نعليه فإن رأى أذى أو قذراً فليَمْسَحَهُمَا وليصلّ فيهما» قيّد بالخفّ احترازاً عن الثوب والبساط واحترازاً عن البدن إلاَّ في المني لما تقدِّم (ويطهر السيف ونحوه) كالمرآة والأواني المدهونة والخشب الخرائطي (٣) والآبنوس والظفر (بالمسح) بتراب أو خرقة؛ لأنّها لا تتداخلها أجزاء النجاسة أو صوف الشاة المذبوحة فلا يبقى بعد المسح إلاَّ القليل وهو غير معتبر ويحصل بالمسح حقيقة التطهير، في رواية فإذا قطع بها البطَّيخ يحلُّ أكله واختاره الإسبيجابي ويحرم على رواية التقليل واختاره القدوري، ولا فرق بين الرطب والجاف والبول والعذرة على المختار للفتوي؛ لأنَّ الصحابة رضي الله عنهم كانوا يقـتـلون الكـفـار بسيوفهم ثمَّ يمسحونها ويصلُّون معها (**وإذا ذهب أثر** 

<sup>(</sup>١) قوله: [مخيضاً] اللبن المخيض: ما أخذ زبده. القاموس، مخض.

<sup>(</sup>٢) قوله: [بالدلك] هكذا لو تناثرت النجاسة بنفسها بعد الجفاف بملاقاة التراب أو الرمل وإن كانت على بدن الدابّة. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٩١/٣، ملخّصاً ومترجماً). ١٢

<sup>&</sup>quot;) قوله: [الخشب الخرائطي] هو خشب يخرطه الخراط فيصير صقيلاً أي: أملس كالمرآة. منحة الخالق لابن عابدين بهامش "البحر الرائق"، ١/١٨.

و النجاسة عن الأرض وجفت جازت الصلاة عليها دون التيمم منها ويطهر ما بها من شجر و كلا ملى المنجو و كلا المنجو و المنجو و المنجو و المنجو و المنبع و المنافع و المنافع و المنافع و المنافع و المنطق و المنطق

النجاسة عن الأرض و) قد (جفّت) ولو بغير الشمس على الصحيح طهرت و (جازت الصلاة عليها(۱)) لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «أيُّما أرض حَفَّتْ فقد زكت» (دون التيمم(۱) منها) في الأظهر لاشتراط الطيِّب نصاً وروي جوازه منها (ويطهر ما بها) أي: الأرض (من شجر وكلاً) أي: عشب (قائم) أي: نابت فيها (بجفافه) من النجاسة لا يبسه عن رطوبته وذهاب أثرها تبعاً للأرض على المختار، وقيل لا بدّ من غسله (وتطهر نجاسة استحالت عينها كأن صارت ملحاً) أو تراباً أو أطرونا(۱) (أو احترقت بالنار) لتصير رماداً طاهراً على الصحيح لتبدّل الحقيقة كالعصير يصير خمراً فينجّس ثمّ يصير خلاً فيطهر و بخار الكنيف والإصطبل والحمام إذا قطر لا يكون نجساً استحساناً، والمستقطر من النجاسة نجس كالمسمّى بالعَرقي فهو حرام. وبيض ما لا يؤكل قيل نجس كلحمه، وقيل طاهر، (ويطهر المني الحاف) ولو منيّ امرأة على الصحيح (بفركه عن الثوب) ولو جديداً مبطناً (و) عن (البدن) بفركه في ظاهر الرواية إن لم يتنجّس بملطخ خارج المخرج كبول (ويطهر) المني (الرطب بغسله) لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «اغْسليْه رطباً وَافْرُ كيْه يابساً»، فإذا أصابه الماء بعد الفرك فهو و نظائره كالأرض إذا خارت. وقد اختلف التصحيح والأولى اعتبار الطهارة في الكلّ كما تفيده المتون وملاقاة الطاهر طاهراً مثله لا توجب التنجيس.

قوله: [جازت الصلاة عليها] بين الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن توجيهه نقلاً عن البدائع: أنّ إحراق الشمس ونسف الرياح أثرها في تقليل النجاسة دون استئصالها والنجاسة وإن قلّت تنافي وصف الطهارة فلم يكن إتياناً بالمامور به فلم يجز (التيمّم) فأمّا النجاسة القليلة فلا تمنع جواز الصلاة عند أصحابنا ولا يمتنع أن يعتبر القليل من النجاسة في بعض الأشياء دون البعض ألا ترى أنّ النجاسة القليلة لو وقعت في الإناء تمنع جواز الوضوء به ولو أصابت الثوب لا تمنع جواز الصلاة. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣١٦،٣١٧/٣، مزيداً منا ما بين الهلالين). ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [دون التيمّم] وهذا إذا حفّت بالشمس أو الهواء وأمّا إذا غسلت الأرض النجسة بالماء أو احترقت بالنّار فزالت أجزاء النجاسة كلّها فيجوز بها التيمّم أيضاً. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٧٠٧/٣). ١٢

<sup>(</sup>١) قوله: [أو أطرونا] لعلّه الطين الأسود مثل الحمأة.

# نَفُمُ الْإِنْضَيْا ﴾ وَ هُ مِرَا قِيالِفِيلا ﴿ ﴾ • • • • • • ﴿ فَصَلَّ : فِي طِهَارَةٌ جُلُورِ الْمَيْمَةِ وَنَحْوِهَا -

### فَصِلُ: في طِهَارَةُ جُلُورُ الْمُتَلَةُ وَنَحْ هَا

يطهر جلد الميتة بالدباغة الحقيقية كالقرظ وبالحكمية كالتتريب والتشميس إلا جلد الخنزير والآدمي وتطهر الذكاة الشرعية جلد غير المأكول دون لحمه على أصح ما يفتي به.....

(فصل: يطهر جلد الميتة) ولو فيْلاً؛ لأنّه كسائر السباع في الأصحّ؛ لأنّه صلّى الله عليه وسلّم: «كان يتمشّط بمشط من عاج»، وهو عظم الفيل ويطهر جلد الكلب؛ لأنّه ليس نجس العين في الصحيح (بالدباغة الحقيقية كالقرظ) وهو ورق السلم أو ثمر السنط والعفص وقشور الرمان والشَّبِّ (وب) الدباغة (الحكمية كالتتريب والتشميس) والإلقاء في الهواء فتحوز الصلاة فيه وعليه والوضوء منه لقوله صلّى الله عليه وسلم: «أيَّما إهَاب دُبغ فقد طَهُر»، وأراد صلّى الله عليه وسلّم أن يتوضّأ من سقاء فقيل له إنّه ميتة فقال دباغه مزيل خبثه أو نجسه أو رجسه وقال صلَّى الله عليه وسلَّم: «استمتعوا بجلود الميتة إذا هي دبغت»، تراباً كان أو رماداً أو ملحاً أو ما كان بعد أن يزيل صلاحه (إلا جلد الخنزير) لنجاسة عينه والدباغة لإخراج الرطوبة النجسة من الجلد الطاهر بالأصالة وهذا نجس العين (و) جلد (الآدمي) لحرمته صوناً له لكرامته وإن حكم بطهارته به لا يجوز استعماله كسائر أجزاء الآدمي (وتطهّر الذّكاة الشرعية) خرج بها ذبح المحوسي شيئاً والمحرم صيداً وتارك التسمية عمداً (١)، (جلد غير المأكول) سوى الخنزير لعمل الذكاة عمل الدباغة في إزالة الرطوبات النجسة بل أولى (دون لحمه) فالا يطهر (على أصحّ ما يفتى به<sup>(۱)</sup>) من التصحيحين المختلفين في طهارة لحم غير المأكول وشحمه بالذكاة الشرعية للاحتياج

قوله: [وتارك التسمية عمداً] اعلم أنّ ذبح المحوسي، والمحرم، وتارك التسمية عمداً كلا ذبح لحكم الشرعي بأنّه ميتة فيما يؤكل. ("رد المحتار"، أحكام الدباغة، ٦٨٣/١).

قوله: [على أصحّ ما يفتي به] وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن نقلاً عن قاضي خان: الـذبح مطلقاً يطهـر الجلد مجوسياً كان الذابح أو مرتداً وهو الأصحّ، وعن بحر الرائق: إنّ ذبيحة المحوس وتارك التسمية عمداً توجب الطهارة على الأصحّ وإن لم يكن مأكولاً، وعن فتاوي الإمام القاضي فخر الدين: ما يطهر جلده بالـدباغ يطهـر لحمـه بالـذكاة ذكـره شمس الأيمة الحلواني، وقال بنفسه في اشتراط كون الذكاة شرعية لطهارة الجلد: فأقول: نعم ذلك في حقّ الحلّ أمّا طهارة الجلد فلا تتوقّف عليه وإنّما هي لأنّ الذبح يعمل عمل الدباغ في إزالة الرطوبات النجسة كما في الهداية بل لأنّه يمنع من اتصالها به والدباغ مزيل بعد الاتصال ولمّا كان الدباغ بعد الاتصال مزيلاً ومطهراً كانت الذكاة المانعة من الاتصال أولى أن تكون مطهرة كما في العناية ولا شكّ أنّ هذا يعمّ كلّ ذبح فكان كما إذا دبغ مجوسيّ فالأظهر ما اختاره الإمام قاضيي خان هذا، ولعلّ الأوفق بالقياس والألصق بالقواعد ما ذكر تصحيحه في التنوير والدر والقنية أيضاً وبه جزم الأكمل والكمال وابن الكمال في العناية والفتح والإيضاح وبالجملة هما قولان مصحّحان وهذا أوفق وذاك أرفق فاختر لنفسك والاحتياط أولي. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة ٢٥٧/٣-٢٥٩، ملخصاً ومترجماً يسيراً). ١٢

وكل شيء لا يسري فيه الدم لا ينجس بالموت كالشعر والريش المجزوز والقرن والحافر والعظم ما لم يكن به دسم والعصب نجس في الصحيح ونافجة المسك طاهرة كالمسك وأكله حلال والزباد طاهر تصح صلاة متطيب به.

إلى الجلد(۱) (وكلّ شيء) من أجزاء الحيوان غير الخنزير (لا يسري فيه الدم لا ينجّس بالموت)؛ لأنّ النجاسة باحتباس الدم وهو منعدم فيما هو (كالشعر والريش المجزوز (۲))؛ لأنّ المنسول جذره نجس (والقرن والحافر والعظم ما لم يكن به (۲)) أي: العظم (دسم) أي: ودَكّ؛ لأنّه نجس من الميتة فإذا زال عن العظم زال عنه النجس والعظم في ذاته طاهر لما أخرج الدارقطني: «إنّما حرّم رسول الله صلّى الله عليه وسلّم من الميتة لحمها»، فأمّا الجلد والشعر والصوف فلا بأس به (والعصب نجس في الصحيح) من الرواية؛ لأنّ فيه حياة بدليل التألّم بقطعه، وقيل طاهر؛ لأنّه عظم غير صُلْب (ونافجة (٤) المسك طاهرة) مطلقاً ولو كانت تفسد بإسالة الماء كما تقدّم في الدباغة الحكمية (كالمسك) للاتفاق على طهارته (وأكله) أي: المسك (حلال) ونصّ على حلّ أكله؛ لأنّه لا يلزم من طهارة الشيء حلّ أكله كالتراب طاهر لا يحل أكله (والزّباد) معروف (طاهر تصحّ صلاة متطيب به) لاستحالته للطيبية كالمسك فإنّه بعض دم الغزال وقد اتفق على طهارته وليس إلاّ بالاستحالة للطيبية والاستحالة مطهرة والله تعلى الموفق بمنّه وكرمه.

قوله: [للاحتياج إلى الجلد] قال ابن عابدين: جاز أن تعتبر الذكاة مطهرة لجلده، للاحتياج إليه للصلاة فيه وعليه ولدفع الحرّ والبرد، وستر العورة بلبسه دون لحمه لعدم حلّ أكله الذي هو المقصود من طهارته، والحاصل أنّ ذكاة الحيوان مطهّرة لجلده ولحمه إن كان الحيوان مأكولاً وإلاّ فإن كان نجس العين فلا تطهر شيئاً منه وإلاّ فإن كان جلده لا يحتمل الدباغة فكذلك؛ لأنّ جلده حينئذ يكون بمنزلة اللحم وإلاّ فيطهر جلده فقط، والآدمي كالخنزير فيما ذكر تعظيماً له. ("رد المحتار"،

<sup>(</sup>٢) **قوله**: [المجزوز] أي: المقطوع. ١٢

قوله: [والعظم ما لم يكن به... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن إنّ عظم كلّ حيوان سوى الخنزير طاهر مطلقاً حتّى غير المأكول وغير المذبوح ما لم يكن به دسومة نجسة. وقيّدنا بالنجسة لأنّ الحيوان الذي ليس له دم سائل عظمه طاهر مطلقاً وإن كان به دسومة وذلك لأنّ دسومته طاهرة لعدّم اختلاط الدم (وهذا في الطهارة) وأمّا الحلال وجائز الأكل من العظام فهو للحيوان المأكول اللحم المذكى بذبح شرعي. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٤٧٥/٤، مترجماً وملخصاً، ومزيداً ما بين الهلالين. ١٢

٤) قوله: [نافجة المسك] وعاء المسك في حسم الظبي.

### كِتَابُ الصَّلاة

يشترط لفرضيتها ثلاثة أشياء الإسلام والبلوغ والعقل وتؤمر بها الأولاد لسبع سنين وتضرب عليها لعشر بيد لا بخشبة. وأسبابها أوقاتها وتجب بأوّل الوقت.....

(كتاب الصلاة(١) لا بدّ من بيان معناها لغة وشريعة ووقت افتراضها وعدد أوقاتها وبيانها وركعاتها وحكمة افتراضها وسببها وحكمها وركنها وصفتها. فهي في اللغة عبارة عن الدعاء، وفي الشريعة عبارة عن الأركان والأفعال المخصوصة، وفرضت ليلة المعراج وعدد أوقاتها خمس للحديث والإجماع والوتر واجب ليس منها(٢)، وفرضت في الأصل ركعتين ركعتين إلاّ المغرب فأقرَّت في السفر وزيدت في الحضر إلاّ في الفحر، وحكمة افتراضها شكر المنعم، وسببها الأصلي خطاب الله تعالى الأزلي(٢) والأوقات أسباب ظاهراً تيسيراً، وشروطها ستعلمها، وحكمها سقوط الواجب ونيل الثواب، وأركانها ستعلمها، وصفتها إمّا فرض أو واجب أو سنة ستعلمها مفصلة إن شاء الله تعالى. (يشترط لفرضيتها) أي: لتكليف الشخص بها (ثلاثة أشياء: الإسلام)؛ لأنّه شرط للخطاب بفروع الشريعة (والبلوغ) إذ لا خطاب على صغير (والعقل) لانعدام التكليف بدونه (و) لكن (تؤمر بها الأولاد(٤)) إذا وصلوا في السنِّ (لسبع سنين وتضرب عليها لعشر بيد لا بخشبة) أي: عصاً كجريدة رفقاً به وزجراً بحسب طاقته ولا يزيد على ثلاث ضربات بيده قال صلّى الله عليه وسلّم: «مروا أولادكم بالصلاة لسبع واضربوهم عليها لعشر وفرّقوا بينهم في المضاجع»، (وأسبابها أوقاتها وتجب) أي: يفترض فعلها (بأوّل الوقت واضربوهم عليها لعشر وفرّقوا بينهم في المضاجع»، (وأسبابها أوقاتها وتجب) أي: يفترض فعلها (بأوّل الوقت

<sup>(</sup>۱) قوله: [الصلاق] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: الصلوات الخمس نعمة عظمى أعطاناها ربّنا خاصّاً وما أعطى أمّة قبلنا وفرضت على بني إسرائيل صلاتان، ركعتان بالغداة، وركعتان بالعشي فما قاموا بها. وفي موضع آخر: وكان المسلمون يصلّون العصر والضحى قبل أن تفرض الصلوات الخمس. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٨٢،٤٣،٤٤/٥، مترجماً وملخصاً). ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [ليس منها] أي: إنّ الوتر ليس من الفرض القطعي الذي يكفر حاحده وإنّما هـو واحب لقولـه صلّى الله تعـالى عليـه وسلّم: الوتر واحب على كلّ مسلم، والمشهور أنّه فرض عمليّ وواحب اعتقاداً وسنّة ثبوتاً وذلك توفيقاً بين الأقـوال الثلاثـة. "البحر الرائق"، باب الوتر، ٦٦/٢، ملخصاً.

<sup>(</sup>٣) قوله: [خطاب الله تعالى الأزلي] اعلم أن عندهم وجوباً وجوب أداء، ووجود أداء، ولكل منها سبب حقيقي وسبب مجازي، فالواجب الحقيقي إيجاب الله تعالى في الأزل، وسببه الظاهري الأوقات تيسيراً للعباد، ووجوب الأداء سببه الحقيقي خطاب الله تعالى أي: طلبه منّا ذلك، وسببه الظاهري اللفظ الدال على ذلك كلفظ ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلاَةَ ﴾ [البّنَقَرُقُ : ٤٣]، وسبب وجوب الأداء الحقيقي خلق الله تعالى له، وسببه الظاهري استطاعة العبد وهو مع الفعل. ط.

<sup>(</sup>٤) قوله: [تؤمر بها الأولاد] ليتخلقوا بفعلها ويعتادوها لا لافتراضها، وهذا الأمر واحب على الولي.

و وجوبا موسعاً، والأوقات خمسة وقت الصبح من طلوع الفجر الصادق إلى قبيل طلوع الشمس ووقت الظهر من زوال الشمس إلى أن يصير ظل كل شيء مثليه أو مثله سوى ظل الاستواء واختار الثاني الطحاوي و هو قول الصاحبين ووقت العصر من.....

وجوباً موسعاً) فلا حرج حتى يضيق عن الأداء فيتوجّه الخطاب حتما ويأثم بالتأخير عنه. (والأوقات) للصلوات المفروضة (خمسة) أوّلها (وقت) صلاة (الصبح) الوقت مقدار من الزمن مفروض لأمر ما (من) ابتداء (طلوع الفجر) لإمامة جبريل حين طلع الفجر (الصادق) وهو الذي يطلع عرضاً منتشراً والكاذب يظهر طولاً ثمّ يغيب وقد أجمعت الأمّة على أنّ أوّله الصبح الصادق وآخره (إلى قُبيل طلوع الشمس) لقوله عليه السلام: «وقت صلاة الفجر ما لم يطلع قرْنُ الشَّمْس الأول»، (و) ثانيها (وقت) صلاة (الظهر من زوال الشمس) عن بطن السماء بالاتفاق ويمتلد إلى وقت العصر وفيه روايتان عن الإمام في رواية (إلى) قُبيل (أن يصير ظلُّ كلِّ شيء مثليه) سوى فيء الزوال لتعارض الآثار(۱۱)، وهو الصحيح وعليه جَلُّ المشايخ والمتون والرواية الثانية أشار إليها بقوله (أو مثله) مرة واحدة (سوى ظل الاستواء) فإنّه مستثنى على الروايتين والفيء بالهمز بوزن الشيء ما نسخ الشمس بالعشي والظلّ ما نسخته الشمس بالغداة (واختار الثاني الطحاوي(۱۲) وهو قول الصاحيين) أبي يوسف ومحمد لإمامة جبريل الصلاة عن وقتها لا يصح وتصح إذا خرج وقتها فكيف والوقت باق اتفاقا؟ وفي رواية أسد إذا خرج وقتها فكيف والوقت باق اتفاقا؟ وفي رواية أسد إذا خرج وقت الظهر بصيرورة الظلّ مثله لا يدخل وقت العصر حتى يصير ظلّ كلّ شيء مثليه فبينهما وقت مهمل فالاحتياط أن يصلّى الظهر قبل أن يصير الظلّ مثله لا يدخل وقت العصر بعد مثليه ليكون مؤدياً بالاتفاق كذا في المبسوط (و) أوّل (وقت العصر من

<sup>(</sup>۱) قوله: [لتعارض الآثار] بيانه أنّ قوله صلّى الله تعالى عليه وسلّم في الحديث المتّفق عليه: «أبردوا بالظهر فإنّ شدّة الحرّ من فيح جهنم»، يقتضي تأخير الظهر إلى المثل؛ لأنّ أشدّ الحرّ في ديارهم وقت المثل، وحديث إمامة جبريل في اليوم الأوّل يقتضي انتهاء وقت الظهر، بخروج المثل؛ لأنّه صلّى به صلّى الله تعالى عليه وسلّم العصر في أوّل المثل الثاني فحصل التعارض بينهما، فلا يخرج وقت الظهر بالشكّ وتمامه في المطوّلات. ط.

قوله: [واختار الثاني الطحاوي] ولكنّ الأصحّ هو قول الإمام فقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: قول الإمام هو الأحوط والأصحّ وبالنظر إلى الدليل أرجح وبه جزم متون المذهب عموماً. ورجوع الإمام عن القول بالمثلين ليس بصحيح قطعاً بل ثبت خلافه هذا هو مذهب الإمام، والعمل بمذهبه واجب ما لم تكن الضرورة باعثة على خلافه. انتهى. والدلائل مع مراجع الكتب أكثر من أربعة وعشرين في فتاواه. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٣٢،١٣٥٥، ملتقطاً وملخصاً ومترجماً. ١٢

أ ابتداء الزيادة على المثل أو المثلين إلى غروب الشمس والمغرب منه إلى غروب الشفق الأحمر على المفتى به. والعشاء والوتر منه إلى الصبح ولا يقدم الوتر على العشاء للترتيب اللازم، ومن لم يجد وقتهما لم يجبا عليه. ولا يجمع بين فرضين في......

ابتداء الزيادة على المثل أو المثلين) لما قدّمناه من الخلاف (إلى غروب الشمس) على المشهور لقوله صلى الله عليه وسلم: «من أدرك ركعة من العصر قبل أن تغرب الشمس فقد أدرك العصر»، وقال الحسن بن زياد إذا اصفرت الشمس خرج وقت العصر وحمل على وقت الاختيار (و) أوّل وقت (المغرب منه) أي: غروب الشمس (إلى) قُبيل (غروب الشفق الأحمر على المفتى به (۱)) وهو رواية عن الإمام وعليها الفتوى وبها قالا لقول ابن عمر: الشفق الحمرة وهو مروي عن أكابر الصحابة وعليه إطباق أهل اللسان (۱)، ونُقلَ رجوع الإمام إليه (و) ابتداء وقت صلاة (العشاء والوتر منه) أي: من غروب الشفق على الاختلاف الذي تقدم (إلى) قبيل طلوع (الصبح) الصادق لإجماع السلف، وحديث إمامة حبريل لا ينفي ما وراء وقت إمامته، وقال صلّى الله عليه وسلّم: «إنّ الله زادكم صلاة ألا وهو الوتر فصلّوها ما بين العشاء الأخيرة إلى طلوع الفجر»، (ولا يقدّم) صلاة (الوتر على) صلاة (العشاء) لهذا الحديث و (للترتيب اللازم) بين فرض العشاء وواجب الوتر عند الإمام (ومن لم يجد وقتهما) أي: العشاء والوتر وجود السبب وهو الوقت وليس مثل اليوم الذي كسنّة من أيام الدجال للأمر فيه بتقدير الأوقات وكذا الآحال في وجود السبب وهو الوقت وليس مثل اليوم الذي كسنّة من أيام الدجال للأمر فيه بتقدير الأوقات وكذا الآحال في البيع والإجارة والصوم والحجّ والعدّة كما بسطناه في أصل هذا المحتصر والله الموفّق (ولا يجمع بين فرضين (۱) في الله والمين قرضين (۱) في

<sup>1)</sup> قوله: [الشفق الأحمر على المفتى به] لا وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: وقت المغرب إلى المشفق الأبيض أي البياض العريض جنوباً وشمالاً إذا لم يبق خرج وقت المغرب ويبقى هذا البياض بعد غروب الحمرة وقتاً طويلاً، ووقت المغرب أقلّه في هذه البلاد ساعة وثمانية عشر دقيقة. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٥٣٥، ١٢٤٦، ملحّصاً ومترجماً).١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [أهل اللسان] أي: أهل اللغة وهم المبرّد وتعلب وهما من أكبر أهله. ١٢

قوله: [ولا يجمع بين فرضين] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: تحقيق المقام أنّ الجمع بين الصلاتين على قسمين: الأوّل: الجمع الصوري وهو أن تكون كلتا الصلاتين في وقتهما في الواقع تجتمع في الأداء كما لو صلّى الظهر في آخر وقته فدخل وقت العصر عند الفراغ منه فصلّى العصر على الفور في أوّل الوقت فوقعتا كلُّهما في وقتهما واجتمعتا فعلاً وصورةً. فالجمع هكذا بعذر المرض وضرورة السفر جائز ببلا شبهة. والشاني: الجمع الحقيقي وله صورتان، ١- جمع التقديم وهو أن يصلّي صلاة الوقت ويصلّي معها متصلاً بلا فصل الصلاة الآتية لما تدخل وقتها، ٢- وجمع التأخير وهو أن لا يصلّي الصلاة الأولى مع القدرة عليها ويصليها بعد فوت الوقت مع صلاة أخرى في وقتها وهاتان الصورتان كلاهما يجوز للحجاج فقط في الحجاج فقط في الحجاج فقط في عصر عرفة ومغرب مزدلفة فقط، في الأوّل جمع التقديم وفي الثاني جمع التأخير. ("الفتاوى

وقت بعذر إلا في عرفة للحاج بشرط الإمام الأعظم والإحرام فيجمع بين الظهر والعصر جمع تقديم ويجمع بين المغرب والعشاء بمزدلفة ولم يجز المغرب في طريق مزدلفة. ويستحب الإسفار بالفجر

وقت) إذ لا تصحّ التي قُدِّمت عن وقتها ولا يحلّ تأخير الوقتيّة إلى دخول وقت آخر (بعذر) كسفر ومطر وحمل المروي في الجمع على تأخير الأولى إلى قبيل آخر وقتها وعند فراغه دخل وقت الثانية فـصلاّها فيـه (إلاّ في عرفة للحاج) لا لغيرهم (بشرط) أن يصلى الحاج مع (الإمام الأعظم) أي: السلطان أو نائبه كلا من الظهر والعصر ولو سبق فيهما (و) بشرط (الإحوام) بحجّ لا عمرة حال صلاة كلّ من الظهر والعصر ولو أحرم بعد الزوال في الصحيح وصحّة الظهر فلو تَبَيَّن فساده أعاد. ويعيد العصر إذا دخل وقته المعتاد، فهذه أربعة شروط لصحّة الجمع عند الإمام وعندهما يجمع الحاج ولو منفرداً قال في "البرهان" وهو الأظهر (فيجمع) الحاجّ (بين الظهر والعصر جمع تقديم) في ابتداء وقت الظهر بمسجد نمرة كما هو العادة فيه بأذان واحد وإقامتين ليَتَنَبُّه للجمع ولا يفصل بينهما بنافلة ولا سنّة الظهر (ويجمع) الحاجّ (يين المغرب والعشاء) جمع تأخير فيصليهما (بمزدلفة) بأذان واحد وإقامة واحدة لعدم الحاجة للتنبيه بدخول الوقتين ولا يشترط هنا سوى المكان والإحرام (ولم يجز المغرب في طريق مزدلفة) يعني الطريق المعتاد للعامّة لقوله صلّى الله عليه وسلّم للذي رآه يصلّى المغرب في الطريق: «الـصلاة أمامـك»، فإن فعل ولم يعده حتّى طلع الفجر أو خاف طلوعه صحّ. (و) لمّا بَيَّن أصل الوقت بيَّن المستحبّ منه بقوله: (يستحب الإسفار (١) وهو التأخير للإضاءة (بالفجر) بحيث لو ظهر فسادها أعادها بقراءة مسنونة قبل طلوع الشمس لقوله صلَّى الله عليه وسلَّم «أسفروا بالفجر فإنَّه أعظم للأجر»، وقال عليه السلام: «نوِّرُوا بالفجر يبارك لكم»، ولأنَّ في الإسفار تكثير الجماعة وفي التغليس تقليلها وما يؤدّي إلى التكثير أفضل وليسهل تحصيل ما ورد عن أنس قال قال رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم: «من صلَّى الفجر في جماعة ثمَّ قعد يذكر الله تعالى حتَّى تطلع الـشمس ثمَّ صلّى ركعتين كانت له كأجر حجّة تامّة وعمرة تامّة»، حديث حسن، وقال صلّى الله عليه وسلّم «من قال دبر صلاة الصبح وهو ثان رجليه قبل أن يتكلّم لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له له الملك وله الحمد يحيي ويميت وهـو علـي كلُّ شيء قدير عشر مرّات كتب له عشر حسنات ومُحي عنه عشر سيّئات ورفع له عشر درجات وكان يـومه ذلك

الرضوية" المخرجة، ٥/١٦٠، ١٦٢، ملخّصاً ومترجماً). ١

<sup>(</sup>۱) قوله: [يستحبّ الإسفار... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: يستحبّ التأخير في المذهب الحنفي في الصلوات كلّها سوى المغرب وظهر الشتاء ما لم يدخل وقت الكراهة وهو في العصر يدخل حين يمكن النظر إلى قرص الشمس بلا تكلّف وثبت بالتحربة أنّه عشرون دقيقة قبل ذُهاب النهار (أي غروب الشمس) وفي العشاء بعد نصف الليل. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٤٩٥، مترجماً وملخّصاً). ١٢

للرجال والإبراد بالظهر في الصيف وتعجيله في الشتاء إلا في يوم غيم فيؤخر فيه وتأخير العصر ما المرافع المرافع الم لم تتغير الشمس وتعجيله في يوم الغيم وتعجيل المغرب إلا في يوم غيم......

في حرز من كلّ مكروه وحرس من الشيطان ولم يتبع بذنب أن يدركه في ذلك اليوم إلاّ الشرك بالله تعالى»، قال الترمذي هذا حديث حسن . وفي بعض النسخ حسن صحيح ذكره النووي، وقال صلّى الله عليه وسلّم: «من مكث في مصلاه بعد الفجر إلى طلوع الشمس كان كمن أعتق أربع رقاب من ولد إسماعيل»، وقال عليه السلام: «من مكث في مصلاَّهُ بعد العصر إلى غروب الشمس كان كمن أعتق ثمان رقاب منْ وَلَد إسماعيل»، وزاد الثواب لانتظار فرض وفي الأوّل لنفل، والإسفار بالفجر مستحبّ سفراً وحضراً (للرجال) إلاّ في مزدلفة للحاجّ فإنّ التغليس لهم أفضل لواجب الوقوف بعده بها كما هو في حق النساء دائماً؛ لأنّه أقرب للستر وفي غير الفجر الانتظار إلى فراغ الرجال عن الجماعة (و) يستحبّ (الإبراد بالظهر في الصيف) في كلّ البلاد لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «أبردوا بالظهر فإنّ شدّة الحرّ من فيح جهنم»، والجمعة كالظهر (و) يستحبّ (تعجيله) أي: الظهر (في الستاء) وفي الربيع والخريف لأنّه عليه السلام كان يعجّل الظهر بالبرد (إلاّ في يوم غيم) خشية وقوعه قبل وقته (فيؤخّر) استحباباً (فيه) أي: يوم غيم إذ لا كراهة في وقته فلا يضرُّ تأخيره (و) يستحبّ (تأخير) صلاة (العصر (١)) صيفاً و شتاء؛ لأنّه عليه الصلاة والسلام «كان يؤخر العصر ما دامت الشمس بيضاء نَقيَّةً» وليتمكّن من النفل قبله (ما لم تتغير الشمس) بذهاب ضوئها فلا يتحيَّر فيه البصر وهو الصحيح، والتأخير إلى التغيّر مكروه تحريماً قال رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم: «تلك صلاة المنافقين ثلاثاً يجلس أحدكم حتّى لو اصفرَّت الشّمس وكانت بين قرني الشيطان ينقر كنقر الديك لا يذكر الله إلاّ قليلاً»، ولا يباح التأخير لمرض وسفر (١) (و) يستحبّ (تعجيله) أي: العصر (في يوم الغيم) مع تيقّن دخولها خشية الوقت المكروه (و) يستحبّ (تعجيل) صلاة (المغرب) صيفاً وشتاء ولا يفصل بين الأذان والإقامة فيه إلاّ بقدر ثلاث آيات أو جلسة خفيفة لصلاة جبريل عليه السلام بالنّبي صلّي الله عليه وسلَّم بأوَّل الوقت في اليومين، وقال عليه الصلاة والسلام: «إنَّ أمتى لن يزالوا بخير ما لم يؤخّروا المغـرب إلى اشتباك النجوم مضاهاة لليهود»، فكان تأخيرها مكروهاً (إلا في يوم غيم) وإلاّ من عذر سفر أو مرض وحضور

<sup>(</sup>١) قوله: [تأخير صلاة العصر] والمراد باستحباب التأخير في باب الصلاة أنّه يقسم الوقت المستحبّ جزئين فيصلّي في نصفه الآخر. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٣٨/٥، ملخّصاً ومترجماً). ١٢

٢) قوله: [ولا يباح التأخير لمرض وسفر] والذي يفهم من الفتاوى الرضوية أنّه يباح له التأخير لعذر المرض وضرورة السفر
 وشدّة المطر وإن دخل وقت الكراهة. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٦٠/٥، ١٦١، ملخّصاً). ١٢

فتؤخر فيه وتأخير العشاء إلى ثلث الليل وتعجيله في الغيم و تأخير الوتر إلى آخر الليل لمن يشق بالانتياه

مائدة والتأخير قليلاً لا يكره وتقدّم المغرب (۱) ثمّ الجنازة ثمّ سنة المغرب (۲) و إنّما يستحبّ في وقت الغيم عدم تعجليها لخشية وقوعها قبل الغروب لشدّة الالتباس (فتؤخّر فيه) حتى يتيقّن الغروب (و) يستحبّ (تأخير) صلاة (العشاء إلى ثلث الليل) الأوّل، في رواية الكنز وفي القدوري إلى ما قبل الثلث قال صلّى الله عليه وسلّم: «لولا أن أشق على أمّتي لأخرت العشاء إلى ثلث الليل أو نصفه»، وفي مجمع الروايات التأخير إلى النصف مباح في الشتاء لمعارضة دليل الندب (۱) وهو قطع السمر المنهي عنه دليل الكراهة وهو تقليل الجماعة؛ لأنّه أقل ما يقوم الناس إلى نصف الليل فتعارضا فثبتت الإباحة، والتأخير إلى ما بعد النصف مكروه لسلامة دليل الكراهة عن المعارض والكراهة تحريمية (و) يستحبّ (تعجيله) العشاء (في) وقت (الغيم) في ظاهر الرواية لما في التأخير من تقليل الجماعة لمظنّة المطر والظلمة وقيّدنا السّمر بالمنهي عنه وهو ما فيه لغو أو يفوّت قيام الليل أو يؤدّي إلى تفويت الصبح، وأمّا إذا لكرف نحتم الصحيفة بعبادة كما بدئت بها ليمحي ما بينهما من النولات: ﴿إِنَّ الْحَسنَاتِ يُنْهُنُ للكِون حتم الصحيفة بعبادة كما بدئت بها ليمحي ما بينهما من النولات: ﴿إِنَّ الْحَسنَاتِ يُنْهُنُ الليل فليوتر أوّله ومن طمع أن يقوم آخر الليل فليوتر آخره فإنّ صلاة الليل مشهودة»، وذلك أفضل وسنذكر الليل فليوتر أوّله ومن طمع أن يقوم آخر الليل فليوتر آخره فإنّ صلاة الليل مشهودة»، وذلك أفضل وسنذكر الخلاف في وتر , مضان.

<sup>(</sup>۱) قوله: [وتقدّم المغرب] ووجه التقديم: أنّ المغرب فرض عين وهو مقدّم على فرض الكفاية الذي هو صلاة الجنازة وفرض الكفاية مقدّم على السنّة. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [ثمّ سنّة المغرب] قال الطحطاوي على الدر: والمستحبّ تأخير الجنازة عن سنّة المغرب؛ لأنّ وقت المغرب المستحبّ ضيق وتأخير سنّة المغرب إلى الوقت المكروه مكروه كتأخير الفرض فكما لا تقدّم الجنازة على فرض المغرب لا تقدّم على سنّتها. وبهذا يفتى. ("رد المحتار"، كتاب الصلاة، باب يجوز قضاء الفائتة، ٤٨/٢)

<sup>(</sup>٣) قوله: [لمعارضة دليل الندب... إلخ] وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن حين سئل عن أحد العصا في خطبة الجمعة: كتب بعض العلماء أنه سنّة، والبعض أنه مكروه، فإن كان سنّة فظاهر أنّه ليس بسنّة مؤكّدة فالاحتراز عنه أولى بالنظر إلى الاختلاف إلاّ لعذر، ثمّ بيّن الضابطة فيه فقال: وذلك لأنّ الفعل إذا تردّد بين السنة والكراهة كان تركه أولى. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣٠٣/٨، مترجماً وملخّصاً). ١٢

# الْفَتُمُّ الْإِنْضَيَّا فِي هُمَّ الْقِيلِ الْفِيلِ فَي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَالسَّالِ هَا السَّرِي هَ مَا ا

#### فَصِلُ: فِي الأَوْقَاتِ المكروَهَة

ثلاثة أوقات لا يصح فيها شيء من الفرائض والواجبات التي لزمت في الذمة قبل دخولها عند طلوع الشمس إلى أن ترتفع وعند استوائها إلى ان تزول وعند اصفرارها إلى ان تغرب ويصح أداء ما وجب فيها مع الكراهة كجنازة حضرت وسجدة آية تليت فيها.....

(فصل) في الأوقات المكروهة (ثلاثة أوقات لا يصح فيها شيء من الفرائض والواجبات التي لزمت في الذمّة قبل دخولها(۱) أي: الأوقات المكروهة أوّلها (عند طلوع الشمس إلى أن ترتفع) وتبيض قدر رمح أو رمحين (و) الثاني (عند استوائها(۲)) في بطن السماء (إلى أن تزول) أي: تميل إلى جهة المغرب (و) الثالث (عند اصفرارها) وضعفها حتّى تَقْدر العين على مقابلتها (إلى أن تغرب) لقول عقبة بن عامر رضي الله عنه: «ثلاثة أوقات نهانا رسول الله صلّى الله عليه وسلّم أن نصلّي فيها وأن نقبر موتانا: عند طلوع الشمس حتى ترتفع، وعند زوالها حتّى تزول، وحين تضيف إلى الغروب حتى تغرب»، رواه مسلم . والمراد بقوله أن نقبر: صلاة الجنازة . إذ الدفن غير مكروه فكنَّى به عنها للملازمة بينهما، وقد فسّر بالسنّة: «نهانا رسول الله صلّى الله عليه وسلّم أن نصلّي على موتانا عند ثلاث عند طلوع الشمس... الخ»، وإذا أشرقت الشمس وهو في صلاة الفحر بطلت . فلا ينتقض وضوءه بالقهقهة بعده (۲)، وعلى أنّها تنقلب نفلاً يبطل بالقهقهة ولا ننهى كسالى العوام عن صلاة الفحر وقت الطلوع؛ لأنّهم قد يتركونها بالمرة، والصحّة على قول مجتهد (۱ أولى من الترك (ويصحّ أداء ما وجب فيها) أي: الطلوع؛ لأنّهم قد يتركونها بالمرة، والصحّة على قول مجتهد وسجدة آية تليت فيها) ونافلة شرع فيها أو الأوقات الثلاثة لكن (مع الكراهة) في ظاهر الروأية (كجنازة حضرت وسجدة آية تليت فيها) ونافلة شرع فيها أو

<sup>(</sup>١) قوله: [قبل دخولها] كالوتر والنذر المطلق وركعتي الطواف، وما أفسده من نفل شرع فيه في غير وقت مكروه وسجدة تلاوة تليت آيتها في غيره. ط.

<sup>(</sup>٢) قوله: [عند استوائها... إلخ] وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: في بلادنا أكثره سبع وأربعون دقيقة وأقلّه تسع وثلاثون دقيقة. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٥/٥، ٣١ مترجماً وملخّصاً). ١٢

قوله: [بالقهقهة بعده] أي: بعد الأشراق؛ لأنّ النهي الوارد في حقّها قوله صلّى الله تعالى عليه وسلّم: من ضحك منكم أي: في الصلاة بقرينة ما بعده قهقهة فليعد الوضوء والصلاة، وإنّما لم تنقض الوضوء في تلك الحالة؛ لأنّه لمّا بطلت الصلاة بطلوع الشمس كانت القهقهة خارجها، وهي غير ناقض بالاتفاق، وعلى أنّها تنقلب نفلاً هذا قول أبي يوسف أيضاً، وإنّما تبطل الوضوء في هذه الصورة؛ لأنّه لمّا صحت الصلاة ولو نفلاً كانت القهقهة في الصلاة وهي ناقض بناء على الحديث.

قوله: [مجتهد] كالإمام الشافعي رضي الله تعالى عنه فإنّ طلوع الشمس بعد ركعة لا يمنع صحّة الفجر عنده. ش .وما ذكره الشرنبلالي رحمه الله بالمجتهد ففي الإمداد هم أصحاب الحديث.١٢

أكما صح عصر اليوم عند الغروب مع الكراهة والأوقات الثلاثة يكره فيها النافلة كراهة تحريم ولو كان لها سبب كالمنذور وركعتي الطواف. ويكره التنفل بعد طلوع الفجر بأكثر من سنته وبعد صلاته وبعد صلاة العصر وقبل صلاة المغرب وعند خروج الخطيب حتى يفرغ من الصلاة وعند الإقامة إلا سنة الفجر.....

نذر أن يصلّي فيها فيقطع ويقضي في كامل في ظاهر الرواية فإن مضى عليها صحّ (كما صححّ عصر اليوم) بأدائه (عند الغروب) لبقاء سببه وهو الجزء المتّصل به الأداء من الوقت (مع الكراهة) للتأخير المنهي عنه لا لذات الوقت بخلاف عصر مضى للزومه كاملاً بخروج وقته فلا يؤدّى في ناقص (والأوقات الثلاثة) المذكورة (يكره فيها النافلة (المحرّ كرهة تحريم ولو كان لها سبب كالمنذور وركعتي الطواف) وركعتي الوضوء وتحيّة المسجد والسنن الرواتب وفي مكة، وقال أبو يوسف لا تكره النافلة حال الاستواء يوم الجمعة؛ لأنّه استثنى في حديث عقبة (ويكره التنفّل بعد طلوع الفجر بأكثر من سنّته) قبل أداء الفرض لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «ليُبلّغ شاهدكم غائبكم ألا لا صلاة بعد الصبح إلا ركعتين»، وليكون جميع الوقت مشغولاً بالفرض حكماً ولذا تخفّف قراءة سنة الفجر (و) يكره التنفّل (بعد صلاة) فرض (العصر) وإن لم تنغيّر الشمس لقوله عليه السلام: «لا صلاة بعد صلاة العصر حتّى تغرب الشمس ولا صلاة بعد صلاة الفجر حتى تطلع الشمس»، رواه الشيخان، والنهي بمعنى في غير الوقت وهو جعل الوقت كالمشغول فيه بفرض الوقت حكماً وهو أفضل من النفل الحقيقيّ فلا يظهر في حقّ فرض يقضيه وهو المفاد بمفهوم المتن (و) يكره التنفّل (قبل صلاة المعرب) لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «بين كلّ أذانين صلاة إن شاء إلاّ المغرب»، قال الخطّابيّ يعني الأذان والإقامة (و) يكره التنفّل (عند خوج الخطيب) من خلوته وظهوره (حتّى يفرغ من الصلاة) للنهي عنه (الاسمّة الفجر (")) إذا أمن فوت الجماعة والنكاح والختام والكسوف والاستسقاء (و) يكره (عند الإقامة) لكلّ فريضة (إلا سنّة الفجر (")) إذا أمن فوت الجماعة والنكاح والختام والكسوف والاستسقاء (و) يكره (عند الإقامة) لكلّ فريضة (إلا سنّة الفجر (")) إذا أمن فوت الجماعة

<sup>(</sup>١) قوله: [يكره فيها النافلة] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: وكره تلاوة القرآن أيضاً في هذه الأوقـات فيـشتغل بالأذكار الإلهية. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٥/٣٠٠، ملخّصاً ومترجماً). ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [للنهي عنه]؛ لأنّ الاستماع فرض والأمر بالمعروف في وقتها حرام لقوله صلّى الله تعالى عليه وسلّم: «إذا قلت لصاحبك أنصت والإمام يخطب فقد لغوت»، فكيف بالنفل، والحديث أخرجه البخاري في الجمعة، ٢٢١/١. ٢٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [إلا سنة الفجر]؛ لأنها آكد السنن ولأن لها فضيلة عظيمة، قال صلّى الله تعالى عليه وسلّم: «ركعتا الفجر خير من الدنيا وما فيها»، أخرجه مسلم في صلاة المسافرين، باب استحباب ركعتي الفجر، وروي: صلوها وإن طردتكم الخيل، أخرجه أبو داود في الصلاة، باب في تخفيفهما. ١٢

وقبل العيد ولو في المنزل وبعده في المسجد وبين الجمعين في عرفة ومزدلفة وعند ضيق وقت المرابع المرابع المرابع الم المكتوبة ومدافعة الأخبثين وحضور طعام تتوقه نفسه وما يشغل البال ويخل بالخشوع.

(و) يكره التنفّل (قبل) صلاة (العيد ولو) تنفّل (في المنزل و) كذا (بعده) أي: العيد (في المسجد) أي: مصلّى العيد لا في المنزل في اختيار الجمهور؛ لأنّه صلّى الله عليه وسلّم كان لا يصلّي قبل العيد شيئاً فإذا رجع إلى منزله صلّى ركعتين (و) يكره التنفّل (بين الجمعين في) جمع (عرفة) ولو بسنة الظهر (و) جمع (مزدلفة) ولو بسنة المغرب على الصحيح؛ لأنّه صلّى الله عليه وسلّم لم يتطوّع بينهما (و) يكره (عند ضيق وقت المكتوبة) لتَفُويتِه الفرض عن وقته (و) يكره التنفّل كالفرض حال (مدافعة) أحد (الأخبين) البول والغائط وكذا الريح (و) وقت (حضور طعام تتوقه نفسه و) عند حضور كلّ (ما يشغل البال) عن استحضار عظمة الله تعالى والقيام بحقّ خدمته (ويخلّ بالخشوع) في الصلاة بلا ضرورة لإدخال النقص في المؤدّي والله الموفّق بمنّه.

#### بابُالأذان

سن الأذان....

(باب الأذان الذي هو إعلام بدخولها، وقدَّم السبب على العلامة لقربه، ولأن الأوقات إعلام في حقّ الخواص والأذان الذي هو إعلام بدخولها، وقدَّم السبب على العلامة لقربه، ولأن الأوقات إعلام في حقّ الخواص والأذان الذي هو إعلام بدخولها، وقدَّم السبب على العلامة لقربه، ولأن الأوقات إعلام في حقّ الخواص والأذان وشرطه وحكمه وركنه وصفته وكيفيته ومحلّ شرع فيه ووقته وما يطلب من سامعه وما أعدَّ من الثواب لفاعله. وشرطه وحكمه وركنه وصفته وكيفيته ومحلّ شرع فيه ووقته وما يطلب من سامعه وما أعدَّ من الثواب لفاعله. وغيوته بالكتاب والسنة، وتسميته أذاناً؛ لأنّه من باب التفعيل . واختلف في أفضليته عندنا الإمامة أفضل منه (1). ومعناه لغة الإعلام ، وشريعة إعلام مخصوص، وسبب مشروعيته مشاورة الصحابة في علامة يعرفون بها وقت الصلاة مع النبي صلّى الله عليه وسلّم، وشرع في السنة الأولى من الهجرة، وقيل في الثانية في المدينة المنورة، وسببه دخول الوقت وهو شرط له ومنه كونه باللفظ العربي على الصحيح من عاقل، وشرط كماله كون المؤذّن صالحاً عالماً بالوقت طاهراً مُتفقداً أحوال الناس زاجراً من تخلّف عن الجماعة صيّتا(٢) بمكان مرتفع مستقبلاً، وحكمه لزوم إجابته بالفعل والقول وركنه الألفاظ المخصوصة، وصفته سنة مؤكّدة، وكيفيته التَّرسُّل (2)، ووقته أوقات الصلاة ولو قضاء ويطلب من سامعه الإجابة بالقول كالفعل، وسنذكر بيان ألفاظه ومعانيها وثوابه (سنّ الأذان)) فليس بواجب قضاء ويطلب من سامعه الإجابة بالقول كالفعل، وسنذكر بيان ألفاظه ومعانيها وثوابه (سنّ الأذان)) فليس بواجب

ا) قوله: [الإمامة أفضل منه] لمواظبة النبي صلّى الله تعالى عليه وسلّم على الإمامة، وكذا الخلفاء الراشدون من بعده، وقول عمر رضي الله تعالى عنه: لولا الخلافة لأذنت لا يستلزم تفضيله عليها بل مراده لأذنت مع الإمامة، لا مع تركها فيفيد: أنّ الأفضل كون الإمام هو المؤذن. ط.

<sup>(</sup>٢) قوله: [صيتاً] أي: حسن الصوت عالية. ولقوله صلّى الله تعالى عليه وسلّم: فقم مع بلال فألق عليه ما رأيت فليؤذّن به فإنّه أندى صوتاً منك، أخرجه "أبو داود"، كتاب الصلاة، باب كيف الأذان، ٢١٠/١، رقم الحديث ٩٩٤.

 <sup>(</sup>٣) قوله: [كيفيته الترسل] الترسل: التأني والتهمل في أدائه. ١٢

قوله: [سنّ الأذان... إلخ] وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: والقدر المتّفق عليه في الأذان أنّها سنّة مؤكّدة لصلاة مكتوبة أدّيت في وقتها في المسجد بجماعة مستحبة أعني جماعة الرجال الأحرار الكاسين. ("جلّا الممتار"، ٢٩/٢)، وقال في الهامش على هذه العبارة اعلم أنّ الأذان والإقامة من سنن الجماعة المستحبة فلا يندبان لجماعة النساء والعبيد والعراة؛ لأنّ جماعتهم غير مشروعة كما في البحر وكذا جماعة المعذورين يوم الجمعة في المصر فإنّ أداءه بهما مكروه كما في الحلبي. من هامش المصنف على ("جلّا الممتار"، ٢٩/٢). وقال في الفتاوى الرضوية: إذا لم يؤذّن في المصر بعض الناس في المكان أو الدكان أو الميدان فلا حرج، قال عبد الله بن مسعود رضي الله تعالى عنه: «أذان الحيّ يكفينا» هكذا للمسافر ترك الأذان ولكن ترك الإقامة مكروه. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٥/٢٦٤، مترجماً وملحّصاً)، وفي موضع

و الإقامة سنة مؤكدة للفرائض ولو منفردا أداء أو قضاء سفراً أو حضراً للرجال وكرها للنساء. ويكبر في أوله أربعا ويثني تكبير آخره كباقي ألفاظه ولا ترجيع في الشهادتين والإقامة مثله ويزيد بعد فلاح الفجر الصلاة خير من النوم مرتين وبعد فلاح الإقامة قد قامت الصلاة مرتين ويتمهل....

على الأصح لعدم تعليمه الأعرابي (و) كذا (الإقامة سنة مؤكّدة) في قوّة الواجب لقول النّبي صلّى الله عليه وسلّم: 
«إذا حضرت الصلاة فليؤذن لكم أحدكم وليؤمَّكم أكبركم»، وللمدوامة عليهما (للفرائض) ومنها الجمعة فلا يؤذن لعيد واستسقاء وجنازة ووتر فلا يقع أذان العشاء للوتر على الصحيح (ولو) صلّى الفرائض (منفرداً(۱)) بفلاة فإنّه يصلّي خلفه جند من جنود الله (أداء) كان (أو قضاء (۱) سفرا الوسطر أو حضراً) كما فعله النّبي صلّى الله عليه وسلّم (للرجال وكرها) أي: الأذان والإقامة (للنساء) لما روي عن ابن عمر من كراهتهما لهن (و) أشار إلى ضبط ألفاظه بقوله (يكبّر في أوّله أربعاً) في ظاهر الرواية، وروى الحسن مرتين ويجزم الراء في التكبير ويسكن كلمات الأذان والإقامة في الأذان حقيقة وينوي الوقف في الإقامة لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «الأذان جزم والإقامة جزم والتكبير عرم" أي: لافتتاح الصلاة (ويثني تكبير آخره) عوداً للتعظيم (كباقي ألفاظه) وحكمة التكرير تعظيم شأن طوته بالشهادتين ثمّ يرجّع فيوفعه بهما (والإقامة مثله) لفعل الملك النازل (ويزيد) المؤذن (بعد فلاح الفجر) قوله (الصلاة خير من النوم) يكررها (مرتين)؛ لأنّ النّبي صلّى الله عليه وسلّم أمر به بلالاً رضي الله عنه وخصّ به الفحر؛ (الصلاة خير من النوم) يكررها (مرتين)؛ لأنّ النّبي صلّى الله عليه وسلّم أمر به بلالاً رضي الله عنه الملك (ويتمهل) لأنّه وقت نوم وغفلة (و) يزيد (بعد فلاح الإقامة قد قامت الصلاة) ويكررها (مرتين) كما فعله الملك (ويتمهل)

آخر: لا تجوز إعادة الأذان للجماعة الثانية ولا حرج في التكبير (الإقامة). ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٩٤/٧، ملخّصاً ومترجماً ومزيداً ما بين الهلالين). ١٢

<sup>(</sup>١) قوله: [ولو صلّى الفرائض منفرداً] والصواب ما قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن وقد مرّ آنفاً. ١٢

٢) قوله: [أو قضاء] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن في الأذان والإقامة للصلاة قضاء: أقول كيف هذا وهو مأمور بإخفاء القضاء لأنّها معصية والمعصية لا يجوز إظهارها ولذا لا تقضى في المسجد ولا يرفع اليدين عند قنوت وتر القضاء. ("جدّ الممتار"، ٨٤/٢).

<sup>(</sup>٣) قوله: [سفرا] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن نقلا عن الهندية عن المبسوط: إن المسافر إن أذن فحسن وإن لم يؤذن فحسن. ١٢ ("جد الممتار"، ٨٩/٢)

<sup>(</sup>٤) قوله: [والتكبير جزم] ذكره العجلوني في كشف الخفاء، والقاري في المصنوع، قال الشيخ عبد الفتاح رحمه الله هذا، ولا تغتر بذكر بعض الفقهاء من أجلة الحنفية والشافعية لهذه الجملة: الأذان حزم والإقامة حزم والتكبير حزم حديثاً نبويّاً في كتب الفقه، فقد علمت أنّها من كلام إبراهيم الحنفى، وليس بحديث نبوي. ١٢

يترسل (في الأذان (بالفارسية) المراد غير العربي (وإن علم أنّه أذان في الأظهر) لوروده بلسان عربي في أذان الملك يجزئ) الأذان (بالفارسية) المراد غير العربي (وإن علم أنّه أذان في الأظهر) لوروده بلسان عربي في أذان الملك النازل (ويستحبّ أن يكون المؤذّن صالحاً (()) أي: مُتَقِياً؛ لأنّه أمين في الدين (عالماً بالسنّة) في الأذان (() ولا يؤذّن عالماً بدخول (أوقات الصلاة) لتصحيح العبادة (و) أن يكون (على وضوء ()) لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «لا يؤذّن الا متوضّئ» (مستقبل القبلة) كما فعله الملك النازل (إلا أن يكون راكباً) لضرورة سفر ووحل ويكره في الحضر راكباً في ظاهر الرواية (و) يستحبّ (أن يجعل أصبعيه في أذنيه) لقوله صلّى الله عليه وسلّم لبلال رضي الله عنه: «اجعل أصبعيك في أذنيك فإنّه أرفع لصوتك»، وقال صلّى الله عليه وسلّم: «لا يسمع مدى صوت المؤذّن جنّ ولا إنس ولا شيء إلا شهد له يوم القيامة ويستغفر له كلّ رطب ويابس سمعه»، (و) يستحبّ (أن يحولً وجهه يميناً بالصلاة ويساراً بالفلاح) ولو كان وحده في الصحيح؛ لأنّه سنّة الأذان (ويستدير في صومعته (الملازمون للصلاة) للأمر بتحويل وجهه (ويفصل بين الأذان والإقامة) لكراهة وصلهما (بقدر ما يحضر) القوم (الملازمون للصلاة) للأمر بتحويل وجهه (ويفصل بين الأذان والإقامة) لكراهة وصلهما (بقدر ما يحضر) القوم (الملازمون للصلاة) للأمر بتحويل وجهه (ويفصل بين الأذان والإقامة) لكراهة وصلهما (بقدر ما يحضر) القوم (الملازمون للصلاة) للأمر

وله: [أن يكون المؤذن صالحاً] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن نقلاً عن ردّ المحتار: المقصود الأصلي من الأذان في الشرع الأعلام بدخول أوقات الصلاة، ثمّ صار من شعار الإسلام في كلّ بلدة أو ناحية من البلاد الواسعة فمن حيث الأعلام بدخول الوقت وقبول قوله لا بدّ من الإسلام والعقل والبلوغ والعدالة فإذا اتصف المؤذّن بهذه الصفات يصح أذانه وإلا فلا يصح من حيث الاعتماد عليه، وأمّا من حيث إقامة الشعار النافية للإثم عن أهل البلدة فيصح أذان الكلّ سوى الصبي الذي لا يعقل، فيعاد أذان الكلّ ندباً على الأصح كما قدّمناه عن القهستاني اهم ملحصاً، وقال يندب إعادة أذان الفاسق. ١٢ (الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٥٣٧٧,٣٧٦، ملحصاً)

<sup>(</sup>٢) قوله: [في الأذان] كتربيع التكبير والترسل. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [على وضوء] وإلا مكروه كراهـة تنزيهيـة على ما يفهـم مـن الفتـاوى الرضـوية. ("الفتـاوى الرضـوية" المخرجـة، «٣٧٣/»). ١٢

<sup>(</sup>٤) قوله: [في صومعته] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن نقلاً عن فتاوى قاضي حان: ينبغي أن يؤذن على المئذنة أو حارج المسجد ولا يؤذن في المسجد وعن حاشية الطحطاوي على مراقي الفلاح يكره أن يؤذن في المسجد كما في القهستاني عن النظم، وعن فتح القدير وأمّا الأذان فعلى المئذنة فإن لم تكن ففي فناء المسجد وقالوا لا يؤذن في المسجد، ففي عبارات العلماء تصريح بمنع الأذان

أمع مراعاة الوقت المستحب وفي المغرب بسكتة قدر قراءة ثلاث آيات قصار أو ثلاث خطوات ويثوب كقوله بعد الأذان الصلاة الصلاة يا مصلين. ويكره التلحين وإقامة المحدث وأذانه وأذان الجنب وصبي لا يعقل ومجنون وسكران وامرأة وفاسق وقاعد والكلام في خلال الأذان وفي الاقامة ويستحب

به (مع مراعاة الوقت المستحب و) يفصل بينهما (في المغرب بسكتة) هي (قدر قراءة ثلاث آيات<sup>(۱)</sup> قصار) أو آية طويلة (أو) قدر (ثلاث خطوات) أو أربع (ويُثوّب) بعد الأذان في جميع الأوقات لظهور التواني في الأمور الدينية في الأصحّ وتثويب كلّ بلد بحسب ما تعارفه أهلها (كقوله) أي: المؤذّن (بعد الأذان: الصلاة الصلاة يا مصلّين) قوموا إلى الصلاة (ويكره التلحين) وهو التطريب<sup>(۱)</sup>، والخطأ في الإعراب وأمّا تحسين الصوت بدونه فهو مطلوب (و) يكره (إقامة المحدث وأذانه) لما روينا ولما فيه من الدعاء لما لا يجيب بنفسه واتبعت هذه الرواية لموافقتها نصّ الحديث وإن صحّح عدم كراهة أذان المحدث (و) يكره (أذان الجنب<sup>(۱)</sup>) رواية واحدة كإقامته (و) يكره بل لا يصحّ أذان (صبي لا يعقل<sup>(1)</sup>)، وقيل والذي يعقل أيضاً لما روينا (ومجنون) ومعتوه (وسكران) لفسقه وعدم تمييزه بالحقيقة (و) أذان (امرأة)؛ لأنّها إن خفضَت صوتها أخلَّتْ بالإعلام وإن رفعته ارتكبت معصية؛ لأنّه عورة (و) أذان (فاسق)؛ لأنّ خبره لا يقبل في الديانات (و) أذان (قاعد) لمخالفة صفة الملك النازل إلاّ لنفسه<sup>(۱)</sup>.

وكراهته في المسجد والمتبادر من الكراهة هاهنا تحريمية، وقال في موضع آخر أنّها بدعـة سيّئة. ("الفتـاوى الرضوية" المخرجـة، ٥/٢١٢، ٣٦٣، ٣٦٤، ٣٦٣، ملخّصاً ومترجماً يسيراً). ١٢

<sup>(</sup>۱) قوله: [ثلاث آيات] وأقل الآية على ما قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن ستة أحرف ولا تكفي إذا كانت كلمة كرهمدها متن احتياطا نظرا إلى الاختلاف. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣٤٦-٣٤٦، مترجما وملخصا، "جد الممتار"، ٢٣١/٢)

<sup>(</sup>٢) قوله: [التطريب] أي: التغني به بحيث يؤدّي إلى تغيير كلمات الأذان وكيفيتها بالحركات والسكنات، ونقض بعض حروفها أو زيادة فيها فلا يحلّ فيه ولا في قراءة القرآن، ولا يحلّ سماعه؛ لأنّ فيه تشبّهاً بفعل الفسقة في حال فسقهم فإنّهم يترنّمون. ط.

<sup>(</sup>٣) قوله: [أذان الجنب] قال في البحر؛ لأنّه يصير داعياً إلى ما لا يجيب إليه وإقامته أولى بالكراهة. ١٢

<sup>(</sup>٤) قوله: [وصبي لا يعقل... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: فالحقّ عندي ما قرّره المحقّق صاحب البحر: أنّ العقل والإسلام شرط الصحة، فأذان صبيّ لا يعقل وسكران ثمل ومجنون مطبق وكافر مطلقاً كلّ ذلك باطل وشعار الإسلام لا يقوم بباطل والله تعالى أعلم. ("جد الممتار" المخرجة، ٨٨،٨٩/٢). ١٢

 <sup>(</sup>٥) قوله: [الملك النازل إلا لنفسه] لعدم الحاجة إلى الإعلام وأمّا الإقامة فتكره بلا قيام مطلقاً. ط.

إعادته دون الإقامة ويكرهان لظهر يوم الجمعة في المصر. ويؤذن للفائتة ويقيم وكذا لأولى الفوائت وكره ترك الإقامة دون الأذان في البواقي إن اتحد مجلس القضاء، وإذا سمع المسنون منه أمسك وقال مثله وحوقل في الحيعلتين وقال صدقت وبررت أو ما شاء الله عند قول المؤذن الصلاة خير من النوم......

إعادته) أي: الأذان بالكلام فيه؛ لأنّ تكراره مشروع كما في الجمعة (دون الإقامة ويكرهان) أي: الأذان والإقامة (لظهر يوم الجمعة في المصر) لمن فاتتهم الجمعة كجماعتهم مثل المسجونين (ويؤذّن للفائتة ويقيم(١)) كما فعله النّبي صلّى الله عليه وسلّم في الفجر الذي قضاه غداة ليلة التّعْريس (وكذا) يؤذّن ويقيم (لأولى الفوائت) والأكمل فعلهما في كلّ منها كما فعله النّبي صلّي الله عليه و سلّم حين شغله الكفار يوم الأحزاب عـن أربـع صـلوات الظهـر والعصر والمغرب والعشاء فقضاهن مرتباً على الولاء وأمر بلالاً أن يؤذّن ويقيم لكلّ واحدة منهن (وكره ترك الإقامة دون الأذان في البواقي) من الفوائت فالا يكره ترك الأذان في غير الأولى (إن اتَّحَدَ مجلس القضاء) لمخالفة فعل النّبي صلّى الله عليه وسلّم لاتفاق الروايات على أنّه أتى بالإقامة في جميع التي قضاها، وفي بعض الروايات اقتصر على ذكر الإقامة فيما بعد الأولى (وإذا سمع المسنون منه) أي: الأذان وهو ما لا لحن فيه ولا تلحين (أمسك) حتّى عن التلاوة ليحيب المؤذّن ولو في المسجد وهو الأفضل وفي الفوائد يمضي على قراءته إن كان في المسجد وإن كان في بيته فكذلك إن لم يكن أذان مسجده فإذا كان يتكلّم في الفقه والأصول يجب عليه الإجابة، وإذا سمعه وهو يمشى فالأولى أن يقف ويجيب، وإذا تعدّد الأذان يجيب الأوَّل، ولا يجيب في الصلاة ولو جنازةً وخطبة وسماعها وتعلُّم العلم وتعليمه والأكل والجماع وقضاء الحاجة، ويجيب الجنب<sup>(٢)</sup> لا الحائض والنفساء لعجزهما عن الإجابة بالفعل (و) صفة الإجابة أن يقول كما (قال) مجيباً له فيكون قوله (مثله) أي: مثل ألفاظ المؤذّن (و) لكن (حوقل) أي: قال لا حول ولا قوة إلاّ بالله أي: لا حول لنا عن معصية ولا قوّة لنا على طاعة إلاّ بفضل الله (في) سماعه (الحيعلتين) هما حيَّ على الصلاة حيَّ على الفلاح كما ورد؛ لأنّه لـو قـال مثلـهما صار كالمستهزئ؛ لأنّ من حكى لفظ الآمر بشيء كان مستهزئاً به بخلاف باقي الكلمات؛ لأنّه ثناء، والدعاء مستجاب بعد إجابته بمثل ما قال (و) في أذان الفجر (قال) المجيب (صدقت وبررت) بفتح الراء الأولى وكسرها (أو) يقول (ما شاء الله) كان وما لم يشأ لم يكن (عند قول المؤذّن) في أذان الفجر (الصلاة خير من النوم) تحاشياً

(اللَّعُونُ اللَّالِينَةِ العِلْمِيَّةِ (اللَّعُونُ الْإِسْلَامِيَّةِ)

171

<sup>(</sup>١) قوله: [ويؤذن للفائتة ويقيم... إلخ] وقد مر الكلام فيه عن الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن آنفا. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [ويجيب الجنب]؛ لأنّ إجابة المؤذّن ليست بالأذان، ولأنّه مخاطب بالصلاة، فيجب بالفعل بعد تطهّره. إمداد. ١٢

تم دعا بالوسيلة فيقول اللهم رب هذه الدعوة التامة والصلاة القائمة آت محمداً الوسلية للهم والمسلمة المرامية المركزة الم

عمّا يشبه الاستهزاء. واختلف أئمّتنا في حكم الإجابة بعضهم صرَّح بوجوبها وصرَّح بعضهم باستحبابها (ثمّ دعا) المحيب والمؤذّن (بالوسيلة) بعد صلاته على النّبي صلّى الله عليه وسلّم عقب الإجابة (فيقول) كما رواه جابر رضي الله عنه عن النّبي صلّى الله عليه وسلّم «من قال حين يسمع النداء: (اللّهمَّ رَبَّ هذه الدعوة التامّة والصلاة القائمة آت محمدا الوسيلة والفضيلة وابعثه مقاماً محمودا الذي وعدته) حلت له شفاعتي يوم القيامة»، وعن ابن عمر رضي الله عنهما عن النّبي صلّى الله عليه وسلّم: «إذا سمعتم المؤذّن فقولوا مثل ما يقول ثمّ صلّوا عليَّ صلاة فإنّه من صلّى علي علي علي الله عليه بها عشرا ثمّ سلوا الله لي الوسيلة فإنّها منزلة في الجنّة لا تنبغي إلاّ لعبد مؤمن من عباد الله وأرجو أن أكون أنا هو فمن سأل لي الوسيلة حلّت له الشفاعة»، أعلم أنّ من هذه المنزلة تتفرّع جميع الجنات وهي جنة عدن دار المقامة ولها شعبة في كلّ جنّة من الجنان من تلك الشعبة يظهر محمّد صلّى الله عليه وسلّم لأهل تلك الجنّة وهي في كلّ جنّة أعظم منزلة فيها جعلنا الله من الفائزين بشفاعته ومجاورته في دار كرامته.

# لَّغُمُّالِالْمُثَيِّاعِي ثَمَّ مِرَّا قِيالِفِلاجِي •••••• بابُسُوط الصَّلاة وَأَمْرَكَاهَا ﴾

### بائب ش و خط الصَّلالة وَ أَنْ كَانِها

لابد لصحة الصلاة من سبعة وعشرين شيئا الطهارة من الحدث وطهارة الجسد والثوب والمكان من نجس غير معفو عنه حتى موضع القدمين واليدين والركبتين.....

(باب شروط الصلاة وأركانها) جمعنا بينهما للتيقّط لما تصحّ به الصلاة الشروط جمع شرط بسكون الراء والأشْراط جمع شرط بفتحها وهما العلامة، وفي الشريعة هو ما يتوقّف على وجوده الشيء وهو خارج عن ماهيَّته. والأركان جمع ركن وهو في اللغة الجانب الأقوى، وفي الاصطلاح الجزء الذاتي الذي تتركّب الماهية منه ومن غيره وقد أردنا تنبيه العابد فقلنا (لا بدّ لصحّة الصلاة من سبعة وعشرين شيئاً) ولا حصر فيها . ومن اقتصر على ذكر الشروط الستّة الخارجة عن الصلاة وعلى الستّة الأركان الداخلة فيها أراد التقريب وإلاّ فالمصلِّي يحتاج إلى ما ذكرناه بزيادة فأردنا به بيان ما إليه الحاجة من شرط صحّة الشروع والدوام على صحتها وكلّها فروض، وعَبّر بلفظ الشيء الصادق بالشرط والركن فمن الشروط (الطهارة من الحدث) الأصغر والأكبر والحيض والنفاس لآية الوضوء . والحدث لغة: الشي الحادث، وشرعاً مانعية شرعية (١) تقوم بالأعضاء إلى غاية وصول المزيل لها (و) منها (طهارة الجسد والثوب والمكان) الذي يصلَّى عليه فلو بسط شيئاً رقيقاً يصلح ساتراً للعورة وهو ما لا يرى منه الجسد جاز صلاته وإن كانت النجاسة رطبة فألقى عليها لبداً أو ثني ما ليس تُخيناً أو كبسها بالتراب فلم يجد ريح النجاسة جازت صلاته، وإذا أمسك حبلاً مربوطاً به نجاسة أو بقى من عمامته طرف طاهر ولم يتحرّك الطرف النجس بحركته صحّت وإلاّ فلا كما لو أصاب رأسه خيمة نجسة وجلوس صغير يَسْتَمْسكُ في حجر المصلّي وطير متنجّس على رأسه لا يبطل الصلاة إذا لم تنفصل منه نجاسة مانعة؛ لأنّ الشرط الطهارة (من نجس غير معفوّ عنه) وتقدُّم بيانه (حتى) يشترط طهارة (موضع القدمين) فتبطل الصلاة بنجس مانع تحت أحدهما أو بجمعه فيهما<sup>(٢)</sup> تقديراً في الأصحّ وقيامه على قدم صحيح مع الكراهة وانتقاله عن مكان طاهر لنجس ولم يمكث به مقدار ركن (٢) لا تبطل به وإن مكث قدره بطلت على المختار (و) منها طهارة موضع (اليدين والركبتين) على الصحيح لافتراض السجود على سبعة أعظم واختاره الفقيه أبو الليث، وأنكر ما قيل من عدم افتراض طهارة موضعها<sup>(٤)</sup> و لأنّ رواية جواز الصلاة

جِلِيِن: المُكِرِينَةِ العِلميَّةِ (الدَّعُومُّ الْإِسْلَاميَّة)

177

<sup>(</sup>١) قوله: [مانعية شرعية] أي: صفة شرعية مانعة عمّا تشترط له الطهارة كالصلاة ومسّ المصحف. "رد المحتار"، ٢٤٥/٢. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [أو بجمعه فيهما] أي: إذا جمع ما تحت القدمين زاد على الدرهم. إمداد بتصرّف. ١٢

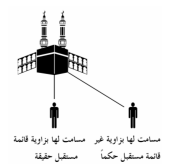
<sup>(</sup>٣) قوله: [مقدار ركن] وهو مقدار ثلاث تسبيحات. ١٢

<sup>(</sup>٤) قوله: [طهارة موضعها] تنبيه: والصحيح موضعهما لما ورد في الإمداد ولأنّ الضمير راجع إلى اليدين والركبتين وباعتبار عددهما جاء ضمير الجمع. ١٢

و الجبهة على الأصح وستر العورة ولا يضر نظرها من جيبه وأسفل ذيله واستقبال القبلة فللمكي المشاهد فرضه إصابة عينها ولغير المشاهد جهتها.....

مع نجاسة موضع الكفين والركبتين شاذة (و) منها طهارة موضع (العجبهة على الأصح) من الروايتين عن أبي حنيفة وهو قولهم رحمهم الله ليتحقق السجود عليها؛ لأنّ الفرض وإن كان يتأدّى بمقدار الأرنبة على القول المرجوح يصير الوضع معدوماً حكماً بوجوده على النجس، ولو أعاده على طاهر في ظاهر الرواية ولا يمنع نجاسة في محل أنفه مع طهارة باقي المحال بالاتفاق؛ لأنّ الأنف أقلُّ من الدرهم ويصير كأنه اقتصر على الجبهة مع الكراهة وطهارة المكان ألزم من الثوب المشروط نصاً بالدلالة إذ لا وجود للصلاة بدون مكان وقد توجد بدون ثوب ولا يضر وقوع ثوبه على نجاسة لا تعلّق به حال سجوده (و) منها (ستر العورة) للإجماع على افتراضه ولو في ظلمة، والشرط سترها من جوانبه (المكان التكلّف لمنعه فيه حرج، والثوب الحرير والمغصوب وأرض الغير تصح فيها الصلاة مع الكراهة، وسنذكره، والمستحب أن يصلي في ثلاثة ثياب من أحسن ثيابه قميص وإزار وعمامة، ويكره في إزار مع القدرة عليها (و) منها (استقبال القبلة) الاستقبال من قبلت الماشية الوادي بمعنى قابلته وليست السين للطلب؛ لأنّ الشرط المقابلة لا طلبها وهو شرط بالكتاب والسنة والإجماع، والمراد منها بقعتها لا البناء حتى لو رفى بناء الكعبة لا يجوز إلا أن يريد به جهة الكعبة، وإن نوى المحراب لا يجوز (فللمكي المشاهد) للكعبة ويى المتحاب المنابة (جهتها) أي: الكعبة هو الصحيح، ونية القبلة ليست بشرط والتوجّه إليها يغنيه عن النيّة هو الأصح وجهتها هي التي إذا توجّه إليها الإنسان يكون مسامتاً للكعبة أو لهوائها تحقيقاً أو تقريباً (". ومعنى التحقيق أنّه لو فرض خط من تلقاء وجهه على زاوية قائمة إلى مسامتاً للكعبة أو لهوائها تحقيقاً أو تقريباً (".

<sup>(</sup>٣) قوله: [تقريباً] وهذه صورته:



<sup>(</sup>١) قوله: [جوانبه] أي: من حوانب المصلّى. ش. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [ولا يضر نظرها... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن نقلا عن "الدر المختار": الـشرط سترها عن غيره لا نفسه به يفتى فلو رآها من زيقه لم تفسد وإن كره. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣٥٣/١)

ولو بمكة على الصحيح والوقت واعتقاد دخوله والنية والتحريمة بـلا فاصـل والإتيـان بالتحريمة ﴿ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلِي عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْ

الأفق يكون مارًا على الكعبة أو هوائها، ومعنى التقريب أن يكون ذلك منحرفاً عن الكعبة أو هوائها انحرافاً لا تزول به المقابلة بالكلية بأن يبقى شيء من سطح الوجه مسامتاً لها أو لهوائها (ولغير المشاهد إصابة جهتها<sup>(١)</sup>) البعيد والقريب سواء (ولو بمكة) وحال بينه وبين الكعبة بناء أو جبل (على الصحيح) كما في الدراية والتجنيس (و) من الشروط (الوقت) للفرائض الحمس بالكتاب والسنّة والإجماع، وقد نصّ على اشتراطه في عدة من المعتمدات، وقد ترك ذكر الوقت في باب شروط الصلاة في عدة من المعتمدات كالقدوري والمختار والهداية والكنز مع بيانهم الأوقات ولا أعلم سرّ عدم ذكرهم له وإن كان يتّصف بأنّه سبب للأداء وظرف للمؤدّي وشرط للوجوب كما هـو مقرَّرٌ في محله (و) يشترط (اعتقاد دخوله) لتكون عبادته بنيّة جازمة؛ لأنّ الشاك ليس بجازم حتّى لو صلّى وعنده أنَّ الوقت لم يدخل فظهر أنَّه كان قد دخل لا تجزئه؛ لأنَّه لمَّا حكم بفساد صلاته بناء على دليل شرعي وهو تحرِّيه لا ينقلب جائزاً إذا ظهر خلافه ويخاف عليه في دينه (٢). (و) تشترط (النيّة) وهي الإرادة الجازمة لتتميّز العبادة عن العادة ويتحقّق الإخلاص فيها لله سبحانه وتعالى (و) تشترط (التحريمة) وليست ركناً وعليه عامّة المشايخ المحقَّقين على الصحيح، والتحريم جعل الشيء محرماً، والهاء لتحقيق الاسميَّة وسمِّي التكبير للافتتاح أو ما قام مقامه تحريمة لتحريمه الأشياء المباحة خارج الصلاة، وشرطت بالكتاب والسنّة والإجماع ويشترط لصحّة التحريمة اثنا عشر شرطاً ذكرت منها سبعة متناً والباقي شرحاً، فالأوّل من شروط صحّة التحريمة أن توجد مقارنة للنيّة حقيقةً أو حكماً (" (بلا فاصل) بينها وبين النيّة بأجنبي يمنع الاتصال للإجماع عليه كالأكل والشرب والكلام، فأمّا المشي للصلاة والوضوء فليسا مانعين (و) الثاني من شروط صحة التحريمة (الإتيان بالتحريمة قائماً) أو منحنياً قليلاً (قبل) وجود (انحنائه) بما هو أقرب (للركوع) قال في "البرهان" لو أدرك الإمام راكعاً فحني ظهره ثمّ كبُّر إن كان إلى القيام أقرب صحّ الشروع، ولو أراد به تكبير الركوع وتلغو نيّته؛ لأنّ مدرك الإمام في الركوع لا يحتاج إلى تكبير

<sup>(</sup>۱) قوله: [ولغير المشاهد إصابة جهتها] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن ملخصه: ولا يضر له الانصراف عنها ما لم يكن خارجا عن جهة الكعبة وهو خمس وأربعون درجة (45°) من الكعبة يمينا ويسارا. واستقبال القبلة التحقيقية ليس بفرض ولا واجب إنما هو سنة مستحبة. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٥٧/٦-٥٠، ملخصاً ومترجماً)

<sup>(</sup>٢) قوله: [ويخاف عليه في دينه] أي: يخشى عليه الوقوع في الكفر. ط. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [حقيقة أو حكماً] اعلم أنّ مقارنة النيّة للتحريمة نوعان حقيقيّة وحكميّة، فالحقيقية هي أن ينوي بقلبه مع لفظ التكبير لتكبيرة الإحرام، وأمّا الحكميّة هي أن ينوي ثمّ بعد ذلك يكبّر دون أن يكون بين النيّة والتكبيرة فاصل يمنع صحّة البناء، وكلاهما صحيح عندنا بخلاف الإمام الشافعي رحمه الله فإنّه يشترط المقارنة الحقيقيّة. ١٢

#### وعدم تأخير النية عن التحريمة والنطق بالتحريمة بحيث يسمع نفسه على الأصح ونية المتابعة للمقتدي

مرّتين خلافاً لبعضهم، وإن كان إلى الركوع أقرب لا يصحّ الشروع (و) الثالث منها (عدَم تأخير النيّة عن التحريمة)؛ لأنَّ الصلاة عبادة وهي لا تتجزأ فما لم ينوها لا تقع عبادة ولا حرج في عدم تأخيرها بخلاف الصوم وهو صادق بالمقارنة وبالتقدم، والأفضل المقارنة الحقيقية للاحتياط خروجاً من الخلاف، وإيجادها بعد دخول الوقت مراعاة للركنيّة (و) الرابع منها (النطق بالتحريمة بحيث يسمع نفسه) بدون صمم، ولا يلزم الأخرس تحريك لسانه على الصحيح وغير الأخرس يشترط سماعه نطقه (على الأصح) كما قاله شمس الأئمّة الحلواني وأكثر المشايخ على أنَّ الصحيح أنَّ الجهر حقيقته أن يسمع غيره والمخافتة أن يسمع نفسه، وقال الهندواني لا تجزئه ما لم تسمع أذناه ومن بقربه فالسَماع شرط فيما يتعلّق بالنطق باللسان التحريمة، والقراءة الـسرّيّة والتشهّد والأذكار والتسمية على الذبيحة ووجوب سجدة التلاوة والعتاق والطلاق والاستثناء واليمين والنذر والإسلام والإيمان حتى لو أجرى الطلاق على قلبه وحرَّك لسانه من غير تلفُّظ يسمع لا يقع وإن صحَّح الحروف، وقال الكرخي القراءة تصحيح الحروف وإن لم يكن صوت بحيث يسمع والصحيح خلافه، قال المحقق الكمال ابن الهمام رحمه الله تعالى: اعلم أنَّ القراءة وإن كانت فعل اللسان لكن فعله الذي هو كلام، والكلام بالحروف، والحرف كيفية تعرض للصوت وهو أخصٌ من النفس فإن النفس المعروض بالقرع فالحرف عارض للصوت لا للنفس فمجرّد تصحيحها أي: الحروف بلا صوت إيماء إلى الحروف بعضلات المخارج لا حروف فلا كلام انتهى . ومن متعلَّقات القلب النيّة للإخلاص فلا يشترط لها النطق كالكفر بالنيّة، قال الحافظ ابن القيم الجوزية رحمه الله تعالى: لم يثبت عن رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم بطريق صحيح ولا ضعيف أنَّه كان يقول عند الافتتاح أصلي كذا ولا عن أحـد من الصحابة والتابعين بل المنقول أنّه كان صلّى الله عليه وسلّم إذا قام إلى الصلاة كبّر وهذه بدعة (١) اه.. وفي مجمع الروايات التلفُّظ بالنيَّة كرُّهَه البعض؛ لأنَّ عمر رضي الله عنه أدَّب من فعله، وأباحه البعض لما فيه من تحقيق عمل القلب وقطع الوسوسة، وعمر رضي الله تعالى عنه إنّما زجر من جهر به فأمّا المخافتة به فلا بأس بها فمن قال من مشايخنا إنَّ التلفُّظ بالنيَّة سنَّة لم يرد به سنَّة النَّبي صلَّى الله عليه وسلَّم بل سنَّة بعض المشايخ لاختلاف الزمان وكثرة الشواغل على القلوب فيما بعد زمن التابعين (و) الخامس منها (نيّة المتابعة) مع نيّة أصل الصلاة (للمقتدي(٢)) أمّا

<u> جِلِينِ: الهَلِ يَنَةِ العِلْمِيَّةِ (اللَّحْوَةُ الْإِسْتَلامِيَّةِ)</u>

177

<sup>(</sup>١) قوله: [وهذه بدعة] قال الإمام الطحطاوي: قال في البحر: فتحرّر من هذه الأقوال أنه بدعة حسنة عند قصد جمع العزيمة آهـ. قال في الفتح بعد قول الهداية: «أنه حسن لاجتماع عزيمته» اهـ. وقد يفهم أنه لا يحسن لغير هذا القصد. ط، صـ٢٢١.

٢) قوله: [ونية المتابعة للمقتدي] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: وبالله التوفيق: متابعتك غيرك جعلك نفسك تابعا له، والتبعية إنما تتصور بشيئين: أحدهما إتيان شيء بمعنى أنه إن فعله فعلت، وإن تركه تركت. والآخر في وقته، فلا تتقدم عليه ولا تسبقه إليه وإن لم يكن فعلك متوقفاً على فعله ولا متقيداً بتقدمه بل تفعله وإن لم يفعل، أو لم يفعل بعد،

و تعيين الفرض و تعيين الو اجب

النيَّةُ المشتركة فلما تقدّم، وأمَّا الخاصّة وهي نية الاقتداء فلما يلحقه من فساد صلاة إمامه؛ لأنَّه بالالتزام فينوي فرض الوقت والاقتداء بالإمام فيه أو ينوي الشروع في صلاة الإمام، ولو نوى الاقتداء به لا غير قيل لا يجزئه، والأصحّ أنّه يجوز؛ لأنّه جعل نفسه تبعاً للإمام مطلقاً، والتبعية إنّما تتحقّق إذا صار مصليّاً ما صلاّه الإمام، وقيل متى انتظر تكبير الإمام كفاه عن نيّة الاقتداء، والصحيح أنه لا يصير مقتدياً بمجرّد الانتظار؛ لأنّه متردّد بين كونه للاقتداء أو بحكم العادة وينبغي أن لا يعيِّنَ الإمام خشية بطلان الصلاة بظهوره خلافه (١٠)، ولو ظنّه زيداً فإذا هو عمرو لا يضرّ كما لـو لم يخطر بباله أنّه زيد أو عمرو وقيَّدْنا بالمقتدي؛ لأنّه لا يشترط نيّة الإمامة للرجال بل للنساء (و) السادس من شروط صحّة التحريمة (تعيين الفرض) في ابتداء الشروع حتّى لو نوى فرضاً وشرع فيه ثمّ نسى فظنّه تطوّعاً فأتمّه على ظنّه فهو فرض مسقط وكذا عكسه<sup>(٢)</sup> يكون تطوُّعا ولا يشترط نيّة عدد الركعات ولاختلاف تـزاحم الفـروض شرط تعيين ما يصلَّيه كالظهر مثلاً، ولو نوى فرض الوقت صحّ إلاّ في الجمعة، ولو جمع بين نية فرض ونفل صحّ للفرض لقوّته عند أبي يوسف، وقال محمّد لا يكون داخلاً في شيء منهما للتعارض، ولو نوى نافلة وجنازة فهي نافلة، ولو نوى مكتوبة وجنازة فهي مكتوبة (و) السابع منها (تعيين الواجب) أطلقه فشمل قضاء نفل أفسده والنذر والوتر وركعتي الطواف والعيدين لاختلاف الأسباب، وقالوا في العيدين والوترينوي صلاة العيد والوتر من غير تقييد بالواجب للاختلاف فيه، وفي سجود السهو لا يجب التعيين في السجدات وفي التلاوة يعيّنها لـدفع المزاحمـة من سجدة الشكر والسهو.

تنبيه: لتتميم عدد شروط صحّة التحريمة: الثامن كونها بلفظ العربية للقادر عليها في الصحيح. التاسع أن لا يمدُّ همزاً فيها ولا باء أكبر وإشباع حركة الهاء من الجلالة خطأ لغة ولا تفسد به الصلاة وكذا تسكينها . العاشر أن يأتي بجملة تامّة من مبتدأ و خبر . الحادي عشر أن يكون بذكر خالص لله . الثاني عشر أن لا يكون بالبسملة كما سيأتي . الثالث عشر أن لا يحذف الهاء من الجَلاَّلةَ . الرابع عشر أن يأتي بالهاوي وهو الألف في اللام الثانية فإذا حذفه لم يصحّ . الخامس عشر أن لا يقرن التكبير بما يُفْسدُه فلا يصحّ شروعه لو قال الله أكبر العالم بالمعدوم والموجود أو العالم بأحوال الخلق؛ لأنّه يشبه كلام الناس ذكر هذا في "البزّازية" وهذا ممّا مَنَّ الله سبحانه بالإيقاظ

ففيمَ أنت تابع له؟ بل أنت مستقل بنفسك كما لا يخفي، وحينئذ لا يظهر معنى المتابعة في السنن والمستحبات وبعض الواجبات القولية كالتشهد والقنوت أما وجوب تركها عنـد تـرك الإمـام إذا لـزم مـن فعلـها مخالفتـه في واجـب فعلـي فليس للمتابعة في الترك، بل للمتابعة في ذلك الواجب الفعلى فافهم، وأمعن النظر والله تعالى أعلم. ١٢ ("جد الممتار"، ١٧٢/٢)

قوله: [بظهوره خلافه] أي: إذا نوى الاقتداء بزيد فإذا هو عمرو لا يصحّ؛ لأنّه اقتداء برجل ليس هو في الصلاة. ١٢

قوله: [وكذا عكسه] أي: شرع في نفل ثمّ نسى فظنّه فرضاً فأتمّه على أنّه فرض لا يكون فرضاً بل يقع نفلاً. ١٢

و لا يشترط التعيين في النفل والقيام في غير النفل والقراءة ولو آية في ركعتي الفرض وكل النفل والوتر ولم يتعين شيء من القرآن لصحة الصلاة ولا يقرأ المؤتم بل يستمع وينصت......

لجمعه ولم أره قبله مجموعاً فله الحمد إذ إنعامه وفضله ليس محصوراً ولا محظوراً ولا ممنوعاً (ولا يشترط التعيين في النفل) ولو سنّة الفحر في الأصحّ وكذا التراويح عند عامَّة المشايخ وهو الصحيح، والاحتياط التعيين فينوي مراعياً صفتها بالتراويح أو سنّة الوقت (و) يفترض (القيام) وهو ركن متفق عليه في الفرائض والواجبات وحدُّ القيام أن يكون بحيث إذا مدَّ يديه لا ينال ركبتيه وقوله (في غير النفل) متعلَّق بالقيام فلا يلزم في النفل كما سنذكره إن شاء الله تعالى (و) يفترض (القراءة (١)) ولا تكون إلاّ بسماعها كما تقدّم لقوله تعالى: ﴿فَاقْرَؤُوا مَا تَيَسَّرَ منَ الْقُرْآنَ﴾[الْمَزَقِلْنَا : ٢٠] وهي ركن زائد على قول الجمهور لسقوطها بلا ضرورة عن المقتدى عندنا وعن المدرك في الركوع إجماعاً (و) بالنصّ كانت القراءة فرضاً و (**لو**) قرأ (**آية**) قصيرة مركبة من كلمتين كقوله تعـالي: ﴿ثُــَمَّ نَظَرَ﴾[الْمُلِكُنُثِرُزُ : ٢١] في ظاهر الروايـة وأمّـا الآيـة الـتي هـي كلمـة كـــ﴿مُدْهَامَّتَانَ﴾[الْحَجْهُنِي : ٦٤] أو حــرف ﴿ صَنَىٰ ﴾، ﴿نَهُ، ﴿ قَتُ ﴾ أو حرفان ﴿ حم، ﴿ طس ﴾ أو حروف ﴿ حمعسق ﴾، ﴿ كهيعص ﴾ فقد اختلف المشايخ والأصحّ أنّه لا تجوز بها الصلاة، وقال القدوري الصحيح الجواز، وقال أبو يوسف ومحمّد الفرض قراءة آية طويلة أو ثلاث آيات قصار وحفظ ما تجوز به الصلاة من القرآن فَرْضُ عَيْن وحفظ الفاتحة وسورة واجب على كلُّ مسلم، وحفظ جميع القرآن فرض كفاية، وإذا علمت ذلك فالقراءة فرض (في ركعتي الفرض) أيّ ركعتين كانتا ولا تصحّ بقراءته في ركعة واحدة فقط خلافاً لزفر والحسن البصري؛ لأنّ الأمر لا يقتضي التكرار قلنا نعم لكن لزمت في الثانية لتَشَاكُلهمًا من كلّ وجه فالأولى بعبارة النص والثانية بدلالته (و) القراءة فرض في (كلّ) ركعات (النفل)؛ لأنَّ كلِّ شفع منه صلاة على حدة (و) القراءة فرض في كلِّ ركعات (الوتر) أمَّا على كونه سنّة فظاهر وعلى وجوبه للاحتياط (ولم يتعيّن شيء من القرآن لصحّة الصلاة) لإطلاق ما تلونا وقلنا بتعيين الفاتحة وجوباً كما سنذكره، (ولا يقرأ المؤتم بل يستمع) حال جهر الإمام (وينصت<sup>(٢)</sup>) حال إسراره لقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا

(اللَّعُونُ اللَّالِينَةِ العِلْمِيَّةِ (اللَّعُونُ الْإِسْلَامِيَّةِ)

<sup>(</sup>۱) قوله: [والقراءة ولو آية... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: يفترض قراءة آية من القرآن من أي سورة كانت ولا تخصيص للفاتحة ولا لغيرها فمن قرء (الحمد لله رب العالمين) فقط ونسي فركع يسقط فرض الصلاة لكن وقعت الصلاة ناقصة لأن هاهنا واجبين أحدهما قراءة الحمد كاملا والثاني ضم آية طويلة أو ثلاث آيات قصار. فإن نسي الأول فلم ترك الثاني عمدا؟ فعليه الإعادة ولا يجبر بسجدة السهو ولكن إن نسي الواجب الثاني أيضا فيجبر بها. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣٩/٢-٣٠٠) مترجماً وملخصاً)

<sup>(</sup>٢) قوله: [بل يستمع وينصت... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: يستثنى منه ما إذا ائتم متنفلا بمفترض فترك الإمام القراءة في الأخريين فإن المقتدي يقرأ وإن ترك حاز. ١٢ ("جد الممتار"، ١٧١/٢، باب صفة الصلاة)

وإن قرأ كره تحريما والركوع والسجود على ما يجد حجمه وتستقر عليه جبهته ولو على كفه أو طرف ثوبه إن طهر محل وضعه وسجد وجوبا بما صلب من أنفه وبجبهته ولا يصح الاقتصار على الأنف إلا من عذر بالجبهة.....

قُرئَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمعُواْ لَهُ وَأَنصتُواْ ﴾ [الأَغِلَافِيْنَ : ٢٠٤] وقال صلَّى الله عليه وسلّم: «يكفيك قراءة الإمام جَهر أم خافت»، واتفق الإمام الأعظم وأصحابه والإمام مالك والإمام أحمد بن حنبل على صحّة صلاة المأموم من غير قراءته شيئاً وقد بسطته بالأصل (١) (و) قلنا (إن قرأ) المأموم الفاتحة وغيرها (كره) ذلك (تحريماً) للنهي (و) يفترض (الركوع) لقوله تعالى: ﴿ارْكَعُواْ﴾ [الْبَقَرَة : ٤٣] وهو الانحناء بالظهر والرأس جميعاً وكماله تسوية الرأس بالعَجُز (٢)، وأمّا التعديل فقال أبو يوسف والشافعي بفرضيته، وقال أبو مطيع البلخي تلميذ الإمام أبي حنيفة رحمه الله تعالى لو نقص من ثلاث تسبيحات الركوع والسجود لم تجز صلاته، والأحدب<sup>(١٣)</sup> إذا بلغت حُدُوْبتُه الركوع يشير برأسه للركوع؛ لأنّه عاجز عمّا هـو أعلى منه (و) يفترض (السجود) لقوله تعالى: ﴿وَاسْجُدُوا ﴾ [الحَيّج: ٧٧] وبالسنّة وبالإجماع، والسجدة إنّما تتحقّق بوضع الجبهة لا الأنف وحده مع وضع إحدى اليدين وإحدى الركبتين وشيء من أطراف أصابع إحدى القدمين على طاهر من الأرض وإلاَّ فلا وجود لها ومع ذلك البعض تصحُّ على المختار مع الكراهة وتمام السجود بإتيانه بالواجب فيه، ويتحقّق بوضع جميع اليدين والركبتين والقدمين والجبهة والأنف كما ذكره الكمال وغيره ومن شروط صحّة السجود كونه (على ما) أي: شيء (يجله) الساجد (حجمه) بحيث لو بالغ لا تَتَسَفَّلُ رأسه أبلغ ممّا كان حال الوضع فلا يصحّ السحود على القطن والثلج والتبن والأرز والـذرة وبزر الكتان (و) الحنطة والشعير (تستقر عليه جبهته) فيصحّ السجود؛ لأنّ حبَّاتها يستقرّ بعضها على بعض لخشونة ورخاوة، والجبهة اسم لما يصيب الأرض ممّا فوق الحاجبين إلى قصاص الشعر حالة السجود (و) يصحّ السجود (ولو) كان (على كفّه) أي: الساحد في الصحيح (أو) كان السجود على (طوف ثوبه) أي: الساحد، ويكره بغير عذر كالسجود على كور عمامته (إن طهر محلّ وضعه) أي: الكفّ أو الطرف على الأصحّ لاتصاله بـ (وسجد وجوباً بما صَلُبَ منْ أنفه)؛ لأنّ أرنبته ليست محلّ السجود . ولمّا كان(٤) شرط كمال لا شرط صحّة قال: (و) يسجد (بجبهته ولا يصح الاقتصار على الأنف) في الأصح (إلا من عذر بالجبهة)؛ لأنَّ الأصحَّ أنَّ الإمام رجع إلى

<sup>(</sup>١) قوله: [بالأصل] أي: أصل هذا الكتاب وهو إمداد الفتاح. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [الرأس بالعجز] عجز الإنسان: آخر عمود الفقوي. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [حدب الإنسان] إذا خرج ظهره وارتفع عن الاستواء المصباح. ١٢

<sup>(</sup>٤) قوله: [ولمّا كان] أي: السجود على الأنف. ١٢

وعدم ارتفاع محل السجود عن موضع القدمين بأكثر من نصف ذراع وإن زاد على نصف ذراع لم يجز السجود إلا لزحمة سجد فيها على ظهر مصل صلاته ووضع اليدين والركبتين في الصحيح ووضع شيء من أصابع الرجلين حالة السجود على الأرض ولا يكفي وضع ظاهر القدم وتقديم الركوع على السجود والرفع من السجود إلى قرب القعود على الأصح.....

موافقة صاحبيه في عدم حواز الشروع في الصلاة بالفارسية لغير العاجز عن العربية، وعدم حواز القراءة فيها بالفارسية وغيرها من أيّ لسان غير عربي لغير العاجز عن العربية، وعدم حواز الاقتصار في السجود على اللغارسية وغيرها من أي لسان غير عربي لغير العاجز عن العربية، وعدم حواز الاقتصار في السجود على سبعة أعظم على الجبهة»، الحديث (و) من شروط صحّة السجود (عدم التنفاع القليل لا المنع التبعق صحل السجود عن موضع القدمين بأكثر من نصف ذراع) لتتحقّق صفة الساجد والارتفاع القليل لا يضر وإن زاد على نصف ذراع لم يعز السجود) أي: لم يقع معتداً به فإن فعل غيره معتبراً صحّت، وإن انصرف من صلاته ولم يعده بطلت (إلا) أن يكون ذلك (لزحمة سجد فيها على ظهر مصل صلاته) للضرورة فإن لم يكن ذلك المسجود عليه مصلياً أو كان في صلاة أخرى لا يصحّ السجود (و) من شروط صحّة السجود (وضع) إحدى (اليدين و) إحدى (الركبتين في الصحيح ('') كما قدّمناه (ووضع شيء من أصابع الرجلين) موجهاً بباطنه نحو القبلة (حالة السجود على الأرض ولا يكفي) لصحّة السجود (وضع ظاهر القدم ('')؛ لأنه ليس محلّه لقوله صلّى القبلة (حالة السجود على الجواز مع وضع قدم واحدة (و) يشترط لصحّة الركوع والسجود (تقديم الركوع والسجود (تقديم الركوع على السجود) كما يشترط تقديم القراءة على ركوع لم يبق بعده قيام يصحّ به فرض القراءة (و) يشترط (الرفع من السجود) للى قرب القعود على الأصح) عن الإمام؛ لأنه يعد حالساً بقربه من القعود فتتحقق السجدة بالعود بعده من السجود إلى قرب القعود على الأصحّ) عن الإمام؛ لأنه يعد حالساً بقربه من القعود فتتحقق السجدة بالعود بعده من السجود إلى قرب القعود على الأصحّ) عن الإمام؛ لأنه يعد حالساً بقربه من القعود فتتحقق السجدة بالعود بعده من السجود إلى قرب القعود ألم المرت المناه المعرف القودة من العود بعده من السجود إلى قرب القعود على الأصحّ عن الإمام؛ لأنه يعده حالساً بقربه من القعود فتتحقق السجدة بالعود بعده من السجود المناه المعرف المعر

<sup>(</sup>۱) قوله: [وضع اليدين والركبتين في الصحيح] والذي يفهم من الفتاوى الرضوية عدم اشتراطه وإنما هـو سنّة. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣٧٢/٧-٣٧٤، ملخصا)

<sup>(</sup>٢) قوله: [ولا يكفي وضع ظاهر القدم] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن في "الفتاوى الرضوية" و"جد الممتار" واللفظ لـ"الجد": الحمد لله الذي تحرر للعبد الضعيف من فضل اللطيف عز جلاله أن الاعتماد في السجود على بطن إحدى أصابع القدم العشر فريضة، والاعتماد على بطون كلها أو أكثرها من كلتا القدمين واجب، وإن توجيهها نحو القبلة من دون انحراف، سنة وعليك بفتاوى هذا الفقير. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٠٣/٢، "الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣٧٦/٧، ٣٧٦/٧)

<sup>(</sup>٣) قوله: [فرض القراءة] كما إذا ركع في ثانية الفجر قبل القراءة ولم يقرأ بعد الرفع فإنّها تفسد فيه فرض القراءة، وكما إذا قرأ بعد الرفع من الركوع في الصورة السابقة، فإنّها تصحّ إذا أعاد الركوع،؛ لأنّه انتقض بوجود القراءة بعده. ط. ١٢

والعود إلى السجود والقعود الأخير قدر التشهد وتأخيره عن الأركان وأداؤها مستيقظاً ومعرفة كيفية المركزي والعود إلكم المعرفة كيفية المركزية ا

إليها وإلاَّ فلا . وذكر بعض المشايخ أنَّه إذا زايل جبهته عن الأرض ثمَّ أعادها جازت ولم يعلم له تصحيح . وذكر القدوري أنّه قدر ما ينطلق عليه اسم الرفع وجعله شيخ الإسلام أصحّ أو ما يسميه الناظر رافعاً (و) يفترض (العود إلى السجود) الثاني؛ لأنَّ السحود الثاني كالأوَّل فرض بإجماع الأمَّة ولا يتحقَّق كونه كالأوَّل إلاَّ بوضع الأعضاء السبعة ولا يوجد التكرار إلا بعد مزايلتها مكانها في السجود الأوّل فيلزمه رفعها ثمّ وضعها ليوجد التكرار وبه وردت السنّة كان صلّى الله عليه وسلّم إذا سجد ورفع رأسه من السجدة الأولى رفع يديه من الأرض ووضعها علي فخذيه، وقال صلَّى الله عليه وسلَّم:«صلُّوا كما رأيتموني أصلِّي» وقال صلَّى الله عليه وسلَّم: «إنَّ اليدين تسجدان كما يسجد الوجه فإذا وضع أحدكم وجهه فليضعهما وإذا رفعه فليرفعهما»، وحكمة تكرار السجود قيل تعبدي، وقيل ترغيما للشيطان حيث لم يسجد مرة، وقيل لمّا أمر الله بني آدم بالسجود عند أخذ الميثاق ورفع المسلمون رؤوسهم ونظروا الكفار لم يسجدوا خَرُّوا سُجَّداً ثانياً شكراً لنعمة التوفيق وامتثال الأمر (و) يفترض (القعود الأخير) بإجماع العلماء، وإن اختلفوا في قدره والمفروض عندنا الجلوس (قدر) قراءة (التشهد) في الأصحّ لحديث ابن مسعود رضى الله عنه حين علَّمه التشهّد «إذا قلت هذا أو فعلت هذا فقد قضيت صلاتك إن شئت أن تقوم فقم وإن شئت أن تقعد فاقعد»، علَّق تمام الصلاة به وما لا يتمّ الفرض إلاّ به فهو فرض وزعم بعض مشايخنا أنّ المفروض في القعدة ما يأتي فيه بكلمة الشهادتين فكان فرضاً عمليّاً (و) يشترط (تأخيره) أي: القعود الأحير (عن الأركان)؛ لأنّه شرع لختمها فيعاد لسجدة صلبية تذَكَّرها (و) يشترط لصحّة الأركان وغيرها(١): (أداؤها مستيقظاً) فإذا ركع أو قام أو سجد نائماً لم يعتد به وإن طرأ فيه النوم صحّ بما قبله منه وفي القعدة الأخيرة خلاف قال في منيّة المصلّي إذا لم يعدها بطلت، وفي جامع الفتاوي يعتد بها نائماً؛ لأنّها ليست بركن، ومبناها على الاستراحة فيلائمها النوم قلت وهو ثمرة الاختلاف في شرطيتها وركنيتها (و) يشترط لصحّة أداء المفروض إمّا (معرفة كيفية) يعني صفة (الصلاة و) ذلك بمعرفة حقيقة (ما فيها) أي: ما في جملة الصلوات (من الخصال) أي: الصفات الفرضية يعني كونها فرضاً فيعتقد افتراض ركعتي الفجر وأربع الظهر وهكذا باقي الصلوات (المفروضة) فيكون ذلك (على وجه يُمَيِّزُها عن الخصال) أي: الصفات (المسنونة) كالسنن الرواتب وغيرها باعتقاد سنيّة ما قبل الظهر وما بعده وهكذا وليس المراد ولا الشرط أن يميِّزُ ما اشتملت عليه صلاة الصبح من الفرض والسنّة مثل اعتقاد فرضيّة القيام وسنيّة الثناء أو التسبيح (أو اعتقاد) المصلّى (أنّها) أي: أنّ ذات الصلوات التي يفعلها كلّها (فرض) كاعتقاده أنّ الأربع في الفجر

<sup>(</sup>١) قوله: [وغيرها] أي: من الواجبات والسنن والآداب. ١٢

حتى لا يتنفل بمفروض. والأركان من المذكورات أربعة القيام والقراءة والركوع والسجود وقيل القعود الأخير مقدار التشهد. وباقيها شرائط، بعضها شرط لصحة الشروع في الصلاة وهو ما كان خارجها وغيره شرط لدوام صحتها.

فرض ويصلّي كلّ ركعتين بانفرادهما ويأتي بثلاث ثمّ ركعتين في المغرب معتقداً فرضية الخمس (حتّى لا يتنفّل بمفروض)؛ لأنّ النفل يتأدّى بنيّة الفرض أمّا الفرض فلا يتأدّى بنيّة النفل كما في التجنيس والمزيد والخلاصة ثمّ نبّة على الأركان وغيرها فقال: (والأركان) المتفق عليها (من المذكورات) التي علمتها فيما قدّمناه بأكثر من سبعة وعشرين (أربعة) وهي (القيام والقراءة والركوع والسجود وقيل القعود الأخير مقدار التشهد) ركن أيضاً، وقيل شرط، وقد بيّنا ثمرة الخلاف فيه، وقيل التحريمة ركن أيضاً (وباقيها) أي: المذكورات (شرائط بعضها شرط لصحّة الشروع في الصلاة وهو ما كان خارجها) وهو الطهارة من الحدث والخبث وستر العورة واستقبال القبلة، والوقت والنية والتحريمة (وغيره شرط لدوام صحّتها(۱)) وقد علمت ذلك بفضل الله ومنه وله الشكر على التوفيق لجمعها بعد التفريق.

<sup>(</sup>١) قوله: [لدوام صحّتها] كإيقاع القراءة في القيام وكون الركوع بعده والسجود بعده والاستيقاظ. ط. ١٢

# لَغُمُالِإِنْ خَيْلِا ﴾ فَ مِرَا قِيلِ لَفِلا ﴿ وَمِن اللَّهُ مِرَا قِيلَ السُّرُوطِ وَفُوعِهَا -

### فَصِلُّ: فِي مُتَعَلقاتِ الشُروْطِ وَفرُوعِ مَا

تجوز الصلاة على لبد وجهه الأعلى طاهر والأسفل نجس وعلى ثوب طاهر وبطانته نجسة إذا كان غير مضرب وعلى طرف طاهر وإن تحرك الطرف النجس بحركته على الصحيح. ولو تنجس أحد طرفي عمامته فألقاه وأبقى الطاهر على رأسه ولم يتحرك النجس بحركته جازت صلاته وإن تحرك لا تجوز وفاقد ما يزيل به النجاسة يصلي معها ولا إعادة عليه. ولا على فاقد ما يستر عورته ولو حريراً أو حشيشاً أو طيناً فان وجده ولو بالإباحة وربعه طاهر لا تصح صلاته عاريا وخير إن طهر أقل من ربعه وصلاته في ثوب نجس الكل أحب من صلاته عريانا.....

(فصل) في متعلّقات الشروط وفروعها (تجوز الصلاة) أي: تصحّ (على لبْـد) بكسر الـلام وسكون البـاء الموحدة (وجهه الأعلى طاهر و) وجهه (الأسفل نجس) نجاسة مانعة؛ لأنّه لثخانته كثوبين وكلوح تُخين يمكن فصله لوحين وأسفله نجس تجوز الصلاة على الطاهر منه عندهما خلافًا لأبي يوسف؛ لأنّه كشيئين فوق بعضهما (و) تصحّ الصلاة (على ثوب طاهر وبطانته نجسة إذا كان غير مضرب)؛ لأنّه كثوبين فوق بعضهما (و) تصحّ (على طوف طاهر) من بساط أو حصير أو ثوب (وإن تحرّك الطرف النجس بحركته)؛ لأنّه ليس متلبّساً به (على الصحيح ولو تنجّس أحد طرفي عمامته) أو ملحفته (فألقاه) أي: الطّرف النَّجَس (وأبقى الطاهر على رأسه ولم يتحرّك النجس بحركته جازت صلاته) لعدم تلبّسه به (وإن تحرّك) الطرف النجس بحركته (لا تجوز) صلاته؛ لأنّه حامل لها حكماً إلاّ إذا لم يجد غيره للضرورة (وفاقد ما يزيل به النجاسة) المانعة (يصلّي معها ولا إعادة عليه)؛ لأنَّ التكليف بحسب الوسع (ولا) إعادة (على فاقد ما يستر عورته ولو حريراً) فإنّه إن وحد الحرير لزمه الصلاة فيه؛ لأنّ فرض الستر أقوى من منع لبسه في هذه الحالة (أو) كان (حشيشاً أو طيناً) أو ماء كدراً يصلّي داخله بالإيماء؛ لأنّه ساتر في الجملة (فإن وجده) أي: الساتر (ولو بالإباحة و) الحال أنّ (ربعه طاهر لا تصحّ **صلاته عارياً**) على الأصحّ كالماء الذي أبيح للمتيمّم إذ لا يلحقه المائية وربع الشيء يقوم مقام كلّه في مواضع منها هذا ولم تقم ثلاثة أرباعه النحسة مقام كلُّه للزوم الستر وسقوط حكم النجاسة بطهارة الربع (وخُيِّر إن طهر أقلّ من ربعه) والصلاة فيه أفضل للستر وإتيانه بالركوع والسجود، وإن صلّى عرياناً بالإيماء قاعداً صحّ وهـو دون الأوّل أو قائماً جاز وهو دونهما في الفضل؛ لأنّ من ابتلي ببُلْيَتَين يختار أهونهما، وإن تساوتا تخيّر (وصلاته في ثوب نجس الكلّ أحبّ من صلاته عرياناً) لما قلنا(١).

<sup>(</sup>١) قوله: [لما قلنا] من إتيانه بالركوع والسجود وستر العورة. ط. ١٢

ولو وجد ما يستر بعض العورة وجب استعماله ويستر القبل والدبر فإن لم يستر إلا أحدهما قيل يستر الدبر وقيل القبل. وندب صلاة العاري جالساً بالإيماء مادّاً رجليه نحو القبلة فإن صلى قائماً بالإيماء أو بالركوع والسجود صح، وعورة الرجل ما بين السرّة ومنتهى الركبة وتزيد عليه الأمة البطن والظهر وجميع بدن الحرة عورة إلا وجهها وكفيها.

(تنبيه) قال في الدراية لو ستر عورته بجلد ميتة غير مدبوغ وصلّى معه لا تجوز صلاته بخلاف الثوب المتنجّس؛ لأنّ نجاسة الجلد أغلظ بدليل أنّها لا تزول بالغسل ثلاثاً بخلاف نجاسة الثوب انتهى. قلت فيه نظر؛ لأنّه يطهر بما هو أهون من غسله كتشميسه أو جفافه بالهواء (ولو وجد ما يستر بعض العورة وجب) يعني لزم (استعماله) أي: الاستتار به (ويستر القبل والدبر) إذا لم يستر إلاّ قدرهما (فإن لم يستر إلاّ أحدهما قبل يستر الدبر)؛ لأنّه أفحش في حالة الركوع والسجود (وقيل) يستر (القبل)؛ لأنّه يستقبل به القبلة ولأنّه لا يستتر بغيره، والدبر يستتر بالأليتين وفيه تأمل؛ لأنّه يستتر بالفخذين ووضع اليدين فوقهما (وندب صلاة العاري جالساً بالإيماء مادا رجليه نحو القبلة) لأنّه يستتر إلى أيّهما شاء والأفضل الأوّل، ولو صلّى عارياً ناسياً ساتراً اختلف في صحّتها (وعورة الرجل) حُرًّا بالأركان فيميل إلى أيّهما شاء والأفضل الأوّل، ولو صلّى عارياً ناسياً ساتراً اختلف في صحّتها (وعورة الرجل) حُرًّا كان أو به رقيًّ (ما يين السرة ومنتهى الركبة) في ظاهر الرواية سُمّيت عورة لقبح ظهورها وغض الأبصار عنها في كان أو به رقيًّ (ما يين السرة ومنتهى الركبة من العورة»، (وتزيد عليه) أي: على الرحل (الأمة) القنة (آ) وأمّ الولد (المنه، وبقوله عليه السلام: «الركبة من العورة»، (وتزيد عليه) أي: على الرحل (الأمة) القنة (آ) وأمّ الولد (المنهما وظاهرهما في الأصحة وهو المختار، ليسا من العورة للحرج (وجميع بدن الحرة عورة إلاً وجهها وكفيها) باطنهما وظاهرهما في الأصحة وهو المختار، ليسا من العورة للحرج (وجميع بدن الحرة عورة إلاً وجهها وكفيها) باطنهما وظاهرهما في الأصحة وهو المختار،

<sup>(</sup>١) قوله: [جفافه بالهواء] في النظر نظر؛ لأنّ الغسل أهون من التشميس، ووضعه في الهواء؛ لأنّـه ليس المراد مطلق تشميس ووضع بل هما مقيّدان بإزالة النتن والفساد، وقد يستغرق ذلك اليوم الكامل والأكثر بخلاف الغسل. ط.

<sup>(</sup>٢) قوله: [القنة] أي: العبد المملوك هو وأبوه.

<sup>(</sup>٣) قوله: [أمّ الولد] أي: الأمة التي حملت من سيّدها وأتت بولد واعترف به السيّد ولو كان الولد سقطا.

<sup>(</sup>٤) قوله: [والمدبرة] أي: الرقيق الذي علّق على موت سيّده.

<sup>(</sup>٥) قوله: [والمكاتبة] أي: الرقيق الذي تمّ عقد بينه وبين سيّده على أن يدفع له مبلغاً من المال ليصير حراً.

<sup>(</sup>٦) **قوله**: [المستسعاة] أي: التي أعتق بعضها وهي تسعي إلى إعتاق الباقي. ("رد المحتار"، باب في شروط الـصلاة، ٣/٤)

أوقدميها وكشف ربع عضو من أعضاء العورة يمنع صحة الصلاة ولو تفرق الانكشاف على أعضاء من العورة وكان جملة ما تفرق يبلغ ربع أصغر الأعضاء المنكشفة منع وإلا فلا، ومن عجز عن استقبال القبلة لمرض أو عجز عن النزول عن دابته أو خاف عدوا فقبلته جهة قدرته وأمنه ومن اشتبهت عليه القبلة ولم يكن عنده مخبر ولا محراب تحرى.......

وذراع الحرّة عورة في ظاهر الرواية: وهي الأصحّ، وعن أبي حنيفة ليس بعورة (و) إلاّ (قدميها) في أصحّ الروايتين باطنهما وظاهرهما لعموم الضرورة ليسا من العورة فَشَعْر الحرَّة حتّى المسترسل عورة في الأصحّ وعليه الفتوي، فكشف ربعه يمنع صحّة الصلاة ولا يحلّ النظر إليه مقطوعاً منها في الأصحّ كشعر عانته، وذكره المقطوع وتقدّم في الأذان أنّ صوتها عورة وليس المراد مجرّد كلامها بل ما يحصل من تليينه وتمطيطه لا يحلّ سماعه (وكشف ربع عضو (١) من أعضاء العورة) الغليظة أو الخفيفة من الرجل والمرأة (يمنع صحّة الصلاة) مع وجود الساتر لا ما دون ربعه، والركبة مع الفخذ عضو واحد في الأصحّ وكعب المرأة مع ساقها وأذنها بانفرادها عن رأسها وتديها المنكسر فإن كانت ناهداً فهو تبع لصدرها والذكر بانفراده والأنثيين بلا ضمّهما إليه في الصحيح وما بين السرة والعانة عضو كامل بحوانب البدن، وكلّ ألية عورة، والدبر ثالثهما في الصحيح (ولو تفرّق الانكشاف على أعضاء من العورة وكان جملة ما تفرّق يبلغ ربع أصغر الأعضاء المنكشفة) يعنى التي انكشف بعضها (منع) صحّة الصلاة إن طال زمن الانكشاف بقدر أداء ركن (وإلاً) أي: وإن لم يبلغ ربع أصغرها أو بلغ ولم يطل زمن الانكشاف (فلا) يمنع الصحّة للضرورة سواء الغني والفقير (ومن عجز عن استقبال القبلة) بنفسه (لمرض) أو حشية غرق وهو على خشبة (أو عجز عن النزول) بنفسه (عن دابته) وهي سائرة آو كانت جموحاً أو كان شيخاً كبيراً لا يمكنه الركوب إلاّ بمعين (أو خاف عدوّاً) آدمياً أو سبُعاً على نفسه أو دابته أو ماله أو أمانته أو اشتدَّ الخوف لقتال أو هرب من عدوّ راكباً (فقبلته جهة قدرته) للضرورة (و) قبلة الخائف جهة (أمنه) ولو خاف أن يراه العدوّ إن قعد صلَّى مضطجعاً بالإيماء إلى جهة أمنه والقادر بقدرة الغير ليس قادراً عند الإمام خلافاً لهما، وإذا لم يجد أحداً فالا خلاف في الصحّة (ومن اشتبهت عليه) جهة (القبلة ولم يكن عنده مخبر) من أهل المكان ولا ممّن له علم أو سأله فلم يخبره (ولا محراب) بالمحلّ (تحرى) أي: احتهد وهو بذْلُ الْمَحْهُ ود لنيل المقصود ولو سجدة تلاوة،

<sup>(</sup>۱) قوله: [كشف ربع عضو... إلخ] وتفصيل هذه المسئلة في الفتاوى الرضوية بما لا مزيد عليه فليراجع إليها. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣٠/٦)

ولا إعادة عليه لو أخطأ وإن علم بخطئه في صلاته استدار وبنى وإن شرع بلا تحر فعلم بعد فراغه أنه أصاب صحت وإن علم بإصابته فيها فسدت كما لو لم يعلم إصابته أصلا.....

ولا يجوز التحري مع وضع المحاريب؛ لأنَّ وضعها في الأصل بحقَّ ومن ليس من أهل المكان، والعلم لا يلتفت إلى قوله، وإن أخبره اثنان ممّن هو مسافر مثله؛ لأنّهما يخبران عن اجتهاد ولا يترك اجتهاده باجتهاد غيره وليس عليه قرع الأبواب للسؤال عن القبلة ولا مس الجدران خشية الهوام وللاشتباه بطًاق غير المحراب، وإذا صلَّى الأعمى ركعة لغير القبلة فجاءه رجل وأقامه إليها واقتدى به فإن لم يكن حال افتتاحه عنده محبر فصلاة الأعمى صحيحة؛ لأنّه لا يلزمه مسّ الجدران وإلاّ فهي فاسدة، ولا يصحّ اقتداء الرجل به في الصورتين لقدرته في الأولى وعلم خطئه في الثانية (ولا إعادة عليه) أي: المتحري (لو) علم بعد فراغه أنّه (أخطأ) الجهة لقول عامر بن عقبة رضي الله عنه كنّا مع رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم في ليلة مُظْلمَة فلم ندر أين القبلة ؟ فصلَّى كلّ رجل منّا على حياله فلمّا أصبحنا ذكرنا ذلك لرسول الله صلّى الله عليه وسلّم فنزلت ﴿فَأَيْنَمَا تُولُّواْ فَثَمَّ وَحْهُ اللّه﴾[الْبَنَقَزَلا : ١١٥] وليس التحري للقبلة مثل التحري للتوضؤ والساتر فإنّه إذا ظهر نجاسة الماء أو الثوب أعاد؛ لأنّه أمر لا يحتمل الانتقال والقبلة تحتمله كما حوّلت عن المقدس إلى الكعبة (وإن علم بخطئه) أو تبدّل اجتهاده (في صلاته استدار) من جهة اليمين لا اليسار (وبني) على ما أداه بالتحري؛ لأنّ تبدّل الاجتهاد كالنسخ . وأهل قباء استداروا في الصلاة إلى الكعبة حين بلغهم النسخ، واستحسنه النّبي صلّى الله عليه وسلّم وإن تـذكّر سـجدة صلبيّة بطلـت صـلاته (وإن شرع) من اشتبهت عليه (بلا تحرّ) كان فعله موقوفاً فلو أُتمُّها (فعلم بعد فراغه) من الصلاة (أنّه أصاب صحّت)؛ لأنّه بتبيّن الصواب بطل الحكم بالاستصحاب<sup>(١)</sup> وثبت الجواز من الصلاة (وإن علم بإصابته فيها) ولو بغالب الظنّ (فسدت)؛ لأنّ حالته قويت به فلا يبني قوّياً على ضعيف خلافاً لأبي يوسف رحمه الله (كما) فسدت فيما (لو لم يعلم إصابته أصلاً؛ لأنَّ الفساد ثابت باستصحاب الحال(٢)، ولم يرتفع بدليل فتقرّر الفساد؛ لأنَّ المشروط لم يحصل حقيقة ولا حكماً . وإذا وقع تحرّيه إلى جهّة فصلّى إلى غيرها لا تجزئه لتركه الكعبة حكماً في حقّه وهبي الجهة التي تحرّاها ولو أصاب خلافاً لأبي يوسف في ظهور إصابته هو يجعله كالمتَحَرِّي في الأواني إذا عدل عن تحريه وظهر طهارة ما توضّأ به صحّت صلاته . وعلى هذا لو صلّى في ثوب وهو يعتقد أنّه نجس أو أنّه محدث أو عدم دخول الوقت فظهر بخلافه لا تجزئه وإن وجد الشرط لعدم شرط آخر وهو فساد فعله ابتداء لعدم الجزم. وأمّا

<sup>(</sup>١) قوله: [الاستصحاب] أي: حال الذي اشتبه عليه القبلة فإن حاله عند عدم التحري الفساد؛ لأنّ الصلاة بدون التحري عند الاشتباه فاسدة. ط. ١٢

 <sup>(</sup>۲) قوله: [باستصحاب الحال] هو الفساد لترك التحري عند الاشتباه. ۱۲

# ﴿ • الْفَصَّالِ أَشِيَاكُمْ ثَمَّ مِّرَا قِي الفِّلَاحُ ﴾ • • • • • • فَصَلُ: فِي مُتَعَلَقًا شِي الشُروْطِ وَفُوعِمَا ﴾ • فَي وَيَادُ

ولو تحرى قوم جهات وجهلوا حال إمامهم تجزئهم.

في الماء فقد وحدت الطهارة حقيقة والنية (ولو تحرى قوم جهات) في ظلمة (وجهلوا حال إمامهم) في توجهه (تجزئهم) صلاتهم إلا من تقدّم على إمامه . كما في حوف الكعبة(١) لما قدّمناه.

<sup>(</sup>۱) قوله: [كما في جوف الكعبة] أي: تصحّ الصلاة في حوف الكعبة ولو كان إلى غير جهة إمامه إلاّ من تقدّم عليه وهـو بحَهته. ١٢

# · فَخُرُ الْأَيْضَاكُمُ ثَحَ مِرَا قِيلَ لِفِلا حَجَ اللَّهِ الصَّلا لِهَ اللَّهِ السَّالِ فَاجِمَا شِ الصَّلا لا

#### فَصِلُ: في بَيانَ وَاجِبَاتِ الصَّلالة

#### وهو ثمانية عشر شيئا قراءة الفاتحة وضم سورة أو ثلاث آيات...

(فصل في) بيان (واجب الصلاة) الواجب في اللغة يجيء بمعنى اللزوم، وبمعنى السقوط، وبمعنى الاضطراب، وفي الشرع اسم لما لزمنا بدليل فيه شبهة (١٠). قال فخر الإسلام وإنّما سُمِّيَ به إمّا لكونه ساقطاً عنّا علماً (١٠) أو لكونه ساقطاً علينا عملاً، أو لكونه مضطرباً بين الفرض والسنّة أو بين اللزوم وعدمه . فإنّه يلزمنا عملاً لا علماً انتهى. وشرعت الواجبات لإكمال الفرائض، والسنن لإكمال الواجبات . والأدب لإكمال السنة ليكون كلّ منها حصناً لما شرع لتكميله، وحكم الواجب استحقاق العقاب بتركه عمداً وعدم إكفار جاحده والثواب بفعله ولزوم سجود السهو لنقص الصلاة بتركه سهواً وإعادتها بتركه عمداً (٥) و سقوط الفرض ناقصاً إن لم يسجد ولم يعد (وهو) أي: الواجب (ثمانية عشر شيئاً (١٠)) الأوّل وجوب (قراءة الفاتحة) لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب»، وهو لنفي الكمال؛ لأنّه خبر آحاد لا ينسخ قوله تعالى: ﴿فَاقْرَوُوا مَا تَيسَّرَ﴾ [المَرْفَانُ : ٢٠] فوجب العمل به (و) الثاني (ضمّ سورة (٥)) قصيرة (أو ثلاث آيات) قصار لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «لا صلاة لمن فوجب العمل به (و) الثاني (ضمّ سورة (١)) قصيرة (أو ثلاث آيات) قصار لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «لا صلاة لمن

ا) قوله: [فيه شهبة] اعلم أنّ الأدلة السمعيّة أنواع أربعة: قطعيّ الثبوت والدلالة كالنصوص المتواترة أي: المحكمة، وقطعيّ الثبوت ظنيّ الدلالة كأخبار الآحاد التي مفهومها قطعيّ، وظنيّ الثبوت والدلالة كأخبار الآحاد التي مفهومها قطعيّ، وظنيّ الثبوت والدلالة كالأخبار التي مفهومها ظنيّ، فبالأوّل يثبت الفرض أي: والحرام، وبالثاني والثالث يثبت الوجوب أي: وكراهة التحريم، وبالرابع: يثبت السنّة والاستحباب أي: وكراهة التنزيه ليكون ثبوت الحكم بقدر دليله. إمداد بتصرّف. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [ساقطاً عنّا علماً] أي: لا يجب علينا اعتقاد وجوبه. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [وإعادتها بتركه عمدا... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن نقلا عن الدر المختار وتحشيةً عليه: وتعاد وجوباً في العمد والسهو إن لم يسجد له، وإن لم يعدها يكون فاسقا آثما إن اعتاد وتكرر وقوع ذلك منه. ١٢ ("جد الممتار"، ٢/٥٥١)

<sup>(</sup>٤) قوله: [ثمانية عشر شيئا] ليس للحصر لأن الفصل بين الركوع والسجود بقومة واحب ولم يعدّه في الواحبات. ١٢ ("جمد الممتار"، ١٦٧/٢، باب صفة الصلاة).

<sup>(</sup>٥) قوله: [وضم سورة] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول في لفظ «الضم» إشارة إلى أن الواجب أن يكون السورة إثر الفاتحة بلا فصل بأجنبي كسكوت، فقد صرحوا أن لو قرأ الفاتحة ثم وقف متأملا أنه أي سورة يقرأ لزمه سجود السهو وإنما قلت: «بأجنبي» لإخراج «آمين»، فإنه من توابع الفاتحة، و «بسم الله» قبل السورة، فإنها من توابع السورة، واستفيد من هاهنا أن لو وقف بعد الفاتحة يقرأ دعاء أو ذكرا لزمه السجود إن سهوا، والإعادة لو عمدا، فليراجع والله تعالى أعلم. ٢١ ("جد الممتار"، ٢١/٢، باب صفة الصلاة)

في ركعتين غير متعينتين من الفرض وفي جميع ركعات الوتر والنفل وتعيين القراءة في الأوليين وتقديم الفاتحة على السورة وضم الأنف للجبهة في السجود والإتيان بالسجدة الثانية في كل ركعة قبل الانتقال لغيرها والإطمئنان في الأركان والقعود الأول وقراءة التشهد فيه في الصحيح وقراءته في الجلوس الأخير والقيام إلى الثالثة من غير تراخ بعد التشهد ولفظ السلام......

لم يقرأ بالحمد لله»، وسورة في فريضة أو غيرها (في ركعتين غير متعينتين من الفرض) غير الثنائي وفي جميع الثنائي (و) يجب الضمّ (في جميع ركعات الوتر) لمشابهة السنّة (و) جميع ركعات (النفل) لما روينا؛ لأنّ كلّ شفع من النافلة صلاة على حدة (و) يجب (تعيين القراءة) الواجبة (في الأوليين) من الفرض لمواظبة النّبي صلّى الله عليه وسلَّم على القراءة فيهما (و) يجب (تقديم الفاتحة على) قراءة (السورة) للمواظبة حتَّى لو قرأ من السورة ابتداء فتذكر يقرأ الفاتحة ثمّ يقرأ السورة ويسجد للسهو كما لو كَرَّرَ الفاتحة ثمّ قرأ السورة (و) يجب (ضمّ الأنف) أي: ما صَلُبَ منه (للجبهة في السجود) للمواظبة عليه، ولا تجوز الصلاة بالاقتصار على الأنف في السجود على الصحيح (و) يجب مراعاة الترتيب فيما بين السجدتين وهو (الإتيان بالسجدة الثانية في كلّ ركعة) من الفرض وغيره (قبل الانتقال لغيرها) أي: لغير السجدة من باقي أفعال الصلاة للمواظبة فإن فات يسجدها ولو بعد القعود الأخير ثمّ يعيد القعود (و) يجب (الاطمئنان) وهو التعديل (في الأركان) بتسكين الجوارح في الركوع والسجود حتّى تَطْمئنَّ مفاصله في الصحيح؛ لأنّه لتكميل الركن لا سنّة كما قاله الجرجاني ولا فرض كما قاله أبو يوسف . ومقتضى الدليل وجوب الاطمئنان أيضاً في القومة والجلسة والرفع(١) من الركوع للأمر بـه في حـديث المسيء صلاته وللمواظبة على ذلك كلُّه . وإليه ذهب المحقِّق الكمال بن الهمام وتلميذه ابن أميرحاج وقال إنَّه الصواب (و) يجب (القعود الأوّل) في الصحيح ولو كان حكماً . وهو قعود المسبوق فيما يقضيه . ولو جلس الأوّل تبعاً للإمام لمواظبة النّبي صلّى الله عليه و سلّم عليه و سجو ده للسهو لما تركه وقيام سياهيا (و) يجب (قراءة التشهّد فيه) أي: في الأوّل وقوله (في الصحيح) متعلّق بكلّ من القعود وتشهّده وهو احتراز عن القول بسنيّتهما أو سنيّة التشهّد وحده للمواظبة (و) يجب (قراءته) أي: التشهّد (في الجلوس الأخير) أيضاً للمواظبة (و) يجب (القيام إلى) الركعة (الثالثة من غير تراخ بعد) قراءة (التشهد) حتى لو زاد عليه بمقدار أداء ركن ساهياً يسجد للسهو لتأخير واجب القيام للثالثة (و) يجب (لفظ السلام) مرّتين في اليمين واليسار للمواظبة ولم يكن فرضاً لحديث

<sup>(</sup>۱) قوله: [الرفع] هو غير القومة؛ لأنّ الرفع واجب والقومة واجب أخر فيكون إعراب كلمة (الرفع) معطوفة على الاطمئنان لا على القومة والجلسة فليتنبّه. ١٢

دون عليكم وقنوت الوتر وتكبيرات العيدين وتعيين التكبير لافتتاح كل صلاة لا العيدين خاصة وتكبيرة الركوع في ثانية العيدين وجهر الإمام بقراءة الفجر وأوليي العشاءين ولـو قـضاء والجمعـة والعيدين والتراويح والوتر في رمضان والإسرار في الظهر والعصر وفيما بعد أوليي العشاءين ونفـل النهار والمنفرد مخير فيما يجهر كمتنفل بالليل ولو ترك السورة في اوليي العشاء قرأها في......

ابن مسعود (دون عليكم) لحصول المقصود بلفظ السلام دون متعلّقه ويَتَّجه الوجوب بالمواظبة عليه أيضاً (و) يجب قراءة (قبوت الوتر) عند أبي حنيفة وكذا تكبيرة القنوت كما في الجوهرة وعندهما هو كالوتر سنة (و) يجب (تكبيرات العيدين) وكلّ تكبيرة منها واجبة يجب بتركها سحود السهو (و) يجب (تعيين) لفظ (التكبير لا يحب كلّ صلاة) للمواظبة عليه . وقال في الذخيرة ويكره الشروع بغيره في الأصحّ . وقال السرخسي الأصحّ آله لا يكره كما في "التبيين" فلذا (لا) يختص وجوب الافتتاح بالتكبير في صلاة (العيدين خاصة) خلافاً لمن خصّه بهما ووجه العموم مواظبة النبي صلّى الله عليه وسلّم على التكبير عند افتتاح كلّ صلاة (و) يجب (تكبيرة الركوع في الأولى في ثانية) أي: الركعة الثانية من (العيدين) تبعاً لتكبيرات الزوائد فيها لاتصالها بها بخلاف تكبيرة الركوع في الأولى صلّى الله عليه وسلّم (و) يجب الجهر بالقراءة في صلاة (الجمعة والعيدين والتراويح والوتر في رمضان) على طلّى الله عليه وسلّم (و) يجب الجهر بالقراءة في صلاة (الجمعة والعيدين والتراويح والوتر في رمضان) على الإمام للمواظبة والجهر إسماع الغير (و) يجب (الإسرار (فيما بعد أوليي العشاءين) الثالثة من المغرب وهي والرابعة من العشاء (و) الإسرار في (نفل النهار) للمواظبة على ذلك (والمنفرد) بفرض (مُخيَّر فيما يجهر) الإمام في وقد بيّناه وفيما يقضيه ممّا سبق به في الجمعة والعيدين (كمتنفل بالليل) فإنّه مخيّر ويكتفي بأدنى الجهر في النهمة والعيدين (كمتنفل بالليل) فإنّه مكيّر ويكتفي بأدنى الجهر في النهمة والعيدين (كمتنفل بالليل) فإنّه مكيّر ويكتفي بأدنى الجمر في النهمة والعيدين (كمتنفل بالليل) فإنّه مكي الله عليه المغرب أو في جميع (أوليبي العشاء قرأها) أي: السورة وجوباً على الأصحّ (في السورة في) ركعة من أوليي المغرب أو في جميع (أوليبي العشاء قرأها) أي: السورة وجوباً على الأصحّ في المتعرب والوسي العشاء قرأها) أي: السورة وجوباً على الأصحّ (في

<sup>(</sup>۱) قوله: [وجهر الإمام بقراءة الفجر... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: قلت: وكذا كل نافلة بالليل. ١٢ ("جد الممتار"، ١٦٩/٢)

<sup>(</sup>٢) قوله: [والإسرار] فلو جهر فيها سواء وجب سجود السهو ومقدار الآية فقد قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن فيها: وهو آية في مذهب إمامنا الأعظم رضي الله عنه ولا حرج في الجهر بأقل منها في المذهب الراجح. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٥١/٦، مترجما وملخصا)

#### الأخريين مع الفاتحة جهرا ولو ترك الفاتحة لا يكررها في الأخريين.

الأخريين) من العشاء والثالثة من المغرب (مع الفاتحة جهراً) بهما على الأصح ويقدّم الفاتحة ثم يقرأ السورة وهو الأشبه وعند بعضهم يقدّم السورة وعند بعضهم يترك الفاتحة؛ لأنّها غير واجبة ولو تَذَكَر الفاتحة بعد قراءة السورة قبل الأشبه وعند السورة في ظاهر المذهب كما لو تذكر السورة في الركوع يأتي بها ويعيده (ولو ترك الفاتحة) في الأوليين (لا يكرّرها في الأخريين) عندهم ويسجد للسهو؛ لأنّ قراءة الفاتحة في الشفع الثاني مشروعة نفلاً وبقراءتها مرّة وقع عن الأداء لقوّته بمكانه وإذا كرَّرَها خالف المشروع إلاّ في النفل (١) بخلاف السورة فإنّها مشروعة نفلاً في الأخريين ولم تكرَّر.

<sup>(</sup>١) قوله: [إلاّ في النفل]؛ لأنّ تكرار الفاتحة في التطوّع لايكره لورود الخبر في مثله. ط. ١٢

# الْغُمُّلِ الْأَيْضَيَّا ۚ حَجَّ الْقِيلِ الْفِيلِ عَلَى الْفِيلِ الْفِيلِ الْفِيلِ الْفِيلِ اللهِ الْفِيلِ الْفَلِيلِ اللهِ اللهُ اللهِ ا

#### فَصَلُّ: فِي بَيَانِ سُنَهَا

وهي إحدى وخمسون: رفع اليدين للتحريمة حذاء الأذنين للرجل والأمة وحذاء المَنْكِبين للحرة ونشر الأصابع ومقارنة إحرام المقتدي لإحرام إمامه ووضع الرجل يده اليمنى على اليسرى تحت سرته وصفة الوضع أن يجعل باطن كف اليمنى على ظاهر كف اليسرى محلقا بالخنصر والإبهام على الرسغ ووضع المرأة يديها على صدرها من غير تحليق والثناء والتعوذ للقراءة والتسمية أول كل ركعة.....

(فصل في) بيان (سننها) أي: الصلاة (وهي إحدى وخمسون) تقريباً فَيَسُنُّ (رفع اليدين للتحريمة حذاء الأذنين للرجل)؛ لأنَّ رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم كان إذا افتتح الصلاة كَبُّر ثمَّ رفع يديه حتّى يحاذي بإبهاميه أذنيه ثمّ يقول سبحانك اللُّهم وبحمدك... إلخ (و) حذاء أذني (الأمة)؛ لأنّها كالرجل في الرفع وكالحرّة في الركوع والسجود؛ لأنَّ ذراعيها ليسا بعورة (و) رفع اليدين (حذاء المنكبين للحرة) على الصحيح؛ لأنَّ ذراعيها عورة ومبناه على الستر، وروى الحسن أنّها ترفع حذاء أذنيها (و) يسنّ (نشر الأصابع) وكيفيته أن لا يضُمُّ كلّ الضم ولا يفرج كلّ التفريج بل يتركها على حالها منشورة؛ لأنّه صلّى الله عليه وسلّم كان إذا كبّر رفع يديـه ناشـراً أصابعه (و) يسنّ (مقارنة إحرام المقتدي لإحرام إمامه) عند الإمام لقوله صلّى الله عليه وسلّم إذا كبَّر فكبّرُوا. لأنّ «إذا» للوقت حقيقة وعندهما بعد إحرام الإمام جعلا الفاء للتعقيب ولا خلاف في الجواز على الصحيح بل في الأولوية مع التيفّن بحال الأمام (و) يسنّ (وضع الرجل يده اليمني على اليسرى تحت سرته) لحديث على رضي الله عنه أنَّ من السنة وضع اليمني على الشمال تحت السرة (وصفة الوضع أن يجعل باطن كفِّ اليمني على ظاهر كفّ اليسرى محلقاً بالخنصر والإبهام على الرسغ)؛ لأنّه لمّا ورد أنّه يضع الكفّ على الكفّ وورد الأحذ فاستحسن كثير من المشايخ تلك الصفة عملاً بالحديثين . وقيل إنّه مخالف للسنّة والمذاهب فينبغي أن يفعل بصفة أحد الحديثين مرة وبالآخر أخرى فيأتي بالحقيقة فيهما (و) يسنّ (وضع المرأة يديها على صدرها من غير تحليق)؛ لأنّه أستر لها (و) يسنّ (الثناء) لما روينا ولقوله صلّى الله عليه وسلّم: «إذا قُمْتُمْ إلى الصلاة فارفعوا أيديكم ولا تخالف آذانكم ثمّ قولوا سبحانك اللّهم وبحمدك وتبارك اسمك وتعالى جدّك ولا إله غيرك وإن لم تزيدوا على التكبير أجزأكم»، وسنذكر معانيها إن شاء الله تعالى (و) يسنّ (التعوذ) فيقول أعوذ بالله من الشيطان الرجيم وهـو ظاهر المذهب أو أستعيذ... إلخ واختاره الهندواني (للقراءة) فيأتي به المسبوق كالإمام والمنفرد لا المقتدي؛ لأنّـه تبع للقراءة عندهما وقال أبو يوسف تبع للثناء سنّة للصلاة لدفع وسوسة الشيطان، وفي الخلاصة والذخيرة قول أبو يوسف الصحيح (و) تسنّ (التسمية أوّل كلّ ركعة) قبل الفاتحة؛ لأنّه صلّى الله عليه وسلّم كان يَفْتتح صلاته ببسم والتأمين والتحميد والإسرار بها والاعتدال عند التحريمة من غير طأطأة الراس وجهر الإمام بالتكبير والتسميع وتفريج القدمين في القيام قدر أربع أصابع وأن تكون السورة المضمومة للفاتحة من طوال المفصل في الفجر والظهر ومن أوساطه في العصر والعشاء ومن قصاره في المغرب لوكان مقيما

الله الرحمن الرحيم، والقول بوجوبها ضعيف، وإن صحّح لعدم ثبوت المواظبة عليها (و) يسنّ (التأمين) للإمام والمأموم والمنفرد والقارئ خارج الصلاة للأمر به في الصلاة، وقال صلّى الله عليه وسلّم: «لَقَّنني جبريل عليه السلام عند فراغي من الفاتحة «آمين» وقال: إنّه كالختم على الكتاب وليس من القرآن وأفصح لغاته المدّ والتخفيف والمعنى» استجب دعاءنا (و) يسنّ (التحميد) للمؤتم والمنفرد اتفاقاً وللإمام عندهما أيضاً (و) يسنّ (الإسرار بها) بالثناء وما بعده للآثار الواردة بذلك (و) يسنّ (الاعتدال عند) ابتداء (التحريمة) وانتهائها بأن يكون آتياً بها (من غير طأطأة الرأس) كما ورد(١). (و) يسنّ (جهر الإمام بالتكبير والتسميع) لحاجته إلى الإعلام بالشروع والانتقال ولا حاجة للمنفرد كالمأموم (و) يسنّ (تفريج القدمين في القيام قدر أربع أصابع)؛ لأنّه أقرب إلى الخشوع والتراوح أفضل من نصب القدمين وتفسير التراوح أن يعتمد على قدم مرة وعلى الآخر مرة؛ لأنَّه أَيْسَرُ وأمكن لطول القيام (و) يسنّ (أن تكون السورة المضمومة للفاتحة من طوال المفصل) الطوال والقصار بكسر أوّلهما جمع طويلة وقصيرة، والطُّوال بالضم الرجل الطويل وسُمِّيَ المفصَّل به لكثرة فصوله، وقيل لقلة المنسوخ فيه وهذا (في) صلاة (الفجر والظهر ومن أوساطه) جمع وسط بفتح السين ما بين القصار والطوال (في العصر والعشاء ومن قصاره في المغرب) وهذا التقسيم (لو كان) المصلّى هذا (مقيماً) والمنفرد والإمام سواء ولم يُثقل على المقتدين بقراءته كذلك والمفصّل هو السبع السابع، قيل أوله عند الأكثرين من سورة الحجرات، وقيل من سورة محمّد صلّي الله عليه وسلّم أو من الفتح أو من ق والطوال من مبدئه إلى البروج وأوساطه منها إلى «لم يكن» وقصاره منها إلى آخره، وقيل طواله من الحجرات إلى «عبس» وأوساطه من «كوّرت» إلى الضّحي والباقي قصاره لما روي عن عمر رضي الله تعالى عنه أنّه كان يقرأ في المغرب بقصار المفصّل وفي العشاء بوسط المفصّل وفي الصبح بطوال المفصّل والظهر كالفجر لمساواتهما في سعة الوقت وورد أنّه كالعصر لاشتغال الناس بمهمّاتهم، وروى عن أبي هريرة رضى الله عنه أنَّ النّبي صلَّى الله عليه وسلَّم كان يقرأ في الفحر يـوم الجمعـة ﴿الْم تَنزيـلُ الْكَتَـابِ﴾[السِّيَخَلَةِ : ١-٢] و ﴿هَلْ أَتَى عَلَى الْإِنسَانِ﴾ [الْإِنْشِيَاكَ : ١] وقد ترك الحنفيّة إلاّ النادر منهم هذه السنّة ولازم عليها الشافعية

<sup>(</sup>۱) قوله: [كما ورد] من فعله صلّى الله تعالى عليه وسلّم وهو المتوارث. ١٢

ويقرأ أي سورة شاء لو كان مسافرا وإطالة الأولى في الفجر فقط وتكبير الركوع وتسبيحه ثلاثاً وأخذ ركبتيه بيديه وتفريج أصابعه والمرأة لا تفرجها ونصب ساقيه وبسط ظهره وتسوية رأسه بعجزه.....

إلاّ القليل . فظنَّ جهلة المذهبين بطلان الصلاة بالفعل والترك فلا ينبغي الترك ولا الملازمة دائماً (و) للضرورة (يقوأ أيَّ سورة شاء) لقراءة النّبي صلّى الله عليه وسلّم المعوّذتين في الفجر. فلمّا فرغ قالوا أوجزت قال سمعت بكاء صبي فخشيت أن تفتن أمه (لو كان مسافراً)؛ لأنّه صلّى الله عليه وسلّم قرأ بالمعوّذتين في صلاة الفجر في السفر وإذا أثر في سقوط شطر الصلاة ففي تخفيف القراءة أولى (و) يسنّ (إطالة الأولى في الفجر) اتفاقاً للتَّوَارث<sup>(١)</sup> من لدن رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم إلى يومنا هذا بالثلثين في الأولى والثلث في الثانية استحباباً وإن كثر التفاوت لا بأس به وقوله (فقط) إشارة إلى قول محمّد: «أحبّ إلى أن يطول الأولى في كلّ الصلوات»، وتكره إطالة الثانية على الأولى اتفاقاً بما فوق آيتين وفي النوافل الأمر أسهل (و) يسنّ (تكبير الركوع)؛ لأنّ النّبي صلّى الله عليه وسلّم كان يكبّر عند كلّ خفض ورفع سوى الرفع من الركوع فإنّه كان يسمع فيه (و) يسنّ (تسبيحه) أي: الركوع (ثلاثـاً) لقول النّبي صلّى الله عليه وسلّم: «إذا ركع أحدكم فليقل ثلاث مرات سبحان ربّي العظيم وذلك أدناه، وإذا سجد فليقل سبحان ربي الأعلى ثلاث مرّات وذلك أدناه»، أي: أدنى كماله المعنوي وهو الجمع المحصّل للسنّة لا اللغوي، والأمر للاستحباب فيكره أن ينقص عنها ولو رفع الإمام قبل إتمام المقتدي ثلاثاً فالصحيح أنَّه يتابعه ولا يزيد الإمام على وجه يمل به القوم وكلّما زاد المنفرد فهو أفضل بعد الختم على وتر، وقيل تسبيحات الركوع والسجود وتكبيرهما واجبات(٢)، ولا يأتي في الركوع والسجود بغير التسبيح، وقال الشافعي يزيد في الركوع اللُّهم لك ركعت ولك خشعت ولك أسلمت وعليك توكلّت، وفي السجود سجد وجهى للذي خلقه وصوّره وشقّ سمعه وبصره فتبارك الله أحسن الخالقين . كما روي عن على قلنا هو محمول على حالة التهجّد (و) يسنّ (أخذ ركبتيه بيديه) حال الركوع (و) يسنّ (تفريج أصابعه) لقوله صلّى الله عليه وسلّم لأنس رضي الله عنه: «إذا ركعت فضع كفيك على ركبتيك وفرِّجْ بين أصابعك وارفع يديك عن جنبيك»، ولا يطلب تفريج الأصابع إلاَّ هنا ليتمكَّن من بسط الظهر (والمرأة لا تفرجها)؛ لأنّ مبنى حالها على الستر (و) يسنّ (نصب ساقيه)؛ لأنّه المتوارث وإحناؤهما شبه القوس مكروه (و) يسنّ (بسط ظهره) حال ركوعه؛ لأنّه صلّى الله عليه وسلّم كان إذا ركع يسوى ظهره حتّى لو صُبَّ عليه الماء استقرّ وروي أنّه كان إذا ركع لو كان قدح ماء على ظهره لما تحرّك لاستواء ظهره (و) يسنّ (تسوية رأسه بعَجُزه) العجز بوزن رجل من كلّ شيء مؤخّره ويذكر ويؤنث والعجيزة للمرأة خاصّة، وقـد تستعمل

<sup>(</sup>١) قوله: [للتوارث] وحكمته أنّ الفجر وقت نوم وغفلة فيطيلها ليدرك الناس الجماعة. ط. ١٢

٢) قوله: [وتكبيرهما واجبات] أي: فيحب بترك ذلك سحود السهو. ط. ١٢

والرفع من الركوع والقيام بعده مطمئنا ووضع ركبتيه ثم يديه ثم وجهه للسجود وعكسه للنهوض وتكبير السجود وتكبير الرفع وكون السجود بين كفيه وتسبيحه ثلاثا ومجافاة الرجل بطنه عن فخذيه ومرفقيه عن جنبيه وذراعيه عن الأرض.....

للرجل وأمّا العجز فعام وهو ما بين الوركين من الرجل والمرأة؛ لأنّ النّبي صلّى الله عليه وسلّم كان إذا ركع لم يشخّص رأسه ولم يصوّبه ولكن بين ذلك أي: لم يرفع رأسه ولم يخفضه (و) يسنّ (الرفع من الركوع) على الصحيح (١٠). وروي عن أبي حنيفة أنّ الرفع منه فرض وتقدّم (و) يسنّ (القيام بعده) أي: بعد الرفع من الركوع (مطمئناً (٢) للتوارث (و) يسنّ (وضع ركبتيه) ابتداء على الأرض (ثمّ يديه ثمّ وجهه) عند نزوله (للسجود) ويسجد بينهما (و) يسنّ (عكسه للنهوض) للقيام بأن يرفع وجهه ثمّ يديه ثمّ ركبتيه إذا لم يكن به عذر وأمّا إذا كان ضعيفاً أو لابس خفّ فيفعل ما استطاع، ويستحبّ الهبوط باليمين والنهوض باليسار؛ لأنّ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم كان إذا سجد وضع ركبتيه قبل يديه وإذا نهض رفع يديه قبل ركبتيه (و) يسنّ (تكبير الرفع) منه للمروي (و) يسنّ (كون السجود) أي: جعل السجود (بين كفيه) وذلك؛ لأنّه صلّى الله عليه وبه قال الشافعي رحمه الله، وقال بعض المحقّقين بالجمع وهو أن يفعل بهذا مرة وبالآخر مرة، وإن كان منكبيه وبه قال الشافعي رحمه الله، وقال بعض المحقّقين بالجمع وهو أن يفعل بهذا مرة وبالآخر مرة، وإن كان بين الكفّين أفضل وهو حسن (و) يسنّ (تسبيحه) أي: السجود بأن يقول سبحان ربّي الأعلى (ثلاثاً) لما روينا (و) يسنّ (مجافاة الرجل) أي: مباعدته (بطنه عن فخذيه و) مجافاة (مرفقيه عن جنبيه و) مجافاة (فراعيه عن الأرض) في غير زحمة حذرا عن الإيذاء المحرم؛ لأنّه صلّى الله عليه وسلّم كان إذا سجد حافى حتّى لو شاءت بهيمة أن تمر بين يديه لمرت وكان صلّى الله عليه وسلّم عين وضع إبطيه أي: بياضهما، وقال عليه السلام: «لا تبسط بين يديه لمرت وكان صلّى الله عليه وسلّم عين وضع إبطيه أي: بياضهما، وقال عليه السلام: «لا تبسط

<sup>(</sup>۱) قوله: [على الصحيح] اختار الكمال وغيره وجوب الرفع من الركوع والسجود والطمأنينة فيهما. قال ابن عابدين وهو الموافق للأدلّة وإن كان المشهور في المذهب رواية السنيّة. "رد المحتار"، ٢٤٣/٣، بتصرّف. ١٢

قوله: [والقيام بعده مطمئناً] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: ثم أقول الفصل بين الركوع والسجود بقومة واحب، ولا يتحقق القيام ما دامت كانت يداه متمكنتين أن تنالا ركبتيه. ثم الاستواء في القومة والجلسة غيرهما، فإن القومة تتحقّق بما ذكرنا والجلسة بما مر من كونه أقرب إلى الجلوس، والاستواء هو أن يرجع كل عظم إلى موضعه وذلك بالانتصاب ثم التعديل المفسر بتسكين الجوارح قدر تسبيحة وهي الطمانينة غير نفس الاستواء كما لا يخفى لتحققه بمحرد الانتصاب من دون مكث، ولا تعديل إلا بالمكث، وظاهر كلامهم: أن الاستواء والتعديل كليهما واحب في القومة والجلسة ونظيرالاستواء في الركوع تسوية الظهر وقد نصوا أنها ليست إلا سنة، فليتأمل وليحرر، والله تعالى أعلم. ١٢ ("جد الممتار"، بحذف يسير)

وانخفاض المرأة ولزقها بطنها بفخذيها والقومة والجلسة بين السجدتين. ووضع اليدين على الفخذين فيما بين السجدتين كحالة التشهد وافتراش رجله اليسرى ونصب اليمنى وتورك المرأة والإشارة في الصحيح بالمسبحة عند الشهادة يرفعها عند النفي ويضعها عند الإثبات وقراءة الفاتحة فيما بعد الأولين......

بسط السبع وادعم على راحتيك وأبد ضبعيك فإنك إذا فعلت ذلك سجد كلّ عضو منك»، (و) يسنّ (انخفاض الموأة ولزقها بطنها بفخذيها)؛ لأنّه عليه السلام مرّ على امرأتين تصلّيان فقال إذا سجدتما فضما بعض اللحم إلى بعض فإن المرأة ليست في ذلك كالرجل؛ لأنّها عورة مستورة (و) تسنّ (القومة) يعني إتمامها؛ لأنّ الرفع من السجود (۱) فرض إلى قرب القعود فإتمامه سنّة (و) تسنّ (المجلسة بين السجدتين و) يسنّ (وضع اليدين على الشخذين) حال الجلسة (فيما بين السجدتين) فيكون (كحالة التشهد) كما فعله النّبي صلّى الله عليه وسلّم ولا يأخذ الركبة هو الأصحّ (و) يسنّ (افتراش) الرجل (رجله اليسرى ونصب اليمنى) وتوجيه أصابعها نحو القبلة كما ورد عن ابن عمر رضي الله تعالى عنهما (و) يسنّ (تورُكُ المرأة) بأن تجلس على أليتها وتضع الفخذ على الفخذ وتخرج رجلها من تحت ورّكها اليمنى؛ لأنّه أستر لها. (و) تسنّ (الإشارة في الصحيح)؛ لأنّه صلّى الله عليه وسلّم رفع أصبعه السبابة وقد أحناها شيئا، ومن قال إنه لا يُشير أصلاً فهو خلاف الرواية (۱)، والدراية (۱) وتكون (بالمسبحة (عنه) أي: السبابة من اليمنى فقط يشير بها (عنه) انتهائه إلى (الشهادة) في التشهد لقول أبي هريرة رضي (بالمسبحة (عنه إلا الله ليكون الرفع إشارة إلى النفي والوضع إلى الإثبات، ويسنّ الإسرار بقراءة التشهد وأشرنا إلى أنّه لا يعقد بشيئاً من أصابعه، وقيل إلا عند الإشارة بالمسبحة فيما يروى عنهما (و) تسنّ (قراءة الفاتحة فيما بعد الأولين) في شيئاً من أصابعه، وقيل إلا قند الإشارة بالمسبحة فيما يروى عنهما (و) تسنّ (قراءة الفاتحة فيما بعد الأولين) في شيئاً من أصابعه، وقيل إلا قند الإشارة بالمسبحة فيما يروى عنهما (و) تسنّ (قراءة الفاتحة فيما بعد الأولين) في

<sup>(</sup>۱) قوله: [لأن الرفع من السجود... إلخ] وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أما نفس الرفع من السجدة ففرض على ما صححه في الهداية بخلاف الجلوس فلا يكون إلا واجبا للمواظبة. ١٢ ("جد الممتار"، ١٦٧/٢)

<sup>(</sup>٢) قوله: [خلاف الرواية] لما روي عن ابن عمر قال قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم: الإشارة بالإصبع أشد على الشيطان من الحديد والمذكور في كيفية الإشارة قول أصحابنا الثلاثة، والحديث أخرجه أحمد في مسنده، ٢٦٣/٢ ٤. ٢٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [والدراية]؛ لأن الفعل يوافق القول فكما أن القول فيه النفي والإثبات يكون الفعل كذلك فرفع الأصبع النفي ووضعه الإثبات. ط. ١٢

قوله: [بالمسبحة] بكسر الباء الموحدة سميت بذلك؛ لأنه يشار بها في التوحيد، وهو تسبيح أي: تنزيه عن الشركاء، وخصت بذلك،؛ لأن لها اتصالا بنياط القلب فكأنه سبب لحضوره. ط.

و الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم في الجلوس الأخير والدعاء بما يشبه ألفاظ القرآن والسنة ﴿ الْجَا لا كلام الناس والالتفات يمينا ثم يسارا بالتسليمتين......

الصحيح وروي عن الإمام وجوبها وروي عنه التخيير بين قراءة الفاتحة والتسبيح والسكوت (و) تسنّ (الصلاة على النّبي صلّى الله عليه وسلّم في الجلوس الأخير) فيقول مثل ما قال محمّد(١) رحمه الله تعالى لمّا سُئل عن كيفيتها فقال يقول اللَّهم صلَّ على محمَّد وعلى آل محمد كما صلَّيت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم وبارك على محمَّد وعلى آل محمّد كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم في العالمين إنّك حميد مجيد وزيادة في العالمين ثابتة في رواية مسلم وغيره فالمنع منها ضعيف، والصلاة على النّبي صلّى الله عليه وسلّم فرض في العمر مرة ابتداء وتفترض كلّما ذكر اسمه لوجود سببه (و) يسنّ (الدعاء) بعد الصلاة على النّبي صلّى الله عليه وسلّم لقوله عليه السلام: «إذا صلَّى أحدكم فليبدأ بتحميد الله عزّ وجلّ، والثناء عليه ثمّ ليصلّ على النّبي ثمّ ليدع بعد ما شاء» لكن لمًّا ورد عنه صلَّى الله عليه وسلَّم إنَّ صلاتنا هذه لا يصلح فيها شيء من كلام الناس قَدُّم هـذا المانع على إباحـة الدعاء بما أعجبه في الصلاة فلا يدعو فيها إلا (بما يشبه ألفاظ القرآن) ﴿رَبَّنَا لاَ تُنزغْ قُلُوبَنَا ﴾ [أَكْهَرَّانْ : ٨] (و) بما يشبه ألفاظ (السنّة) ومنها ما روي عن أبي بكر رضى الله عنه أنّه قال لرسول الله صلّى الله عليه وسلّم: «عَلّمنى يا رسول الله دعاء أدعو به في صلاتي فقال: قل أللُّهم إنَّى ظلمت نفسي ظلماً كثيراً وإنَّه لا يغفر الذنوب إلاّ أنت فاغفر لي مغفرة من عندك وارحمني إنَّك أنت الغفور الرحيم»، و «كان ابن مسعود رضي الله عنه يدعو بكلمات منها أللَّهم إنّي أسألك من الخير كلّه ما علمت منه وما لم أعلم وأعوذ بك من الشرّ كلّه ما علمت منه وما لم أعلم»، و (لا) يجوز أن يدعو في صلاته بما يشبه (كلام الناس)؛ لأنّه يبطلها إن وجد قبل القعود وقدر التشهّد ويفوت الواجب لوجوده بعده قبل السلام بخروجه به دون السلام وهو مثل قوله أللَّهم زوِّجْني فلانة أعطني كذا من الذهب والفضة والمناصب؛ لأنّه لا يستحيل حصوله من العباد وما يستحيل مثل العفو والعافية (و) يسنّ (الالتفات يميناً ثمّ يساراً بالتسليمتين)؛ لأنّه صلّى الله عليه وسلّم كان يسلّم عن يمينه فيقول السلام عليكم ورحمة الله حتّى يرى بياض خدّه الأيمن وعن يساره السلام عليكم ورحمة الله حتّى يرى بياض خدّه الأيسر . فإن نقص فقال السلام عليكم أو سلام عليكم أساء بتركه السنّة وصحّ فرضه ولا يزيد وبركاته؛ لأنّه بدعة(٢١ وليس فيه شيء ثابت وإن بدأ بيساره ناسياً

<sup>(</sup>۱) قوله: [ما قال محمد] تنبيه هام: إن المسؤول هو محمد بن الحسن الشيباني وليس سيدنا محمد صلى الله تعالى عليه وسلم لما ورد أيضا في الإمداد ويؤكد هذا الكلام وما ورد في فتح باب العناية، ٢٦٧/١، فقال: وسئل محمد بن الحسن عن كيفية الصلاة فقال: أللهم صلى على محمد... إلخ، فتنبه. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [لأنّه بدعة] وفي الحلبي عن مختلف الفتاوى أنّه يزيد وبركاته في التسليمتين لما ورد في سنن أبي داود عن علقمة بن

ونية الإمام الرجال والحفظة وصالح الجن بالتسليمتين في الأصح ونية المأموم إمامه في جهته وإن حاذاه نواه في التسليمتين مع القوم والحفظة وصالح الجن ونية المنفرد الملائكة فقط وخفض الثانية عن الأولى ومقارنته لسلام الإمام والبداءة باليمين وانتظار المسبوق فراغ الإمام.

أو عامداً يسلم عن يمينه ولا يعيده على يساره ولا شيء عليه سوى الإساءة في العمد ولو سلّم تلقاء وجهه يسلّم عن يساره. ولو نسي يساره وقام يعود ما لم يخرج من المسحد<sup>(۱)</sup> أو يتكلّم فيجلس ويسلّم (و) يسنّ (نية الإمام الرجال) والنساء والصبيان والخناثي (و) الملائكة (الحفظة) جمع حافظ سُمُّوا به لحفظهم ما يصدر من الإنسان من قول وعمل أو لحفظهم إيّاه من الجنَّ وأسباب المعاطب<sup>(۱)</sup>، ولا يعين عدداً للاختلاف فيه، وعن ابن عبّاس رضي الله عنهما أنّه قال: «مع كلّ مؤمن خمس من الحفظة واحد عن يمينه يكتب الحسنات وواحد عن يساره النّبي صلّى الله عليه وسلّم ويبلغه إلى الرسول عليه السلام»، وقيل: معه ستُّون ملكاً، وقيل مئة وستون يذبون عنه النيوعي الإيمان بهم كالإيمان بالأنبياء عليهم السلام من غير حصر بعدد (و) نيّته (صالح الحن) المقتدين به فينوي الإمام الحميع (بالتسليمتين في الأصح)؛ لأنّه يخاطبهم، وقيل ينويهم بالتسليمة الأولى، وقيل تكفيه الإشارة اليهم (و) يسنّ (نيّة المأموم إمامه في جهته) اليمين إن كان فيها أو اليسار إن كان فيها (وإن حاذاه نواه في التسليمتين)؛ لأنّ له حظاً من كلّ جهة وهو أحقّ من الحاضرين؛ لأنّه أحسن إلى المأموم بالتزام صلاته (مع القوم والحفظة وصالح الجن و) يسنّ (نيّة المنفرد الملائكة فقط) إذ ليس معه غيرهم وينبغي التَنَبُه لهذا فإنّه قلّ من يتنبّه له من أهل العلم فضلاً عن غيرهم (و) يسنّ (نيّة المنفرد الملائكة فقط) إذ ليس معه غيرهم وينبغي التَنَبُه لهذا فإنّه قلّ من يتنبّه من الم العلم فضلاً عن غيرهم (و) يسنّ (نقة له وبعد تسليمه عندهما لئلاّ يسرع بأمور الدنيا (و) يسنّ (البداءة باليمين) وقد بيّناه (و) يسنّ (انتظار المسبوق فواغ الإمام) لوجوب المتابعة "كحبّي يعلم أن لا سهو عليه.

وائل عن أبيه قال: صلّيت مع النّبي صلّى الله تعالى عليه وسلّم فكان يسلّم عن يمينه «السلام عليكم ورحمة الله وبركاته وعن شماله السلام عليكم ورحمة الله وبركاته»، أخرجه أبو داود في الصلاة، باب في السلام، إذا وبركاته ليس بدعة. (انظر "رد المحتار"، ١٢/٣٤). ١٢

<sup>(</sup>١) قوله: [لم يخرج من المسجد] والأصحّ ما لم يستدبر القبلة. ط. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [وأسباب المعاطب] أي: المهالك وكذا المؤذيات. ط. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [لوجوب المتابعة] أي: من تسليمه المرّتين. فإن قام قبله كره تحريماً. ط. ١٢

# نَمُ الْإِنْضَاعُ ﴾ مَرَاقِيالْفِلاجِ ] • • • • • • • • • • وَصَلُ: مِنْ آَدَا بِ الصَّلا لَا يَثَالُ الْخِيلِ

#### فَصِلُ: مِنْ آرَابِ الصَّلالة

من آدابها إخراج الرجل كفيه من كميه عند التكبير ونظر المصلي إلى موضع سجوده قائما وإلى ظاهر القدم راكعا وإلى أرنبة أنفه ساجدا وإلى حجره جالسا وإلى المنكبين مسلما ودفع السعال ما استطاع وكظم فمه عند التثاؤب والقيام حين قيل حي على الفلاح وشروع الإمام مذ قيل قد قامت الصلاة.

(فصل: من آدابها) الأدب: ما فعله الرسول صلّى الله عليه وسلّم مرة أو مرّتين ولم يواظب عليه كزيادة التسبيحات في الركوع والسحود، والزيادة على القراءة المسنونة، وقد شُرع لإكمال السنّة فمنها (إخراج الرجل كفيه من كميه عند التكبير) للإحرام لقربه من التواضع إلاّ لضرورة كبرد. والمرأة تستر كفيها حذراً من كشف ذراعيها(١)، ومثلها الخنثى (و) منها (نظر المصلّي) سواء كان رجلاً أو امرأة (إلى موضع سجوده(١) قائماً) حفظاً له عن النظر إلى ما يشغله عن الخشوع (و) نظره (إلى ظاهر القدم راكعاً وإلى أرنبة أنفه ساجداً وإلى حجره جالساً) ملاحظاً قوله صلّى الله عليه وسلّم: «اعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنّه يراك»، فلا يشتغل بسواه (و) منها نظره (إلى المنكيين مسلّما) وإذا كان بصيراً أو في ظلمة فيلاحظ عظمة الله تعالى (و) من الأدب (دفع السعال ما استطاع) تحرُّزاً عن المفسد فإنّه إذا كان بغير عذر يفسد وكذا الجشاء (و) من الأدب (كظم فمه عند التثاؤب) فإن لم يقدر غطاه بيده أو كمه لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «التثاؤب في الصلاة من الشيطان فإذا تشاءب الحدكم فَلْيكُظمْ ما استطاع»، (و) من الأدب (القيام) أي: قيام القوم والإمام إن كان حاضراً يقوم كلّ صف حين ينتهي ألي أي أي: وقت قول المقيم (و) من الأدب (شروع الإمام) إلى إحرامه (مذ قيل) أي: عند قول المقيم (قد قامت الصلاة) عندهما، وقال أبو يوسف يشرع إذا فرغ من الإقامة فلو أخر حتّى يفرغ من الإقامة لا بأس به في قولهم جميعاً.

<sup>(</sup>١) قوله: [كشف ذراعيها] فإنّه عورة على الصحيح وهذا في الحرة لا في الأمة. ط. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [ونظر المصلي إلى موضع سجوده... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: الظاهر أن النظر إلى موضع السجود ليس مطلوبا لذاته بل هو حد يكره التحاوز عنه حتى لو نظر لكمال خشوعه إلى موضع قدميه كان آتيا بالسنة فيما يظهر، وقد حاء في الحديث: «أن الناس في زمن النبي صلى الله تعالى عليه وسلم كان إذا صلى أحدهم لم يتجاوز نظره موضع قدميه، ثم إذا كان زمن أبي بكر كانوا ينظرون لموضع السجود، وفي زمن الفاروق لم تكن الأبصار تتعدى جدار القبلة، فإذا وقعت الفتنة واستشهد عثمان، التفت الناس إلى هنا وإلى هنا» فلتيأمل، والله تعالى أعلم. ١٢ ("جد الممتار"، ٢/٠/٣)

<sup>(</sup>٣) قوله: [وإذا كان بصيرا] أي: أعمى فهو من إطلاق اسم الضدّ على الضدّ. "طحطاوي".

# نُقُمُ الْإِذْضَاكُمُ يَحُ مِرَا قِلَالِهُلَاحُ ﴿ • • • • • • افْضَالُ: فِي كَيْفَيَّةِ مَرَكِبُ افْعَالِ الصَّلاة

#### فَصِلُ: في كَيْفَتَّ تَركيبُ أَفْعَالُ الصَّلالَةُ

إذا أراد الرجل الدخول في الصلاة أخرج كفيه من كميه ثم رفعهما حذاء أذنيه ثم كبر بالا مد ناويا ويصح الشروع بكل ذكر خالص لله تعالى كسبحان الله وبالفارسية إن عجز عن العربية وإن قدر لا يصح شروعه بالفارسية ولا قراءته بها في الأصح ثم وضع يمينه على يساره تحت سرته عقب التحريمة بلا مهلة.

(فصل: في كيفية تركيب) أفعال (الصلاة) من الابتداء إلى الانتهاء من غير بيان أوصافها لتقديمها (إذا أراد الرجل الدخول في الصلاة) أيّ صلاة كانت (أخرج كفيه من كميه) بخلاف المرأة وحال الضرورة كما بيّنّاه (ثمّ رفعهما حذاء أذنيه) حتّى يحاذي بإبهاميه شحمتي أذنيه ويجعل باطن كفيه نحو القبلة ولا يُفرِّج أصابعه ولا يضمّها، وإذا كان به عذر يرفع بقدر الإمكان. والمرأة الحرة حذو منكبيها، والأمة كالرجل كما تقدّم (ثمّ كبّر) هو الأصحّ فإذا لم يرفع يديه حتّى فرغ من التكبير لا يأتي به لفوات محلّه وإن ذكره في أثنائه رفع (بلا مد<sup>(۱)</sup>) فإنّ مدّ همزه لا يكون شارعًا في الصلاة وتفسد به في أثنائها وقوله (**ناوياً**) شرط لصحّة التكبير (**ويصحّ الشروع بكلّ** ذكر خالص الله تعالى عن احتلاطه بحاجة الطالب وإن كره (٢) لترك الواجب وهو لفظ التكبير وفيه إشارة إلى أنّه لا بدّ لصحّة الشروع من جملة تامّة وهو ظاهر الرواية (كسبحان الله) أو لا إله إلاّ الله أو الحمد لله (و) يصحّ الشروع أيضاً (بالفارسية) وغيرها من الألسن (إن عجز عن العربية وإن قدر لا يصحّ شروعه بالفارسية<sup>(٣)</sup>) ونحوهـا (ولا قراءته بها في الأصح (٤) من قولي الإمام الأعظم موافقة لهما؛ لأنّ القرآن اسم للنظم والمعنى جميعاً. وأمّا التلبية في الحجّ والسلام من الصلاة والتسمية على الذبيحة .والأيمان فجائز بغير العربيّة مع القدرة عليها إجماعاً (ثمّ وضع يمينه على يساره) وتقدّم صفته (تحت سرته عقب التحريمة بلا مهلة)؛ لأنّه سنّة القيام في ظاهر المذهب. وعند محمّد سنّة القراءة فيرسل حال الثناء وعندهما يعتمد في كلّ قيام فيه ذكر مسنون كحالة الثناء والقنوت وصلاة الجنازة

قوله: [بلا ملاً] أي: في لفظ الله أكبر؛ لأنّه في صورة الاستفهام حتّى لو تعمّد يكفر للشكّ في الكبرياء. ط. ١٢ (1)

قوله: [وإن كره] الكراهة تحريميّة. ١٢ (٢)

قوله: [شروعه بالفارسية] تنبيه هام: الصحيح أنّه يصحّ الشروع بغير العربية، وإن قدر عليها اتفاقاً بخلاف القراءة، وإن اشتبه (٣) هذا على الشرنبلالي في جميع ما كتب. هكذا نبّه عليه. "رد المحتار"، ٢٦٩/٣. ١٢

قوله: [في الأصحّ] قال: في "الدر المختار": أو قرأ بها عاجزاً فجائز إجماعاً، قيد القراءة بالعَجز؛ لأنّ الأصحّ رجوعه أي: الإمام إلى قولهما وعليه الفتوي، "رد المحتار"، ٢٧٢/٣.

ويرسل بين تكبيرات العيدين إذ ليس فيه ذكر مسنون (مستفتحاً وهو أن يقول: سبحانك أللّهم وبحمدك وتبارك اسمك وتعالى جدك ولا إله غيرك) وإن قال وجلّ ثناؤك لم يمنع وإن سكت لا يؤمر ولا يأتي بدعاء التوَجُّه لا قبل الشروع ولا بعده ويضمّه في التهجّد للاستفتاح، ومعنى سبحانك أللّهم وبحمدك نَزَّهْتك عن صفات النقص بالتسبيح وأثبت صفات الكمال لذاتك بالتحميد وتبارك أي: دام وثبت وتنزه اسمك وتعالى جدك أي: ارتفع سلطانك وعظمتك وغناك بمكانتك ولا إله غيرك في الوجود معبود بحقّ بدأ بالتنزيه الذي يرجع إلى التوحيد ثمّ ختم بالتوحيد ترَقّياً في الثناء على الله تعالى من ذكر النعوت السلبية والصفات الثبوتية إلى غاية الكمال في الجلال والجمال وسائر الأفعال وهو الانفراد بالألوهية وما يختصّ به من الأحديّة والصمديّة (ويستفتح كلّ مصلّ) سواء المقتدي وغيره ما لم يبدأ الإمام بالقراءة (ثمّ تعوّذ) بالله من الشيطان الرجيم؛ لأنّه مطرود عن حضرة الله تعالى ويريد أن يجعلك شريكاً له في العقاب وأنت لا تراه فتعتصم بمن يراه ليحفظك منه بالتَّعَوُّذ (سـرّاً للقـراءة) مقـدّماً عليها (فيأتي به المسبوق) في ابتداء ما يقضيه بعد الثناء فإنّه يثني حال اقتدائه ولو في سكتات الإمام على ما قيل ولا يأتي به في الركوع ويأتي فيه بتكبيرات العيدين لوجوبها (لا المقتدي)؛ لأنّه للقراءة ولا يقرأ المقتدي، وقال أبو يوسف هو تبع للثناء فيأتي به (ويؤخر) التعوّذ (عن تكبيرات) الزوائد في (العيدين)؛ لأنّه للقراءة وهي بعد التكبيرات في الركعة الأولى (ثمّ يسمّي سرّاً) كما تقدّم (ويسمّي) كلّ من يقرأ في صلاته (في كلّ ركعة) سواء صلّي فرضاً أو نفلاً (قبل الفاتحة) بأن يقول «بسم الله الرحمن الرحيم»، وأمّا في الوضوء والذبيحة فلا يتقيَّد بخصوص البسملة بل كلّ ذكر له يكفي (فقط) فلا تسنّ التسمية بين الفاتحة و السورة ولا كراهة فيها إن فعلها اتفاقاً للسورة سواء جهر أو خافت بالسورة وغلط من قال لا يسمّى إلاّ في الركعة الأولى (ثمّ قرأ الفاتحة وأمّن الأمام والمأموم سرّاً) وحقيقته إسماع النفس كما تقدّم (ثمّ قرأ سورة) من المفصل على ما تقدُّم (أو) قرأ (ثلاث آيات) قصار أو آية طويلة و جوباً (ثم كبر) كلّ مصلّ (راكعاً) فيبتدئ بالتكبير مع ابتداء الانحناء ويختمه بختمه ليشرع في التسبيح فلا تخلو حالة من حالات الصلاة عن ذكر (مطمئنًا مُسَوِّياً رأسه بعجُزه آخذاً ركبتيه بيديه) ويكون الرجل (مفرّجاً أصابعه) ناصباً ساقيه وإحناؤهما شبه القوس مكروه، والمرأة لا تفرج أصابعها (وسبّح فيه) أي: الركوع كلّ مصلّ فيقول سبحان ربّى العظيم مرّات (ثلاثاً وذلك) العدد (أدناه) أي: أدنى كمال الجمع المسنون، ويكره قراءة القرآن

مِحلين: المَكِ نِنَةِ العِّلميَّة (الدَّعقُ الإستلاميَّة) ••••••••

أثم رفع رأسه واطمأن قائلا سمع الله لمن حمده ربنا لك الحمد لو إماماً أو منفرداً والمقتدي يكتفي بالتحميد ثم كبر خارا للسجود ثم وضع ركبتيه ثم يديه ثم وجهه بين كفيه وسجد بأنفه وجبهته مطمئنا مسبحا ثلاثا وذلك أدناه وجافى بطنه عن فخذيه وعضديه عن إبطيه في غير زحمة موجها أصابع يديه ورجليه نحو القبلة والمرأة تخفض وتلزق بطنها بفخذيها وجلس بين السجدتين واضعاً يديه على فخذيه مطمئنا ثم كبر وسجد مطمئنا وسبح فيه ثلاثا وجافى بطنه عن فخذيه وأبدى عضديه ثم.....

في الركوع والسجود والتشهّد بإجماع الأمّة لقوله صلّى الله عليه وسلم: «نهيت أن أقرأ راكعاً أو ساجداً»، (ثمّ رفع رأسه واطمأن قائماً (قائلاً: سمع الله لمن حمده) أي: قَبلَ الله حمد من حمده؛ لأنّ السماع يذكر ويراد به القبول مجازاً كما يقال: سمع الأمير كلام فلان وفي الحديث: «أعوذ بك من دعاء لا يسمع»، أي: لا يستجاب، والهاء للسكتة والاستراحة لا للكناية (ربّنا لك الحمد) فيجمع بين التسميع والتحميد (لو) كان (إماماً) هـذا قولهما وهـو رواية عن الإمام اختارها في الحاوي القدسي، وكان الفضلي والطحاوي وجماعة من المتأخّرين يميلون إلى الجمع وهو قول أهل المدينة وقوله (أو منفرداً) متفق عليه على الأصحّ عن الإمام موافقة لهما، وعنه يكتفي بالتحميد، وعنه يكتفي بالتسميع (والمقتدي يكتفي بالتحميد) اتفاقاً للأمر به في الحديث: «إذا قال الإمام سمع الله لمن حمده فقولوا ربّنا لك الحمد»، رواه الشيخان والأفضل: أللّهم ربّنا ولك الحمد ويليه أللّهم ربّنا لك الحمد ويليه ربّنا لك الحمد (ثمّ كبّر) كلّ مصلّ (خارًّا للسجود) ويختمه عند وضع جبهته للسجود (ثمّ وضع ركبته ثمّ يديه) إن لم يكن به عذر يمنعه من هذه الصفة (ثم) وضع (وجهه بين كفيه) لما روينا (وسجد بأنفه وجبهته) وتقدّم الحكم (مطمئناً مسبّحاً) بأن يقول سبحان ربّي الأعلى مرات (ثلاثاً وذلك أدناه) لما تقدّم (وجافي) أي: باعد الرجل (بطنه عن فخذيه وعضديه عن إبطيه)؛ لأنه أبلغ في السجود بالأعضاء (في غير زحمة) وينضم فيها(١) حذراً عن إضرار الجار (موجها أصابع يديه) ويضمُّهَا كلّ الضم لا يندب إلاّ هنا؛ لأنّ الرحمة تنزل عليه في السحود وبالضم ينال الأكثر (و) يكون موجها أصابع (رجليه نحو القبلة والمرأة تخفض) فتضمّ عضديها لجنبيها (وتلزق بطنها بفخذيها)؛ لأنّه أستر لها ثمّ رفع رأسه مكبّراً (وجلس) كلّ مصلّ (بين السجدتين واضعاً يديه على فخذيه مطمئناً) وليس فيه ذكر مسنون والوارد فيه (٢٠ محمول على التهجّد (ثمّ كبّر) للسجود (وسجد) بعده (مطمئناً وسبّح فيه) أي: السحود (ثلاثاً وجافي بطنه عن فخذيه وأبدى عضديه) وهما ضبعاه، والضبع بسكون الباء لا غير العضد (ثم

<sup>(</sup>١) قوله: [وينضم فيها] أي: عند السحود في الزحمة. ١٢

٢) قوله: [والوارد فيه] كقوله: ربّ اشرح لي صدري ويسّر لي أمري، أللّهم اغفر لي وارحمني. ١٢

رفع رأسه مكبّراً للنهوض) أي: القيام للركعة الثانية (بلا اعتماد على الأرض بيديه) إن لم يكن به عذر (وبلا قعود) قبل القيام يسمّى جلسة الاستراحة عند الشافعي سنّة (والركعة الثانية) يفعل فيها (كالأولى) وعلمت ما شملته (إلا أنه) أي: المصلّى (لا يشي)؛ لأنّه للافتتاح فقط (ولا يتعوّد) لعدم تبدُّلِ المحلس (و) لا يرفع يديه إذ (لا يسنّ رفع اليدين) في حالتي الركوع وقيامه ولا يفسد الصلاة في الصحيح فلا يسن (إلا عند افتتاح كلّ صلاة وعند تكبير القنوت في الوتر وتكبيرات الزوائد في العيدين) لاتفاق الأخبار وصفة الرفع فيها حذو الأذنين (و) يسنّ رفعهما مبسوطتين نحو السماء (حين يرى الكعبة) المشرفة أي: وقت معاينتها فتكون العين في فقعس (العيدين ومعاينة البيت للدعاء وهو مستجاب (و) يسنّ رفعهما (حين يستلم الحجر الأسود) مستقبلاً بباطنهما الحجر (و) يسنّ رفعهما مبسوطتين نحو السماء داعياً (حين يقوم على الصفا والممروة و) كذلك (عند الوقوف المحرفة و) وقوف (مزدلفة و) في الوقوف (بعد رمي الحمرة الأولى و) الجمرة (الوسطى) كما ورد بذلك السنّة الشريفة وترفع في دعاء الاستسقاء ونحوه؛ لأنّ رفع اليد في الدعاء سنّة (و) كذلك (عند) دعائم بعد فراغه من الرجل من سجدتي الركعة الثانية افترش رجله اليسرى وجلس عليها ونصب يمناه ووجه أصابعها نحو القبلة ووضع يديه على فخذيه وبسط أصابعه) وجعلها منتهية إلى رأس ركبتيه (والمرأة تتورَّك) وقدّمنا صفته (وقرأ) المصلّى ولو مقتدياً (تشهد ابن مسعود رضي الله عنه) ويقصد معانيه مرادة له على أنّه يُنْشُبُها تَحيَّة وسلاماً منه (وأشار بالمسبحة) من أصابعه اليمنى (في الشهادة) على الصحيح (يرفعها عند النفي ويضعها عند الإثبات ولا يزيد على (وأشار بالمسبحة) من أصابعه اليمنى (في الشهادة) على الصحيح (يرفعها عند النفي ويضعها عند الإثبات ولا يزيد على

<sup>(</sup>١) قوله: [فقعس] وتمامه «فقعس صمعج» فذكرت فيه المواطن التي يسن فيها رفع اليدين. فالفاء لافتتاح الصلاة والقاف للقنوت والعين للعيدين والسين لاستلام الحجر والصاد للصفا والميم للمروة والعين لعرفات والجيم لرمي الجمرات. (ملخصا من الشامي، ٢٥٤/٣)

أ التشهد في القعود الأول وهو التحيات لله والصلوات والطيبات السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته السلام علينا وعلى عباد الله السه الصالحين أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدا عبده ورسوله وقرأ الفاتحة فيما بعد الأوليين ثم جلس وقرأ التشهد ثم صلى على النبي صلى الله عليه وسلم ثم دعا بما يشبه القرآن والسنة ثم سلم يمينا ويسارا فيقول السلام عليكم ورحمة الله ناويا من معه كما تقدم.

التشهّد في القعود الأوّل) لوجوب القيام للثالثة (وهو) كما قال علّمني رسول الله صلّى الله عليه وسلّم التشهّد أحـذ كفـي بـين كفيه كما يعلّمني السورة من القرآن فقال إذا قعد أحدكم في الصلاة فليقل (التحيّات لله والصّلوات والطيّبات) جمع تحيّة من حيًّا فلان فلانًا إذا دعا له عند ملاقاته كقولهم حيّاك الله أي: أبقاك، والمراد هنا أعزّ الألفاظ التي تدلُّ على الملك والعظمة وكلّ عبادة قولية لله تعالى، والمراد بالصلوات هنا العبادات البدنيّة ونحوها والطيبات العبادات المالية لله تعالى وهي الصادرة منه ليلة الإسراء فلمّا قال ذلك النّبي صلّى الله عليه وسلّم بإلهام من الله سبحانه ردّ الله عليه وحياه بقوله (السلام عليك أيّها النّبي ورحمة الله وبركاته) فقابل التحيّات بالسلام الذي هو تحية الإسلام، وقابل الصلوات بالرحمة التي هي بمعناها، وقابل الطيّبات بالبركات المناسبة للمال لكونها النمو والكثرة فلمّا أفاض الله سبحانه وتعالى بإنعامه على النّبي صلّى الله عليه وسلّم بالثلاثة مقابل الثلاثة والنّبي أكرم خلق الله وأجو دهم عطف بإحسانه من ذلك الفيض لإخوانه الأنبياء والملائكة وصالحي المؤمنين من الإنس والجنّ فقال (السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين) فَعَمّهم به كما قال صلّى الله عليه وسلّم: «إنّكم إذا قلتموها أصابت كلّ عبد صالح في السّماء والأرض وليس أشرف من العبوديّة في صفات المخلوقين وهي الرضا بما يفعل الربّ والعبادة ما يرضيه»، والعبوديّة أقوى من العبادة لبقائها في العقبي بخلاف العبادة والصالح القائم بحقوق الله تعالى وحقوق العباد فلمّا أن قال ذلك صلّى الله عليه وسلّم إحساناً منه شهد أهل الملكوت الأعلى والسماوات وجبريل بوحي وإلهام بأن قال كلّ منهم (أشهد أن لا إله إلاّ الله وأشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله) أي: أعلم وأُبيّنُ وجمع بين أشرف أسمائه وبين أشرف وصف للمخلوق وأرقى وصف مستلزم للنبوة لمقام الجمع فيقصد المصلّي إنشاء هذه الألفاظ مرادة له قاصداً معناها الموضوعة له من عنده كأنّه يُحَيّ الله سبحانه وتعالى ويسلّم على النّبي صلّى الله عليه وسلّم وعلى نفسه وأولياء الله تعالى خلافاً لما قاله بعضهم إنّه حكاية سلام الله لا ابتداء سلام من المصلّى (وقرأ الفاتحة فيما بعد) الركعتين (الأوليين) من الفرائض فشمل المغرب (ثمّ جلس) مفترشاً رجله اليسري ناصباً اليمني وتتوَّرك المرأة (وقرأ التشهّد) المتقدّم (ثمّ صلّي على النّبي صلَّى الله عليه وسلَّم ثمَّ دعا) ليكون مقبولاً بعد الصلاة على النَّبي صلَّى الله عليه وسلَّم (بما يشبه) ألفاظ (القرآن والسنّة ثمَّ سلَّم يميناً) ابتداء (ويساراً) انتهاء (فيقول السلام عليكم ورحمة الله ناوياً من معه) من القوم والحفظة (كما تقدّم) بيانه بحمد الله سبحانه وَمنَّته.

#### بابُالإمَامَتْ

هي أفضل من الأذان والصلاة بالجماعة سنة للرجال الاحرار بلا عذر، وشروط صحة الإمامة للرجال الأصحاء ستة أشياء الإسلام والبلوغ والعقل.....

(باب الإمامة) قَدَّمْنا شيئاً يدلّ على فضل الأذان وعندنا (هي) أي: الإمامة (أفضل من الأذان) لمواظبته صلّى الله عليه وسلّم والخلفاء الراشدين عليها، والأفضل كون الإمام هو المؤذّن وهذا مذهبنا وكان عليه أبو حنيفة رحمه الله (والصلاة بالجماعة سنة (۱) في الأصح مؤكّدة شبيهة بالواجب في القوة (للرجال) للمواظبة ولقوله صلّى الله عليه وسلّم: «صلاة الجماعة أفضل من صلاة أحدكم وحده بخمسة وعشرين جزءاً»، وفي رواية: درجة فلا يسع تركها إلا بعذر ولو تركها أهل مصر (۱) بلا عذر يؤمرون بها فإن قبلوا وإلا قوتلوا عليها؛ لأنّها من شعائر الإسلام ومن خصائص هذا الدين . ويحصل فضل الجماعة بواحد ولو صبياً يعقل أو امرأة ولو في البيت مع الإمام، وأمّا الجمعة فيشترط ثلاثة أو اثنان كما سنذكره (الأحرار)؛ لأنّ العبد مشغول بخدمة المولى (بلا عذر)؛ لأنّها تسقط به (وشروط صحة الإمامة للرجال (۱) الأصحاء ستة أشياء، الإسلام) وهو شرط عام فلا تَصِحُ إمامة منكر البعث أو خلافة الصديق أو صحبته أو يسبُّ الشيخين أو ينكر الشفاعة أو نحو ذلك (۱) ممّن يظهر الإسلام مع ظهور صفته المكفرة له (والبلوغ)؛ لأنّ صلاة الصبي نفل ونفله لا يلزمه (والعقل) لعدم صحة صلاته بعدمه كالسكران

قوله: [والصلاة بالجماعة سنة للرجال... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن نقل عن علمائنا في حكم الجماعة ستة أقوال: ١- فرض عين ٢- فرض كفاية ٣- واجب عين ٤- واجب كفاية ٥- سنة مؤكدة ٦- مستحبة، فمنها شاذ ومشهور ومقبول ومهجور. ("الفتاوى الرضوية"، المخرجة، ١٠١٧، مترجماً وملخصاً). وقال في موضع آخر: عدم رؤية الجماعة واجبة أو سنة مؤكدة خطأ شديد. ("الفتاوى الرضوية"، المخرجة، ٢٠٧/، ملخصا و مترجما) وقال في "جد الممتار": الجماعة واجبة على المعتمد أو قريبة من الوجوب على المشهور. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٥٣/٢)

<sup>(</sup>٢) قوله: [ولو تركها أهل مصر] المصر: البلد الذي عظمت فيه العمارة وكان فيه سلطة فضائية وسلطة تنفيلية وأسواق للمعاملة.

قوله: [شروط صحة الإمامة للرجال... إلخ] قوله: «للرجال» احتراز عن غيرهم حيث لا يشترط فيه جمع هذه الشروط المذكورة. قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: تصح إمامة غير البالغ لمثله في عدم البلوغ، وقال بعد سطر: إن كان أنثى تصح إمامتها لمثلها فقط أي مع الكراهة، وبعد سطرين: يصح اقتداء الأنثى (الغير البالغة) بالكل لأنها أدنى حالا من الكل حتى الخنثى الغير البالغة لاحتمال الذكورة. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٩١/٢-٢٩٢، ملخصا ومجتمعاً من "الشامي" و"الجد" كليهما ومزيدا منا ما بين الهلالين)

<sup>(</sup>٤) **قوله: [نحو ذلك**] كمن ينكر الإسراء أو الرؤية أو عذاب القبر أو وجود الكرام الكاتبين، إمداد. ٢ ١

و الذكورة والقراءة والسلامة من الأعذار كالرعاف والفأفأة والتمتمة واللشغ وفقد شرط كطهارة وسترعورة وشروط صحة الإقتداء أربعة عشر شيئاً نية المقتدي المتابعة مقارنة لتحريمته ونية الرجل الإمامة شرط لصحة اقتداء النساء به وتقدم الإمام بعقبه عن المأموم...........

(والذكورة) خرج به المرأة للأمر بتأخيرهن والخنثى امرأة فلا يقتدي به غيرها (والقراءة) بحفظ آية تصحّ بها الصلاة على الخلاف (و) السادس (السلامة من الأعذار) فإنّ المعذور صلاته ضرورية فلا يصحّ اقتداء غيره به (كالرُّعاف) الدائم وانفلات الريح ولا يصحّ اقتداء من به انفلات ريح ممّن به سلس بول؛ لأنّه ذو عذرين (والفأفأة) بتكرار الفاء (والتمتمة) بتكرار التاء فلا يتكلّم إلاّ به (واللشغ) بالثاء المثلثة والتحريك وهو واللَّثغَة بضم اللام وسكون الثاء تحرّك اللسان من السين إلى الثاء ومن الراء إلى الغين ونحوه لا يكون إماماً لغيره . وإذا لم يجد في القرآن شيئاً خالياً عن لثغة وعجز عن إصلاح لسانه آناء الليل وأطراف النهار فصلاته جائزة لنفسه، وإن ترك التصحيح والجهد فصلاته فاسدة (و) السلامة من (فقد شرط كطهارة) فإنّ عدمها بحمل خبث لا يعفى لا تصحّ إمامته لطاهر (و) كذا حكم (ستر عورة)؛ لأنّ العاري لا يكون إماماً لمستور (وشروط صحّة الاقتداء أربعة عشر شيئاً) تقريباً (ونيّة المقتدي المتابعة (عمامة المحريمته) إمّا مقارنة حقيقيّة أو حكميّة كما تقدّم فينوي الصلاة والمتابعة أيضاً (ونيّة الرجل الإمامة (المحريمة اقتداء النساء به) لما يلزم من الفساد بالمحاذاة ومسألتها مشهورة ولو في الجمعة والعيدين على ما قاله الأكثر (وتقدّم الإمام بعقبه (العمامة) عقب (المأموم) حتّى لو تقدّم مقدّم العقرة ولو في الجمعة والعيدين على ما قاله الأكثر (وتقدّم الإمام بعقبه (العمامة) عقب (المأموم) حتّى لو تقدّم

<sup>(</sup>۱) قوله: [نية المقتدي المتابعة... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: إن نوى أنه يصلي صلاة الإمام لم يصح الاقتداء وقال بعد عدة سطور: من لا فرض عليه لو نوى صلاة الإمام المفترض صحّت نفلاً، كأن ينوي فرض الظهر مثلاً وقد صلاها. (ملتقطا من الحد والشامي كليهما "جد الممتار"، ٢٣٨/٢) وقد مرّ بيان المتابعة في باب شروط الصلاة. ١٢

قوله: [ونية الرجل الإمامة... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: والحاصل: أنها إن اقتدت محاذيةً وجب لصحة دخولها في الصلاة أن يكون الإمام نوى إمامتها وقت شروعه، وإن لم تكن حاضرة إذ ذاك ولا تكفي نيّته بعده، فإذا لم يكن نوى حين شرع لم تدخل في الصلاة باقتداءها محاذية للإمام أو مقتد، وإن اقتدت غير محاذية ولم يكن نوى إمامتهن فقول: إنها لم تدخل أيضا في الصلاة كالمحاذية، وأخرى: دخلت لكن إن حاذت بعد بطلت صلاتها لعدم نية الإمام إمامتها، فصحة صلاة غير المحاذية مع عدم نية الإمام على هذا القول موقوفة على عدم طريان المحاذاة، وإلا عادت صلاتها فاسدة، أما إذا كان الإمام نوى إمامتهن حين شروعه فإن اقتدت محاذية أفسدت صلاة المحاذي وفاقاً بين علمائنا، وإن اقتدت مجانبة ثم حاذت يشيرها إلى التأخر، فإن تأخرت وإلا فسدت صلاتها دونه. والله تعالى أعلم. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٠/٢)

<sup>(</sup>٣) قوله: [وتقدم الإمام بعقبه... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: إن كان مقتد واحد فالسنة له أن يقوم بحذاء الإمام على حانبه الأيمن ولكن عليه أن لا يتقدم عقبه عن عقب الإمام في القيام والقعود والركوع والسحود وغيرها،

و ألا يكون أدنى حالا من المأموم وألا يكون الإمام مصليا فرضا غير فرضه وألا يكون مقيما لمسافر بعد الوقت في رباعية ولا مسبوقا وألا يفصل بين الامام والمأموم صف من النساء وألا يفصل.....

ولهذا الاحتياط قال الإمام محمد رحمه الله: «يضع أصابع قدمه بحذاء عقب الإمام». وإن كان اثنان فالسنة لهما أن يقوما خلف الإمام ومع هذا لا حرج إن قاما بحذاء الإمام يمنةً ويسرةً، وأما قيام أكثر من الإثنين بحذاء الإمام فلا يجوز، والصلاة مكروهة تحريما تجب إعادتها. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٠١/٧، ملخصا ومترجما)

- (۱) قوله: [وأن لا يكون أدنى حالا... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: تحقيق المقام أن مجرد كون صلاة الإمام أقوى لا يكفي لصحة الاقتداء وإلا لجاز الاقتداء في الوتر لمن يصلي المغرب قضاء، بل لا بد من اتحاد نية الإمام والمأموم، والاتحاد قد يكون بالعينية وهو ظاهر، وقد يكون بأن تكون نية الإمام متضمنة لنية المأموم، فيكون الإمام قد نوى ما نواه المأموم مع شيء زائد، والصلوات منها ما يتأدى بنية مطلق الصلاة، ومنها ما لا يتأدى إلا بنية الخصوص فمن كان مصليا شيئا من الفريق الأول يصح اقتداءه بالفريقين للاتحاد مع الأول على الوجه الأول ومع الثاني على الوجه الثاني، فإن نية الخصوص لنية مطلق الصلاة ومن يصلي شيئا من الفريق الثاني لا يصح اقتداءه بمصلى الفريق الأول ولا بالثاني إذا تغايرا، فكان مبنى الأمر أن التراويح والرواتب هل يجب لها نية الخصوص فلا تتأدى خلف مفترض ولا أحد من المغاير أم لا فتصح، وهو الصحيح من المذهب. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٠/١/٣)
- قوله: [فرضا غير فرضه] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: لكن يرد عليه اقتداء الناذر بناذر وبحالف وبمتنفل، فإنه يصدق فيها جميعا أن الإمام لا يصلي فرضا غير فرضه، فالأولى أن يقال: «أن يتحد صلاتهما». ولذا رجع إليه الشرنبلالي نفسه في شرحي متنه فقال في "المراقي": ولا بد فيها من الاتحاد فلا يصح اقتداء ناذر بناذر وقال في الإمداد: لا بدّ من الاتحاد لتكون صلاة الإمام متضمنة لصلاة المقتدي. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٣٩/٢، ملحصاً)

نهر يمر فيه الزورق ولا طريق تمر فيه العجلة ولا حائط يشتبه معه العلم بانتقالات الإمام فإن لم يشتبه لسماع أو رؤية صح الاقتداء في الصحيح وألا يكون الإمام راكبا والمقتدي راجلا أو راكبا غير دابة إمامه وألا يكون في سفينة والإمام في أخرى غير مقترنة بها وألا يعلم المقتدي من حال إمامه مفسدا في زعم المأموم كخروج دم أو قيء لم يعد بعده وضوءه.......

(نهو يمرّ فيه الزّوْرَقُ) في الصحيح، والزورق نوع من السفن الصغار (ولا طريق تمر فيه العجلة (()) وليس فيه صفوف متصلة والمانع في الصلاة فاصل يسع فيه صفين على المفتى به (و) يشترط أن (لا) يفصل بينهما (حائط) كبير (يشتبه معه العلم بانتقالات الإمام (لسماع أو رؤية) ولم يمكن الوصول كبير (يشتبه معه العلم بانتقالات الإمام فإن لم يشتبه) العلم بانتقالات الإمام (لسماع أو رؤية) ولم يمكن الوصول إليه (صح الاقتداء) به (في الصحيح) وهو اختيار شمس الأئمة الحلواني لما روى أنّ النّبي صلّى الله عليه وسلّم كان يصلّي في حجرة عائشة رضي الله عنها والناس في المسجد يصلّون بصلاته، وعلى هذا الاقتداء في الأماكن المتصلة بالمسجد الحرام وأبوابها من خارجه صحيح إذا لم يشتبه حال الإمام عليهم بسماع أو رؤية ولم يتخلل إلا وبين المسجد حائط مقتدياً بإمام في المسجد وهو يسمع التكبير من الإمام أو من المكبّر تجوز صلاته كذا في التحنيس والمزيد، ويصح اقتداء الواقف على السطح بمن هو في البيت ولا يخفى عليه حاله (و) يشترط (أن لا يكون الإمام راكباً والمقتدي راجلاً) أو بالقلب (أو راكباً) دابة (غير دابة إمامه) لاختلاف المكان وإذا كان على يكون الإمام ما كالدابتين وإذا اقترنتا صح للاتحاد الحكمي (و) الرابع عشر من شروط صحة الاقتداء (أن لا يعلم مقترنة بها)؛ لأنهما كالدابتين وإذا اقترنتا صح للاتحاد الحكمي (و) الرابع عشر من شروط صحة الاقتداء (أن لا يعلم المقتدي (أن من حال إمامه) المخالف لمذهبه (مفسداً في زعم المأموم) يعني في مذهب المأموم (كخروح هم) سائل (أو قيء) يملأ الفم وتيقن أنه (لم يعد بعده وضوءه) حتّى لو غاب بعدما شاهد منه ذلك بقدر ما يعيد لوضوء ولم يعلم حاله فالصحيح جواز الاقتداء مع الكراهة كما لو جهل حاله بالمرة، وأمّا إذا علم منه أنه لا يحتاط الوضوء ولم يعلم حاله فالصدة عواز الاقتداء مع الكراهة كما لو جهل حاله بالمرة، وأمّا إذا علم منه أنه لا يحتاط

<sup>(</sup>١) قوله: [فيه العجلة] العجلة آلة يجرّها الثور، ط. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [وأن لا يعلم المقتدي... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: فقد ثبت أنه إن تيقن المراعاة في خصوص الصلاة صح، ولم يكره أصلا عند التحقيق أو تحريماً وإن كره تنزيها على ما عليه الزاهدي وابن ملك أو تيقن عدمها في الفرائض في الخصوص لم يصح الاقتداء أصلا لأن العبرة برأي المقتدي عند الجمهور، وإن لم يعلم بشيء في الخصوص، بل شك كره تحريما إن كان معروفا بعدم المراعاة وإلا تنزيها، هذا ما ظهر لفهمي القاصر، فتأمل، فإن المقام معركة الأعلام ومزلّة الأقدام وعلى الله التوكل وبه الاعتصام. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٧٧/٢)

وصح اقتداء متوضىء بمتيمم وغاسل بماسح وقائم بقاعد وبأحدب وموم بمثله ومتنفل بمفترض وإن ظهر بطلان صلاة إمامه أعاد.....

في مواضع الخلاف فلا يصحّ الاقتداء به سواء علم حاله في خصوص ما يقتدي به فيه أو لا، وإن علم أنّه يحتاط في مواضع الخلاف يصحّ الاقتداء به على الأصحّ، ويكره كما في المجتبي، وقال الديري في شرحه لا يكره إذا علم منه الاحتياط في مذهب الحنفي، وأمّا إذا علم المقتدي من الإمام ما يفسد الصلاة على زعم الإمام كمسِّ المرأة أو الذكر أو حمل نجاسة قدر الدرهم والإمام لا يدري بذلك فإنّه يجوز اقتداؤه به على قول الأكثر، وقال بعضهم لا يجوز منهم الهندواني؛ لأنَّ الإمام يري بطلان هذه الصلاة فتبطل صلاة المقتدي تبعاً له، وجه الأوَّل وهو الأصحّ أنّ المقتدي يرى جواز صلاة إمامه والمعتبر في حقه رأي نفسه فوجب القول بجوازها كما في "التبيين" وفتح القدير وإنّما قيَّد بقوله والإمام لا يدري بذلك ليكون جازماً بالنيّة وأمكن حمل صحّة صلاته على معتقد إمامه، وأمّا إذا علم به وهو على اعتقاد مذهبه صار كالمتلاعب ولا نيّة له فلا وجه لحمل صحّة صلاته (وصحّ اقتداء متوضئ بمتيمّم) عندهما وقال محمّد لا يصحّ والخلاف مبنى على أنّ الخلفية بين الآلتين التراب والماء أو الطهارتين الوضوء والتيمم فعندهما: بين الآلتين، وظاهر النصّ يدلّ عليه فاستوى الطهارتان وعند محمد: بين الطهارتين التيمّم والوضوء فيصير بناء القوي على الضعيف وهو لا يجوز ولا خلاف في صحّة الاقتداء بالمتيمّم في صلاة الجنازة (و) صحّ اقتداء (غاسل بماسح) على خفٍّ أو جبيرة أو خرقة قرحة لا يسيل منها شيء (و) صحّ اقتداء (قائم بقاعد(١))؛ لأنّ النّبي صلَّى الله عليه وسلَّم صلَّى الظهر يوم السبت أو الأحد في مرض موته جالساً والناس خلفه قياماً وهيي آخر صلاة صلاها إماماً وصلَّى خلف أبي بكر الركعة الثانية صبح يوم الإثنين مأموماً ثمَّ أتَمَّ لنفسه ذكره البيهقي في المعرفة (و) صحّ اقتداء (بأحدب) لم يبلغ حدبه حدّ الركوع اتفاقاً على الأصحّ، وإذا بلغ وهو ينخفض للركوع قليلاً يجوز عندهما وبه أخذ عامّة العلماء وهو الأصحّ بمنزلة الاقتداء بالقاعد لاستواء نصفه الأسفل، ولا يجوز عند محمد قال الزيلعي وفي الظهيرية هو الأصحّ انتهي . فقد اختلف التصحيح فيه (و) صحّ اقتداء (موم بمثله) بأن كانا قاعدين أو مضطجعين أو المأموم مضطجعاً والإمام قاعداً لقوة حاله (ومتنفّل بمفترض)؛ لأنّه بناء للضعيف على القوي وصار تبعاً لإمامه في القراءة (وإن ظهر بطلان صلاة إمامه) بفوات شرط أو ركن (أعاد) لزوماً يعنى افترض عليه الإتيان

(اللَّعُونُ اللَّالِينَةِ العِلْمِيَّةِ (اللَّعُونُ الْإِسْلَامِيَّةِ)

<sup>(</sup>۱) قوله: [وقائم بقاعد] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن، مفهومه: صح اقتداء قائم بقاعد يركع ويسجد إذا كان الامام يومى قاعدا القائم يركع ويسجد، أما لو كان يومى جاز اقتداءه بقاعد يؤمى. وقال بعد عدة سطور: (يصح) إذا كان الإمام يومى قاعدا والمقتدي قائما لأنهما سيّان في الإيماء، والاختلاف بالقيام والقعود لا يضر كما في غير مؤمئين بل أولى، لأنه لا يجب عليه القيام، وإن قدر فكان قيامه وقعوده سواء بخلاف الاضطحاع. ١٢ ("جد الممتار"، ٢/٠٠٠-٣٠١ مفهوماً وملخصاً)

#### ويلزم الإمام إعلام القوم بإعادة صلاتهم بالقدر الممكن في المختار.

بالفرض وليس المراد الإعادة الجابرة لنقص في المؤدّى لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «إذا فسدت صلاة الإمام فسدت صلاة من خلفه»، وإذا طرأ المبطل لا إعادة على المأموم كارتداد الإمام (۱)، وسعيه للجمعة بعد ظهره دونهم (۲)، وعوده لسجود تلاوة بعد تَفرُّقهم (ويلزم الإمام) الذي تبيَّن فساد صلاته (إعلام القوم بإعادة صلاتهم بالقدر الممكن) ولو بكتاب أو رسول (في المختار)؛ لأنّه صلّى الله عليه وسلّم صلّى بهم ثمّ جاء ورأسه يقطر فأعاد بهم، وعلي رضي الله عنه صلّى بالناس ثمّ تبيّن له أنّه كان محدثاً فأعاد وأمرهم أن يعيدوا، وفي الدراية لا يلزم الإمام الإعلام إن كانوا قوماً غير معينين، وفي خزانة الأكمل؛ لأنّه سكت عن خطأ معفوّ عنه وعن الوبري يخبرهم وإن كان مختلفاً فيه، ونظيره إذا رأى غيره يتوضّاً من ماء نجس أو على ثوبه نجاسة.

<sup>(</sup>۱) قوله: [كارتداد الإمام] أي: إذا ارتد بعد صلاة الجماعة بطلت صلاته ويجب عليه إعادتها إن كان الوقت باقياً عند ردته أمّا الصلوات القديمة لا يعيدها. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [دونهم] صورته: صلّوا الظهر جماعة يوم الجمعة قبل صلاة الجمعة ثمّ أراد الإمام أن يصلّي الجمعة فسعى إلى صلاة الجمعة بطل ظهر بمجرّد خروجه من بيته عند الإمام وعندهما بطل ظهره بدخوله في صلاة الجمعة. ١٢

# حَجُ اللَّهُ عَمْرُ الْحِيْلِاحِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

يسقط حضور الجماعة بواحد من ثمانية عشر شيئا مطر وبرد وخوف وظلمة وحبس وعمى وفلج وقطع يد ورجل وسقام وإقعاد ووحل وزمانة وشيخوخة وتكرار فقه بجماعة تفوته وحضور طعام تتوقه نفسه وإرادة سفر وقيامه بمريض وشدة ريح ليلا لا نهارا وإذا انقطع عن الجماعة لعذر من أعذارها المبيحة للتخلف يحصل له ثوابها.

(فصل: يسقط حضور الجماعة بواحد من ثمانية عشر شيئاً) منها (مطر وبرد) شديد (وخوف) ظالم (وظلمة) شديدة في الصحيح (وحبس) معسر أو مظلوم (وعمى وفلج وقطع يد ورجل وسقام وإقعاد ووحل) بعد انقطاع مطر قال صلّى الله عليه وسلّم: «إذا ابتلت النعال فالصلاة في الرحال»، (وزمانة وشيخوخة وتكرار فقه (۱) لا نحو ولغة (بجماعة تفوته) ولم يداوم على تركها (وحضور طعام تتوقه نفسه) لشغل باله كمدافعة أحد الأحبثين أو الريح (وإرادة سفر) تَهيَّاً له (۱) (وقيامه بمريض) يستضر بغيبته (وشدّة ريح ليلاً لا نهاراً) للحرج (وإذا انقطع عن الجماعة (عنه من أعذارها المبيحة للتخلّف) وكانت نيّته حضورها لولا العذر الحاصل (يحصل له ثوابها) لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «إنّما الأعمال بالنيات وإنّما لكلّ امرئ ما نوى».

<sup>(</sup>۱) قوله: [وتكرار فقه... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: الاشتغال بالفقه الذي يسقط حضور الجماعة يعم التعليم والتعليم والتأليف وكذا مطالعة كتبه كذا في الفتاوى، ط على المراقي. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٦٥/٢ملخصاً) وقال في "الفتاوى الرضوية" ملخصه: رخص العلماء للطالب والمشتغل بالعلم في ترك الجماعة أحيانا بعدة شروط: أن يكون اشتغاله بعلم الفقه خاصا لأنه مقصود أصلي لا بالنحو والصرف واللغة والمعاني والبيان والبديع وغيرها وإن كانت داخلة في علم الدين من حيث كونها آلة وأن يكون في بعض حالاته ما إن اهتم بالجماعة يقع في معمولاته حرج لا يستطيع تداركه ولا ينوب منابه وقت آخر. وهو مثلا يتعلم الفقه مع جمع من الطلاب لو اهتم بالجماعة لا يجد هذه جماعة الدرس. ثم مع كل ذلك ليس له أن يداوم على ترك الجماعة احتيالا لكسل نفسه فلا يقع إلا أحيانا، وإلا لا يعد معذوراً بل يستحق تعزيراً، هكذا في الدر المختار وغيره. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ملخصاً ومترجماً، ٧٩/٣)

<sup>(</sup>٢) قوله: [تهيأ له] أي: وأقيمت الصلاة ويخشى أن تفوته القافلة، وأمّا السفر نفسه فليس بعذر. "رد المحتار"، ١٢/٥. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [وإذا انقطع عن الجماعة... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: لو فاتته في مسجده فإن شاء صلى فيه وحده وإن شاء جمع بأهله وإن شاء طلب في مسجد آخر وأيا فعل كان حسنا بل المندوب هو الطلب إلا في المسجد الحرام وقال في الصفحة الأخرى إلا المسجدين المكي والمدني. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٥١/٢-٢٥٣)

## - الْفَضُّ الْإِدْضَيَّا فَحْ هَمِّ الْقِلْ الْفِلْاحِ عَلَى عَلَى الْأَحَقِّ بِالْا مَامَتَ الْأَحَقِّ بِالْا مَامَتَ ا

#### فَصِلُ: في بَيَانَ الأَحَقُّ بالا مَامَتْ

إذا لم يكن بين الحاضرين صاحب منزل ولا وظيفة ولا ذو سلطان فالأعلم أحق بالإمامة ثم الأقرأ ثم الأورع ثم الأسن ثم الأحسن خلقا ثم الأحسن وجها ثم الأشرف نسبا ثم الأحسن صوتا ثم الأنظف ثوبا.....

(فصل: في) بيان (الأحقّ بالإمامة و) في بيان ترتيب الصفوف (إذا) احتمع قوم و (لم يكن بين الحاضرين صاحب منزل) اجتمعوا فيه (ولا) فيهم ذو (وظيفة) وهو إمام المحل (ولا ذو سلطان) كأمير ووال وقاض (فالأعلم) بأحكام الصلاة الحافظ ما به سنة القراءة ويجتنب الفواحش الظاهرة وإن كان غير متبحّر في بقيّة العلوم (أحقّ بالإمامة (۱)) وإذا اجتمعوا يقدّم السلطان (۲) فالأمير فالقاضي فصاحب المنزل ولو مستأجراً يقدّم على المالك ويُقدّم القاضي على إمام المسجد لما ورد في الحديث: «ولا يؤمُّ الرجل في سلطانه ولا يقعد في بيته على تكرمته إلا بإذنه»، (ثمّ الأقرأ) أي: الأعلم بأحكام القراءة لا مجرّد كثرة حفظ دونه (ثمّ الأورع) الورع اجتناب الشبهات أرقى من التقوى؛ لأنها اجتناب المحرمات (ثمّ الأحسن وجهاً) أي: أصبحهم؛ لأنّ حسن الصورة يدلّ على حسن خُلقاً) بضم الخاء واللام أي: ألفة بين الناس (ثمّ الأحسن وجهاً) أي: أصبحهم؛ لأنّ حسن الصورة يدلّ على حسن السيرة؛ لأنّه ممّا يزيد الناس رغبة في الجماعة (ثمّ الأشرف نسباً) لاحترامه وتعظيمه (ثمّ الأحسن صوتاً) للرغبة في سماعه للخضوع (ثمّ الأنظف ثوباً) لبعده عن الدنس ترغيباً فيه فالأحسن زوجة لشدّة عِفّته فأكبرهم رأساً (۲)،

جِلِينِ: المُكِرِينَةِ العِلْمِيَّةِ (الدَّعُومُّ الْإِسْلَامِيَّةً)

177

<sup>(</sup>١) قوله: [فلأعلم أحق بالإمامة... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: إنما في الحديث تقديم الأقرء لكتاب الله، وأولوه بأنه إذ ذاك كان هو الأعلم، وهذا حق، ولكن لا يستلزم الأعلمية بأحكام الصلاة، والحق أن الأعلمية مطلقا مرجحة غير أن الأعلمية بأحكام الصلاة أرجح في باب الإمامة فيقدم على غيره وإن كان أعلم بأبواب أخر، فإن استويا في هذا العلم فالأعلم بأبواب أخر أقدم. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٦٥/٢)

قوله: [يقدم السلطان... إلخ] وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن نقلا عن الطحطاوي: قال في البناية هذا في البناية هذا في الزمن الماضي لأن الولاة كانوا علماء وغالبهم كانوا صلحاء وأما في زماننا فأكثر الولاة ظلمة جهلة. (وقال بنفسه) ورأيتني كتبت على هامشه ما نصه: أقول: نعم ولكن الفتنة أكبر من القتل بلي إن رضوا بتقديم غيرهم فلا كلام وإن كانوا علماء صلحاء كما إذا أذن صاحب البيت لغيره. والله تعالى أعلم. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٤٧٦/٦)

<sup>(</sup>٣) قوله: [فأكبرهم رأساً]؛ لأنّه يدلّ على كمال العقل.

<sup>(</sup>٤) قوله: [وأصغرهم عضواً] فسره بعض المشايخ بالأصغر ذكراً،؛ لأن كبره الفاحش يدلّ غالباً على دناءة الأصل ويحرّرومثل ذلك لا يُعلم غالبا إلا بالاطّلاع أو الإخبار وهو نادر.ط. ١٢

فإن استووا يقرع أو الخيار إلى القوم فإن اختلفوا فالعبرة بما اختاره الأكثر وإن قدموا غير الأولى فقد أساءوا. وكره إمامة العبد والأعمى والأعرابي وولد الزنا الجاهل والفاسق والمبتدع.......

فأكثرهم مالاً (() فأكبرهم جاهاً واختلف في المسافر مع المقيم، قيل هما سواء، وقيل المقيم أولى (فإن استووا يقرع) بينهم فمن خرجت قرعته قدم (أو الخيار إلى القوم فإن اختلفوا فالعبرة بما اختاره الأكثر وإن قدّموا غير الأولى فقد أساؤوا) ولكن لا يأثمون كذا في التحنيس وفيه لو أمّ قوماً وهم له كارهون فهو على ثلاثة أوجه إن كانت الكراهة لفساد فيه أو كانوا أحقّ بالإمامة منه يكره، وإن كان هو أحقّ بها منهم ولا فساد فيه ومع هذا يكرهونه لا يكره له التقدّم؛ لأنّ الجاهل والفاسق يكره العالم والصالح وقال صلّى الله عليه وسلّم: «إن سرّكم أن تقبل صلاتكم فليؤمّكم علماؤكم فإنّهم وفدكم فيما بينكم وبين ربّكم»، وفي رواية: «فليؤمّكم خياركم»، (وكره إمامة العبد) إن لم يكن عالماً تَقيًّا (والأعمى) لعدم اهتدائه إلى القبلة وصون ثيابه عن الدَّنس، وإن لم يوجد أفضل منه فلا كراهة (الحاهل) إذ لو كان عالماً تَقيًّا لا تكره إمامته؛ لأنّ الكراهة للنقائص حتّى إذا كان الأعرابي أفضل من الحضري والعبد من الحر وولد الزنا من ولد الرشد والأعمى من البصير فالحكم بالضدّ كذا في "الاختيار"، (و) لذا كره إمامة (الفاسق) العالم لعدم اهتمامه بالدين فتجب إهانته شرعاً فلا يعظم بتقديمه للإمامة وإذا تعذّر منعه ينتقل عنه إلى غير مسجده للجمعة وغيرها وإن لم يقم الجمعة إلاّ هو يصلّى معه (والمبتدع) بارتكابه ما أحدث على عنه إلى غير مسجده للجمعة وغيرها وإن لم يقم الجمعة إلاّ هو يصلّى معه (والمبتدع) بارتكابه ما أحدث على خلاف الحقّ المتلقى عن رسول الله صلّى الله صلّى الله من علم (")، أو عمل أو حال بنوع شبهة أو استحسان، وروى خلاف الحقّ المتلقى عن رسول الله صلّى الله صلّى الله من علم "")، أو عمل أو حال بنوع شبهة أو استحسان، وروى

174

<sup>(</sup>١) قوله: [فأكثرهم مالاً]؛ لأنّه لا ينظر إلى مال غيره وتقلّ أشغاله في الصلاة وذلك؛ لأنّ اعتبار هذا بعد ما تقـدّم من الأوصـاف كالورع فتأمّل. ط. ١٢

قوله: [فلا كراهة] لاستخلاف النبي صلّى الله تعالى عليه وسلّم: ابن أمّ مكتوم، وعتبان بن مالك على المدينة، حين خرج إلى غزوة تبوك و كانا أعميين، أخرجه أبو داود في الصلاة باب إمامة الأعمى، قال ابن عابدين رحمه الله في الحاشية؛ لأنّه لم يبق من الرجال من هو أصلح منهما وهذا هو المناسب لإطلاقهم واقتصارهم على استثناء الأعمى. ١٢ و قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: بل هو الأفضل إذا كان أعلم من غيره إذ الكراهة زالت بسبب زيادة العلم فهو الأحق بالإمامة. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣٨١/٦، ملخصاً ومترجماً) وقال في موضع آخر: تجوز الصلاة خلف الأعمى ولكنه خلاف الأولى أي مكروه تنزيهاً إن كان غيره أعلم أو مساوياً في العلم موجوداً و إلاّ فالأعمى هو الأولى. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢١٦/٤)، ملخصا ومترجما)

<sup>(</sup>٣) قوله: [من علم] كمنكر الرؤية أو عمل كمن يؤذن بحيّ على خير العمل أو حاله، كأن يسكت معتقداً أنّ مطلق السكوت قربة. ط. ١٢

و تطويل الصلاة وجماعة العراة والنساء فإن فعلن يقف الإمام وسطهن كالعراة، ويقف الواحد عن يمين الامام والأكثر خلفه ويصف الرجال.....

محمّد عن أبي حنيفة رحمه الله تعالى وأبي يوسف أنّ الصلاة خلف أهل الأهواء لا تجوز، والصحيح أنّها تـصحّ مع الكراهة خلف من لا تكفره بدعته (١) لقوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «صلُّوا خلف كلُّ بـرٌّ وفـاجر وصلُّوا علي كلَّ بَرٍّ وفاجر وجاهدوا مع كلّ برّ وفاجر»، رواه الدار قطني كما في "البرهان"، وقال في مجمع الروايات: وإذا صلّي خلف فاسق أو مبتدع يكون محرّزاً ثواب الجماعة لكن لا ينال ثواب من يصلّي خلف إمام تقى (و) كره للإمام (تطويل الصلاة) لما فيه من تنفير الجماعة لقوله عليه السلام: «من أمَّ فليُخفِّفْ»، (وجماعة العراق) لما فيها من الإطلاع على عورات بعضهم (و) كره جماعة (النساء) بواحدة منهن ولا يحضرن الجماعات لما فيه من الفتنة والمخالفة (فإن فعلن) يجب أن (يقف الإمام وسطهنّ) مع تقدّم عقبها فلو تقدّمت كالرجال أثمت وصحّت الصلاة والإمام من يُؤتَمَّ به ذكراً كان أو أنثى والوسط بالتحريك ما بين طرفي الشيء كما هنا وبالسكون لما يبين بعضه عن بعض كجلست وسط الدار بالسكون (ك) الإمام العاري بـ (العراة) يكون وسطهم لكنّ جالساً ويمدّ كلّ منهم رجليه ليستتر مهما أمكن ويصلّون بإيماء وهو الأفضل (**ويقف الواحد (٢))** رجلاً كان أو صبياً مميّزاً (عن يمين الإمام) مساوياً له متأخراً بعقبه، ويكره أن يقف عن يساره وكذا خلفه في الصحيح لحديث ابن عبّاس أنّه قام عن يسار النّبي صلَّى الله عليه وسلَّم فأقامه عن يمينه (و) يقف (الأكثر) من واحد (خلفه)؛ لأنَّه عليه الصلاة والسلام تقدّم عن أنس واليتيم حين صلَّى بهما وهو دليل الأفضلية وما ورد من القيام بينهما فهو دليل الإباحة (ويصف الرجال) لقوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «ليلني منكم أولو الأحلام والنهي»، فيأمرهم الإمام بذلك وقال صلَّى الله عليه وسلَّم: «استووا تستو قلوبكم وتماسُّوا تراحموا»، وقال صلَّى الله عليه وسلَّم: «أقيموا الصفوف وحاذوا بين المناكب وسدّوا الخلل وليْنُوْا بأيدي إخوانكم لا تذروا فرجات للشيطان من وصل صفًّا وصله الله ومن قطع صفاً قطعه الله»، وبهذا يعلم جهل من يستمسك عند دخول أحد بجنبه في الصفّ يظنّ أنّه رياء بل هو إعانة على ما أمر به النبي صلى الله عليه وسلم وإذا وجد

قوله: [لا تكفره بدعته] فلا تجوز الصلاة خلف من ينكر شفاعة النبي صلّى الله تعالى عليه وسلّم أو الكرام الكاتبين، أو الرؤية؛ لأنّه كافر وإن قال لا يرى لجلاله وعظمته فهو مبتدع، والمشبّه كأن قال: لله يد أو رجل كالعباد كافر وإن قال: هو جسم لا كالأجسام، فهو مبتدع، وإن أنكر خلافة الصديق رضي الله تعالى عنه كفر كمن أنكر الأسراء لا المعراج، وأُلحق في الفتح عمر بالصديق رضي الله تعالى عنه في هذا الحكم، وأُلحق في "البرهان" عثمان بهما أيضاً، ولا تجوز الصلاة خلف منكر المسح على الخفين أو صحبة الصديق، أو من يسبّ الشيخين أو بقذف الصديقة، ولا خلف من أنكر بعض ما علم من الدين ضرورة لكفره، ولا يلتفت إلى تأويله واجتهاده، وتجوز خلف من يفضل علياً على غيره. ط. ١٢

 <sup>(</sup>ويقف الواحد... إلخ] وقد مر بيانه تحت قوله: (وتقدم الإمام بعقبة من المأموم). ١٢

أ ثم الصبيان ثم الخناثي ثم النساء.

فرجة في الصفّ الأوّل دون الثاني فله حرقه لتركهم سدّ الأوّل، ولو كان الصف منتظماً ينتظر مجيء آخر فإن خاف فوت الركعة جذب عالماً بالحكم لا يتأذّى به وإلاّ قام وحده وهذه ترد القول بفساد من فسح لامرئ داخل بجنبه (۱). وأفضل الصفوف أوّلها ثمّ الأقرب فالأقرب لما روي أنّ الله تعالى ينزل الرحمة أوّلا على الإمام ثمّ تتجاوز عنه إلى من يحاذيه في الصفّ الأوّل ثمّ إلى الميامن ثمّ إلى المياسر ثمّ إلى الصفّ الثاني وروى عنه صلّى الله عليه وسلّم أنّه قال: «تكتب للذي يصلّي خلف الإمام بحذائه مئة صلاة وللذي في الجانب الأيمن خمسة وسبعون صلاة وللذي في الأيسر خمسون صلاة وللذي في سائر الصفوف خمسة وعشرون صلاة»، (ثم) يصف (الصبيان) لقول أبي مالك الأشعري أنّ النّبي صلّى الله عليه وسلّم صلّى وأقام الرجال يلونه وأقام الصبيان خلف ذلك وأقام النساء خلف ذلك وإن لم يكن جمع من الصبيان يقوم الصبي بين الرجال (ثمّ الخناثي) جمع خنثى، والمراد به المشكل احتياطاً؛ لأنّه إن كان رجلاً فقيامه خلف الصبيان لا يضرّه، وإن كان امرأة فهو متأخّر ويلزم جعل الخناثي صفاً واحداً متفرّقاً اتقاء عن القيام خلف مثله وعن المحاذاة لاحتمال الذكورة والأنوثة وهو معامل بالأضرّ في أحواله واحسف (النساء) إن حضرن وإلاّ فهنّ ممنوعات عن حضور الجماعات كما تَقلّم.

<sup>(</sup>۱) قوله: [داخل بجنبه] ودليل هذا القائل أنّه امتثل أمر غير الله تعالى في الصلاة، وأمّا إذا امتثل قوله صلّى الله تعالى عليه وسلّم: «وسُدّوا الخلل ولِيْنُوا بأيدي إخوانكم»، لا تفسد؛ لأنّه امتثل لأمر النّبي صلّى الله تعالى عليه وسلّم وانظر البحث مفصّلاً في "رد المحتار"، ٣/٧٨٤. ١٢

## ِ الْفَخُلِ الْرَضَيٰ ﴾ فَحَ هِمُ الْفِلاحِ ﴿ • • • • • ﴿ فَصِلُ: فِهِما يَفَعْلَهُ المَقْتَدِيْ بَعَدَ فَرَاعَ إِمَامِنً ﴿

#### فَصِلُ: فِهِا يَفَعْلَهُ المُقتَدِيْ بَعَدَ فَرَاعُ إِمَامِلُ

لو سلم الإمام قبل فراغ المقتدي من التشهد يتمه ولو رفع الإمام رأسه قبل تسبيح.....

(فصل: فيما يفعله المقتدي بعد فراغ إمامه من واجب وغيره. لو سلّم الإمام) أو تكلّم (قبل فراغ المقتدي من) قراءة (التشهّد يُتمّه)؛ لأنّه من الواجبات (() ثمّ يسلّم لبقاء حرمة الصلاة وأمكن الجمع بالإتيان بهما (()) ، وإن بقيت الصلوات والدعوات يتركها ويسلم مع الإمام؛ لأنّ ترك السنّة دون ترك الواجب، وأمّا إن أحدث الإمام عمداً ولو بقهقهته عند السلام لا يقرأ المقتدي التشهّد ولا يسلّم لخروجه من الصلاة ببطلان الجزء الذي لاقاه حدث الإمام فلا يبني على فاسد ولا يضرُّ في صحة الصلاة لكن يجب إعادتها لجبر نقصها بترك السلام وإذا لم يجلس قدر التُشهّد بطلت بالحدث العمد، ولو قام الإمام إلى الثالثة ولم يتمّ المقتدي التشهّد أتمّه وإن لم يتمّه جاز، وفي "فتاوى الفضلي" و"التحنيس" يُتمّه ولا يتبع الإمام وإن خاف فوت الركوع؛ لأنّ قراءة بعض التشهّد لم تعرف قربة والركوع لا يفوته في الحقيقة؛ لأنّه يدرك فكان خلف الإمام ومعارضة واجب آخر (") لا يمنع الإتيان بما كان فيه من واجب غيره لإتيانه به بعده فكان تأخير أحد الواجبين مع الإتيان بهما أولى من ترك أحدهما بالكليّة بخلاف ما إذا عارضته سنّة؛ لأنّ ترك السنّة أولى من تأخير الواجب أشار إليه بقوله (ولو رفع الإمام ()) رأسه قبل تسبيح ما إذا عارضته سنّة؛ لأنّ ترك السنّة أولى من تأخير الواجب أشار إليه بقوله (ولو رفع الإمام ()) رأسه قبل تسبيح

(٤) قوله: [لو رفع الإمام] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: إن ترك الإمام الصلاة والدعاء في القعدة الأخيرة وقد

مِحلِينِ: الْمَكِرِينَةِ الْعِلْمَيَّةِ (اللَّعُوَّةُ الْإِسْتَلَامِيَّةً)

**←** \77

<sup>(</sup>١) قوله: [لأنه من الواجبات] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: متابعة الإمام في الفرائض والواجبات من غير تأخير واحبة لا فريضة، أما الفريضة في الفريضة فمطلق المتابعة الشاملة للمتراخية. ١٢ ("جد الممتار"، ٣٩٦/٢، مع الشامي)

<sup>(</sup>٢) قوله: [بالإتيان بهما] أي: بالسلام والتشهّد وكلاهما واجب والجمع بين الواجبين مع تأخّر أحدهما وهما المتابعة أولى من ترك أحدهما. ١٢

وله: [ومعارضة واجب آخر... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: هذا مثل قيام الإمام كان حالاف الأولى لمعارضة واجب التشهد، ومع ذلك جاز كما صرح به الفتح والغنية والبزازية وغيرها، أقول: وقد تكون واجبة مع معارضة واجب آخر، فضلاً عن أن تكون خلاف الأولى، وهو ما اذا ترك الإمام واجباً واشتغل بواجب آخر والمقتدي لو اشتغل بالمتروك لزم الخلاف في المفعول فإنه يجب عليه المتابعة في المفعول وإن عرضها الواجب المتروك. ثم يحتاج إلى الفرق بين الصورتين حيث كانت خلاف الأولى في بعض صور المعارضة وواجبة في بعض آخر، ويظهر لي والله تعالى أعلم أن الإمام إذا أتى بواجب وقبل أن يأتي به المقتدي اشتغل بواجب آخر، فالأولى أن يأتي المقتدي بالواجب الأول، ثم يتابعه في الآخر، لأن كلا الواجبين وجب أصلا ومتابعة فتساويا، وهو في ترك متابعة في عين متابعة أخرى، فلا ينبغي تفويت سابقة لأحل لاحقة، أما إذا ترك الإمام شيئاً من الواجبات رأساً واشتغل بواجب آخر، والمقتدي لو يأتي بالمتروك يلزم الخلاف في المفعول، فإنه يجب عليه المتابعة في المفعول وإن عارضه المتروك، لأن المتروك لم يجب من جهة المتابعة والمفعول واحب أصلاً ومتابعة، فترجّح عليه. هذا ما ظهر لي والله تعالى أعلم. ١٢ ("جد الممتار"، ١٧٣/٢)

المقتدي ثلاثا في الركوع أو السجود يتابعه ولو زاد الإمام سجدة أو قام بعد القعود الأخير ساهيا لا يتبعه المؤتم وإن قيدها سلم وحده وإن قام الإمام قبل القعود الأخير ساهيا انتظره المأموم فإن سلم المقتدي قبل أن يقيد إمامه الزائدة بسجدة فسد فرضه وكره سلام المقتدي بعد تشهد الإمام قبل سلامه.

المقتدي ثلاثاً في الركوع أو السجود يتابعه) في الصحيح ومنهم من قال يتمها ثلاثاً؛ لأنّ من أهل العلم من قال بعدم جواز الصلاة بتنقيصها عن الثلاث (ولو زاد الإمام سجدة أو قام بعد القعود الأخير ساهياً لا يتبعه المؤتم) فيما ليس من صلاته بل يمكث فإن عاد الإمام قبل تقييده الزائدة بسجدة سلّم معه فإن جلس عن قيامه يسلّم معه فيما ليس من صلاته بل يمكث فإن عاد الإمام قبل القيدة (سلم) المقتدي (وحده) ولا ينتظره لخروجه إلى غير صلاته (وإن قيدها) أي: الإمام أي: الركعة الزائدة بسجدة (سلم) المقتدي (وحده) ولا ينتظره لخروجه إلى غير صلاته (وإن قام الإمام () قبل القعود الأخير ساهياً انتظره المأموم) وسبّح ليتنبّه إمامه (فإن سلّم المقتدي قبل أن يقيّد إمامه الزائدة بسجدة لتركه إمامه الزائدة بسجدة لشركه القعود الأخير في محلّه (وكره سلام المقتدي بعد تشهد الإمام ()) لوجود فرض القعود (قبل سلامه) لتركه المتابعة، وصحّت صلاته حتى لا تبطل بطلوع الشمس في الفجر ووجدان الماء للمتيمّم وبطلت صلاة الإمام على المرجوح، وعلى الصحيح صحّت كما سنذكره.

أمكن المقتدي الإتيان بهما بأن ترسل الإمام في التشهد طويلا، فإنه يأتي بهما لا شك لأنهما سنتان قوليتان لا يلزم من فعلهما مخالفة الإمام في واجب فعلي والله تعالى أعلم. هكذا إن ترك التأمين يأتي به المأموم وهكذا سائر السنن الفعلية التي ليس في فعلها الخلاف المذكور كتفريج الأصابع في الركوع وضمها في السجود والنظر إلى موضع السجود واستواء الظهر في الركوع إلى غير ذلك. ١٢ ("جد الممتار"، ٤٠١/٢، ملخصاً)

<sup>(</sup>١) قوله: [قام الإمام] أي: إلى الخامسة. ١٢

قوله: [بعد تشهد الإمام] أي: تحريماً للنهي عن الاختلاف على الإمام، إلا أن يكون القيام لضرورة صون صلاته عن الفساد كخوف حدث لو انتظر السلام، وخروج وقت فجر وجمعة وعيد ومعذور وتمام مدة مسح ومرور مار بين يديه، فلا يكره حينئذ أن يقوم بعد القعود قدر التشهد قبل السلام. ط. قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: قد نص العلماء أن المأموم لو سلم قبل الإمام وتأخر الإمام حتى طلعت الشمس، فسدت صلاته وحده كما في الفتح آخر باب إدراك الفريضة. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٠/٢)

## لَّغُمُّ الْإِنْ َيْكُالِ فَيْ عَمِّ الْفِلاحِ عَلَى الْفِلاحِ عَلَى الْفَرِيلِ عَلَى الْفَرِيلِ عَلَى الْفَرِيلِ

### فَصِلُ: فِيضِفَتِ الأَذْكَامْ

القيام إلى السنة متصلا بالفرض مسنون وعن شمس الأئمة الحلواني لا بأس بقراءة الأوراد بين الفريضة والسنة ويستحب للإمام بعد سلامه أن يتحوّل إلى يساره لتطوع بعد الفرض......

(فصل: في) صفة (الأذكار الواردة بعد) صلاة (الفرض) وفضلها وغيره (القيام إلى) أداء (السنّة) التي تلي الفرض (متصلاً بالفرض مسنون) غير أنّه يستحبّ الفصل بينهما كما كان عليه السلام إذا سلّم يمكث قدر ما يقول: أللُّهم أنت السلام ومنك السلام وإليك يعود السلام تباركت يا ذا الجلال والإكرام، ثمَّ يقوم إلى السنّة قال الكمال وهذا هو الذي ثبت عنه صلَّى الله عليه وسلَّم من الأذكار التي تُؤخَّر عنه السنَّة ويفصل بينها وبين الفرض انتهى . قلت: ولعلَّ المراد غير ما ثبت أيضاً بعد المغرب وهو ثان رجله لا إله إلَّا الله إلى آخره عشراً وبعد الجمعة من قراءة الفاتحة والمعوَّذَات سبعاً سبعاً اه (و) قال الكمال (عن شمس الأئمّة الحلواني أنّه قال لا بأس بقراءة الأوراد بين الفريضة والسنّة) فالأولى تأخير الأوراد(١) عن السنّة فهذا ينفي الكراهة ويخالفه ما قال في "الاختيار": كلّ صلاة بعدها سنّة يكره القعود بعدها والدعاء بل يشتغل بالسنّة كيلا يفصل بين السنّة والمكتوبة، وعن عائشة أنّ النّبي صلّى الله عليه وسلّم كان يقعد مقدار ما يقول أللّهم أنت السلام... إلخ كما تقدّم فلا يزيد عليه أو على قدره ثمَّ قال الكمال ولم يثبت عنه صلَّى الله عليه وسلَّم الفصل بالأذكار التي يواظب عليها في المساجد في عصرنا من قراءة آية الكرسي والتسبيحات وأخواتها ثلاثاً وثلاثين وغيرها، وقوله صلّى الله عليه وسلّم لفقراء المهاجرين: «تسبّحون وتكبّرون وتحمدون دبر كلّ صلاة»... إلخ، لا يقتضي وصلها بالفرض بل كونها عقب السنّة من غير اشتغال بما ليس من توابع الصلاة فصح كونها دبرها وقد أشرنا إلى أنّه إذا تكلُّمَ بكلام كثير أو أكل أو شرب بين الفرض والسنّة لا تبطل وهو الأصحّ بل نقص ثوابها، والأفضل في السنن أداؤها فيما هو أبعد من الرياء وأجمع للخلوص(٢)، سواء البيت أو غيره (ويستحبّ للإمام بعد سلامه أن يتحوَّل) إلى يمين القبلة وهو الجانب المقابل (إلى) جهة (يساره) أي: يسار المستقبل؛ لأنّ يمين المقابل جهة يسار المستقبل فيتحوّل إليه (لتطوّع بعد الفرض)؛ لأنَّ لليمين فضلاً ولدفع الاشتباه بظنّه في الفرض فيقتدي به وكذلك للقوم ولتكثير شهوده لما روى أنَّ مكان المصلِّي يشهد له يوم القيامة..

<sup>(</sup>۱) قوله: [فالأولى تأخير الأوراد... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: كل صلاة فرض بعدها سنة يجوز الدعاء أو المناجات مطلقا قبل السنة لكن في الفصل الطويل كراهة تنزيهية لا بأس في القليل. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٣٤/٦)

٢) قوله: [وأجمع للخلوص] أي: أكثر إخلاصاً. ١٢

وأن يستقبل بعده الناس ويستغفرون الله ثلاثا ويقرءون آية الكرسي والمعوذات ويسبحون الله ثلاثا وثلاثين ويحمدونه كذلك ويكبرونه كذلك ثم يقولون لا إله إلا الله وحده لا شريك له له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير ثم يدعون لأنفسهم وللمسلمين.....

(و) يستحبّ (أن يستقبل بعده (١٠) أي: بعد التطوّع وعقب الفرض إن لم يكن بعده نافلة يستقبل (الناس) إن شاء إن لم يكن في مقابلة مصلّ لما في الصحيحين: «كان النّبي صلّي الله عليه وسلّم إذا صلّي أقبل علينا بوجهه»، وإن شاء الإمام انحرف عن يساره وجعل القبلة عن يمينه وإن شاء انحرف عن يمينه وجعل القبلة عن يساره وهذا أولى لما في مسلم: «كنّا إذا صلّينا خلف رسول الله صلى الله عليه وسلم أحببنا أن نكون عن يمينه حتّى يقبل علينا بوجهه»، وإن شاء ذهب لحوائجه قال تعالى: ﴿فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلَاةُ فَانتَـشرُوا فيي الْـأَرْضِ وَابْتَغُوا من فَضْل اللَّه﴾ [الْجُنْحَةِيُّ : ١٠] والأمر للإباحة وفي مجمع الروايات: «إذا فرغ من صلاته إن شاء قرأ ورده جالساً وإن شاء قرأه قائماً»، (ويستغفرون الله) العظيم (ثلاثاً) لقول ثوبان: «كان رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم إذا انصرف من صلاته استغفر الله تعالى ثلاثاً وقال أللُّهم أنت السلام ومنك السلام تباركت يـا ذا الجـلال والإكـرام»، رواه مـسلم وقال صلَّى الله عليه وسلَّم: «من استغفر الله تعالى في دبر كلّ صلاة ثلاث مرّات فقال أستغفر الله الذي لا إله إلا هو الحيّ القيّوم وأتوب إليه غفرت ذنوبه وإن كان فر من الزحف»، (ويقرؤون آية الكرسي) لقول النّبي صلّى الله تعالى عليه وسلَّم: «من قرأ آية الكرسي في دبر كلّ صلاة لم يمنعه من دخول الجنة إلاّ الموت ومن قرأها حين يأخذ مضجعه آمنه الله على داره و دار جاره وأهل دويرات حوله»، (و) يقرؤون (المعوّذات) لقول عقبة بن عامر رضي الله تعالى عنه: «أمرني رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم أن أقرأ المعوّذات في دبـر كـلّ صـلاة» (**ويـسبّحون الله ثلاثـاً** وثلاثين ويحمدونه كذلك) ثلاثاً وثلاثين (ويكبّرونه كذلك) ثلاثاً وثلاثين (ثمّ يقولون) تمام المائة (لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له له الملك وله الحمد وهو على كلّ شيء قدير) لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «من سبّح الله في دبر كلِّ صلاة ثلاثاً وثلاثين وحمد الله ثلاثاً وثلاثين وكبّر الله ثلاثاً وثلاثين فتلك تسعة وتسعون وقال تمام المائة لا إله إلاَّ الله وحده لا شريك له له الملك وله الحمد وهو على كلَّ شيء قدير غفرت خطاياه وإن كانت مثل زبد البحر»، رواه مسلم، وفيما قدّمناه إشارة إلى مثله وهو حديث المهاجرين (ثمّ يدعون لأنفسهم وللمسلمين) بالأدعية المأثورة الجامعة لقول أبي أمامة قيل يا رسول الله أي الدعاء أسمع قال: «جوف الليل الأخير و دبر الصلوات

<sup>(</sup>۱) قوله: [ويستحب أن يستقبل بعده] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: كره للإمام أن يقعد متوجها إلى القبلة بعد السلام لكن يستحب بل يسن أن ينحرف يمينا أو يسارا أو إلى الناس إن لم يكن في مقابلة مصل. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٢-٢٠٥-٢٠٥)

#### أ رافعي أيديهم ثم يمسحون بها وجوههم في آخره.

المكتوبات (۱)»، ولقوله صلّى الله عليه وسلّم: «والله إنّي لأحبّك أوصيك يا معاذ لا تَدَعن دبر كلّ صلاة أن تقول اللهم أعني على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك»، (رافعي أيديهم) حذاء الصدر وبطونها ممّا يلي الوجه بخشوع وسكون ثمّ يختمون بقوله تعالى: ﴿ سُبُحَانَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ الْكَيْاقَاتِ : ١٨٠] الآية لقول علي وسكون ثمّ يختمون بقوله تعالى: ﴿ سُبُحَانَ رَبِّكَ ﴿ الْعَرْ يوم القيامة فليكن آخر كلامه إذا قام من مجلسه: ﴿ سُبُحَانَ رَبِّكَ ﴾ [الْكِيْاقَاتِ : ١٨٠] الآية، وقال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم «من قال دبر كلّ صلاة «سبحان ربّك» الآية ثلاث مرات فقد اكتال بالمكيال الأوفى من الأجر»، (ثمّ يمسحون بها (۲)) أي: بأيديهم (وجوههم في الحر») لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «إذا دعوت الله فادع بباطن كفيك ولا تدع بظهورهما فإذا فرغت فامسح بهما وجهك»، وكان صلّى الله عليه وسلّم إذا رفع يديه في الدعاء لم يحطّهما، وفي رواية لم يردهما حتّى يمسح بهما وجهه والله تعالى الموفّق.

<sup>(</sup>۱) قوله: [ودبر الصلوات المكتوبات] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: الدعاء بالجهر بعد الصلوات المكتوبات لا بأس به عند التحقيق إذا لم يكن باعثا لإيذاء مصل أو نائم أو مريض لكن الإخفاء أفضل لما في الحديث خير الذكر الخفي. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٣٣/٦، مترجماً)

<sup>(</sup>۱) قوله: [ثم يمسحون بها] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: الدعاء بعد الصلاة ورفع يديه ثم مسح وجهه بيديه كلها ثبت بالسنة لكن تقبيل يديه ليس ثابتاً بالسنة. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٠٢/٦، مترجماً)

### بابَمَايفُسْدُ الصّلالة

وهو ثمانية وستون شيئا الكلمة ولو سهوا أو خطأ والدعاء بما يشبه كلامنا والسلام بنية التحية ولو ساهيا ورد السلام بلسانه أو بالمصافحة والعمل الكثيروتحويل الصدر عن القبلة.....

(باب ما يفسد الصلاة) الفساد ضدّ الصلاح، والفساد والبطلان في العبادة سيّان، وفي المعاملات كالبيع مفترقان (أ)، وحصر المفسد بالعد تقريباً لا تحديداً فقال (وهو ثمانية وستون شيئاً) منه (الكلمة) وإن لم تكن مفيدة كريا» (ولو) نطق بها (سهواً) يظنّ كونه ليس في الصلاة (أو) نطق بها (خطأ) كما لو أراد أن يقول يا أيّها الناس فقال يا زيد ولو جهل كونه مفسداً ولو نائماً في المختار لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «إنّ هذه الصلاة لا يصلح فيها شيء من كلام الناس»، والعمل القليل عفو لعدّم الاحتراز عنه (و) يفسدها (الدعاء بما يشبه كلامنا (أ) نحو أللهم ألبسني ثوب كذا أو أطعمني كذا أو اقض ديني أو ارزقني فلانة على الصحيح؛ لأنّه يمكن تحصيله من العباد بخلاف قوله أللهم عافني واعف عني وارزقني (و) يفسدها (السلام بنيّة التحيّة) وإن لم يقل عليكم (ولو) كان (ساهياً)؛ لأنّه خطاب (و) يفسدها (رد السلام بلسانه) ولو سهواً؛ لأنّه من كلام الناس (أو) ردّ السلام (بالمصافحة (أ))؛ لأنّه كلام معنى (و) يفسدها (العمل الكثير ") لا القليل، والفاصل بينهما أنّ الكثير هو الذي لا يشكّ الناظر لفاعله أنّه ليس في الصلاة وإن اشتبه فهو قليل على الأصحّ، وقيل في تفسيره غير هذا كالحركات الثلاث المتواليات كثير ودونها قليل، ويكره رفع اليدين عند إرادة الركوع والرفع عندنا لا يفسد على الصحيح (و) يفسدها (تحويل الصده ودونها قليل، ويكره رفع اليدين عند إرادة الركوع والرفع عندنا لا يفسد على الصحيح (و) يفسدها ويفسدها

<sup>(</sup>۱) قوله: [مفترقان] فما كان مشروعاً بأصله دون وصفه كالبيع بشرط لا يقتضيه العقد فهو فاسد وما ليس مشروعاً بأصله ولا وصفه كبيع الميتة والدم فهو باطل. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [بما يشبه كلامنا] قال في البحر ٣٥١/١ نقلاً عن الحاوي القدسي: من سنن القعدة الأخيرة الدعاء بما شاء من صلاح الدين والدنيا لنفسه ولوالديه وأستاذه وجميع المؤمنين وهو يفيد أنه لو قال أللّهم اغفرلي ولوالدي ولأستاذي لاتفسد مع أنّ الأستاذ ليس في القرآن فيقتضى عدم الفساد بقوله: أللّهم اغفر لزيد. وانظر حاشية ابن عابدين، ٢٥٠/١ ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [بالمصافحة] بخلاف مجرّد الإشارة بيده بدون مصافحة بل يكره على المعتمد ويدلّ على عـدم الفـساد أنّـه صلّى الله تعالى عليه وسلّم فعله كما ورد في أبي داود. ١٢

<sup>(</sup>٤) قوله: [والعمل الكثير] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: وحاصل الكلام أنَّ العمل الكثير هو الذي يغلب على ظن الناظر أنه ليس في الصلاة ويكون ذلك فيما يعمل باليد بعمل ما يقام عادة باليدين وبتثليث ما يفعل بيد واحدة وكذا كل حركة قليلة تكررت ثلاثاً متواليةً، فافهم، والله تعالى أعلم. ١٢ ("جد الممتار"، ٣٢٤/٢)

و أكل شيء من خارج فمه ولو قل وأكل ما بين أسنانه وهو قدر الحمصة وشربه والتنحنح بلا عذر والتأفيف والأنين والتَأوُّهُ وارتفاع بكائه من وجع أو مصيبة لا من ذكر جنة أو نار وتشميت عاطس بيرحمك الله وجواب مستفهم عن ند بلا إله إلا الله وخبر سوء بالاسترجاع وسار بالحمد لله وعجب بلا إله إلا الله أو بسبحان الله وكل شيء قصد به الجواب كيا يحيى خذ الكتاب ورؤية متيمم......

(أكل شيء من خارج فمه ولو قلّ) كسمسمة لإمكان الاحتراز عنه (و) يفسدها (أكل ما بين أسنانه) إن كان كثيراً (وهو) أي: الكثير (قدر الحمصة) ولو بعمل قليل لإمكان الاحتراز عنه بخلاف القليل بعمل قليل؛ لأنّه تبع لريقه وإن كان بعمل كثير أفسد بالعمل (و) يفسدها (شربه)؛ لأنّه ينافي الصلاة ولو رفع رأسه إلى السماء فوقع في حلقه برد أو مطر ووصل إلى جوفه بطلت صلاته (و) يفسدها (التنحنح بلا عذر) لما فيه من الحروف وإن كان لعذر كمنعه البلغم من القراءة لا يفسد (والتأفيف) كنفخ التراب والتضجر (والأنين) وهو «آه» بسكون الهاء مقصور بوزن دع (والتأوه) وهو أن يقول «أوه»، وفيها لغات كثيرة تمدّ لا تمدّ مع تشديد الواو المفتوحة وسكون الهاء وكسرها (وارتفاع بكائه) وهو أن يحصل به حروف مسموعة وقوله (من وجع) بحسده (أو مصيبة) بفقد حبيب أو مال قيد للأنين وما بعده؛ لأنّه كلام معنى (لا) تفسد بحصولها (من ذكر جنّة أو نار) اتفاقاً لدلالتها على الخصوع (و) يفسدها (تشميت) بالشين المعجمة أقصح من المهملة الدعاء بالخير خطاب (عاطس بيرحمك الله) عندهما خلافاً لأبي يوسف (وجواب مستفهم عن ندّ) لله سبحانه أي: قال هل مع الله إله آخر فأجابه المصلّي (بلا فيكون متكلّماً بالمنافي (وخبر سوء بالاسترجاع) إنّا لله وإنّا إليه راجعون (وسار بالحمد لله و) حواب خبر (عجب بلا إله إلا الله أو بسبحان الله و) يفسدها (كلّ شيء) من القرآن (قصد به الحواب") كديا بحيى خذ الكتاب») لمن طلب كتاباً ونحوه، وقوله آتنا غداءنا لمستفهم عن الإتيان بشيء وتلك حدود الله فلا تقربوها نهياً لمن استأذن في المن طلب كتاباً ونحوه، وقوله آتنا غداءنا لمستفهم عن الإتيان بشيء وتلك حدود الله فلا تقربوها نهياً لمن استأذن في المن طلب كتاباً ونحوه، وقوله آتنا غداءنا لمستفهم عن الإتيان بشيء وتلك حدود الله فلا تقربوها نهياً لمن استأذن في المن طلب كتاباً ونحوه، وقوله آتنا غداءنا لمستفهم عن الإتيان بشيء وتلك حدود الله فلا تقربوها نهياً لمن استأذن في الأخذ وهكذا وإذا لم يرد به الجواب بل أراد إعلام أنه في الصلاة لا تفسد بالاتفاق (و) يفسدها (رؤية متيمّم")

 <sup>(</sup>١) قوله: [يقول أنه] بفتح «أنّ» قال في زيني زاده نقلاً عن الرضي: إذا كان القول بمعنى «اعتقد» أو «ظن» تفتح «أنّ»، صـ٤٥٣.

قوله: [وكل شيء قصد به الجواب... إلخ] والضابطة فيه كله على ما بينه الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أن أفادة معنى ليس من أعمال الصلاة مفسد للصلاة وإن كان آية أو ذكرا كما لو أجاب عن سار (بالحمد لله رب العالمين) أو خبر سوء (به إنا لله وإنا إليه راجعون») أو عن سؤال سائل عن أوصاف فلان (به سبحان الله») ولكن إن ناداه مناد فقال لإعلامه بأنه في الصلاة (لا إله إلا الله أو سبحان الله أو مثل ذلك ذكرا أو قرآنا) لا تفسد الصلاة لأن ذلك القدر مستثنى بالإذن الشرعي. 17 ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٨١٨-١٨٧، ملخصا ومترجما)

٣) قوله: [ورؤية متيمم ماء] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن نقلا عن الخانية: المصلى بالتيمم إذا وجد الماء بعد

ماء وتمام مدة ماسح الخف ونزعه وتعلم الأمي آية ووجدان العاري ساترا وقدرة المومي على الركوع والسجود وتذكر فائتة لذي ترتيب واستخلاف من لا يصلح إماماً وطلوع الشمس في الفجر وزوالها في العيدين ودخول وقت العصر في الجمعة وسقوط الجبيرة عن برء وزوال عذر المعذور والحدث عمدا أو بصنع غيره والإغماء والجنون والجنابة بنظر أو احتلام ومحاذاة المشتهاة في صلاة مطلقة مشتركة تحريمة في مكان متحد بلا حائل و......

أو مقتد به ولم يره إمامه (هاء) قدر على استعماله قبل قعوده قدر التشهّد كما سنقيّد به المسائل التي بعد هذه أيضاً وكذا تبطل بزوال كلُّ عذر أباح التيمّم (و) كذلك (تمام مدّة ماسح الخف) وتقدّم بيانها (و) كذا (نزعه) أي: الخف ولو بعمل يسير لوجوده قبل القعود قدر التشهّد (وتعلم الأمي آية) ولم يكن مقتدياً بقارئ نسبة إلى أمّة العرب الخالية عن العلم والكتابة كأنّه كما ولدته أمّه وسواء تعلمها بالتلقي أو تـذكرها (ووجـدان العاري ساتراً) يلزمه الصلاة فيه فخرج نجس الكلّ وما لم يبحه مالكه (وقدرة المومى على الركوع والسجود) لقوّة باقيها فلا يبني على ضعيف (وتذكر فائتة لذي ترتيب) والفساد موقوف فإن صلّى خمساً متذكّراً الفائتة وقضاها قبل خروج وقت الخامسة بطل وصف ما صلاه قبلها وصار نفلاً وإن لم يقضها حتّى خرج وقت الخامسة صحّت وارتفع فسادها (واستخلاف من لا يصلح إماماً) كأمي ومعذور (وطلوع الشمس في الفجر) لطرو الناقص على الكامل (وزوالها) أي: الشمس (في) صلاة (العيدين ودخول وقت العصر في الجمعة) لفوات شرط صحّتها وهو الوقت (وسقوط الجبيرة عن برء) لظهور الحدث السابق (وزوال عذر المعذور) بناقض ويعلم زواله بخلو وقت كامل عنه (والحدث عمداً) أي: لا بسبقه؛ لأنّه به يبنى (أو بصنع غيره) كوقوع ثمرة أدمته (والإغماء والجنون والجنابة) الحاصلة (بنظر أو احتلام) نائم متمكّن (ومحاذاة المشتهاة(١١)) بساقها وكعبها في الأصحّ ولو محرماً له أو زوجة اشتهيت ولو ماضياً كعجوز شوهاء في أداء ركن عند محمّد أو قدره عند أبي يوسف (في صلاة) ولو بالإيماء (مطلقة) فلا تبطل صلاة الجنازة إذ لا سحود لها (مشتركة تحريمة) باقتدائهما بإمام أو اقتدائها به (في مكان متّحد) ولو حكماً بقيامها على ما دون قامة (بلا حائل) قدر ذراع أو فرجة تسع رجلاً ولم يشر إليها لتتأخّر عنه فإن لم تتأخّر بإشارته فسدت صلاتها لا صلاته ولا يكلّف بالتقدّم عنها لكراهته (و) تاسع شروط المحاذاة المفسدة

الفراغ من الصلاة لا تلزمه الإعادة ولو وجد في خلال الصلاة فسدت وكذا لو وجد بعد التشهد قبل السلام وإن وجد بعد ما سلم تسليمة واحدة لم تفسد. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣٢/٤)

<sup>(</sup>١) قوله: [محاذاة المشتهاة... إلخ] وقد مر توضيحه تحت قوله: (نية الرجل الإمامة) في باب الإمامة.

أن يكون الإمام قد (نوى إمامتها) فإن لم ينوها لا تكون في الصلاة فانتفت المحاذاة (و) يفسدها (ظهور عورة من سبقه الحدث) في ظاهر الرواية (ولو اضطر إليه) للطهارة (ككشف المرأة ذراعها للوضوء) أو عورته بعد سبق الحدث على الصحيح (وقراءته) لا تسبيحه في الأصحّ أي: قراءة من سبقه الحدث حالة كونه (ذاهبا أو عائدا للوضوء) وإتمام الصلاة لف ونشر لإتيانه بركن مع الحدث أو المشي ذاهباً وعائداً (ومكثه قدر أداء ركن بعد سبق الحدث مستيقظاً) بلا عذر فلو مكث لزحام أو لينقطع رعافه أو نوم رعف فيه متمكَّناً فإنّه يبني ويرفع رأسه من ركوع أو سجود سبقه فيه الحدث بنيّة التطهير لا بنيّة إتمام الركن حذراً عن الإفساد به ويضع يده على أنفه تسترا (ومجاوزته ماء قريباً) بأكثر من صفّين (لغيره) عامداً مع وجود آلة وله حرز دلو وفتح باب وتكرار غسل وسنن طهارة على الأصحّ وتطهير ثوبه من حدثه وإلقاء النجس عنه (و) يفسدها (خروجه من المسجد بظن الحدث) لوجود المنافي بغير عذر لا إذا لم يخرج من المسجد أو الدار أو البيت أو الجبانة أو مصلَّى العيد استحساناً لقصد الإصلاح (و) يفسدها (مجاوزته الصفوف) أو سترته (في غيره) أي: غير المسجد وما هو في حكمه كما ذكرناه،(١) وهو الصحراء وإن لم يكن أمامه صفّ أو صلّى منفرداً وليس بين يديه سترة اغتفر له قدر موضع سجوده من كلّ جانب في الصحيح فإن تجاوز ذلك (بظنه) الحدث ولم يكن أحدث كما إذا نزل من أنفه ماء فظنّه دماً فسدت صلاته كما إذا لم يعد لإمامه وقد بقى فيها وإذا فرغ منها فله الخيار إن شاء أتمّها في مكانه أو عاد، واختلفوا في الأفضل (و) يفسدها (انصرافه) عن مقامه (ظائاً أنّه غير متوضّع أو) ظانّاً (أنّ مدّة مسحه انقضت أو) ظانّا (أنَّ عليه فائتة أو) أنَّ عليه (نجاسة وإن لم يخرج) في هذه المسائل (من المسجد) ونحوه لانصرافه على سبيل الترك لا الإصلاح، وهو الفرق بينه وبين ظنّ الحدث وعلمت بما ذكرناه شروط البناء لسبق الحدث السماوي فأغنى عن إفراده بباب (والأفضل الاستئناف (٢) خروجاً من الخلاف وعملاً بالإجماع (و)

<sup>(</sup>١) قوله: [كما ذكرناه] وهو الدار والبيت، والجبانة، ومصلّى العيد فإنّ هذه لا يعتبر فيها الصفوف كالمسجد. ط. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [والأفضل الاستئناف] وقيل: هذا في المنفرد، وأمّا في غيره فالبناء أفضل صيانة لفضيلة الجماعة وقيّده في السراج بما إذا كان لا يجد جماعة أخرى وهو الصحيح. ط. ١٢

أو وفتحه على غير إمامه والتكبير بنية الانتقال لصلاة أخرى غير صلاته إذا حصلت هذه المذكورات قبل الجلوس الأخير مقدار التشهد ويفسدها أيضا مد الهمزة في التكبير وقراءة ما لا يحفظه من مصحف وأداء ركن......

يفسدها (فتحه) أي: المصلَّى (على غير إمامه) لتعليمه بلا ضرورة وفتحه على إمامه جائز ولو قرأ المفروض أو انتقل لآية أخرى على الصحيح لإصلاح صلاتهما (و) يفسدها (التكبير بنيّة الانتقال لصلاة أخرى غير صلاته) لتحصيل ما نواه و خروجه عمّا كان فيه كالمنفرد إذا نوى الاقتداء، وعكسه كمن انتقل بالتكبير من فرض إلى فرض أو نفل وعكسه بنيّته، وأشرنا إلى أنّه لو كبّر يريد استئناف عين ما هو فيه من غير تلفّظ بالنيّة لا يفسد إلاّ أن يكون مسبوقاً لاختلاف حكم المنفرد والمسبوق(١)، وإذا لم يفسده ما مضى يلزمه الجلوس على ما هو آخر صلاته به فإن تركه معتمداً على ما ظنّه بطلت صلاته ولا يفسده الجلوس في آخر ما ظنّ أنّه افتتح به، وفيه إشارة إلى أنّ الصائم عن قضاء فرض لو نوى بعد شروعه فيه الشروع في غيره لا يضرّه ثمّ قيّد بطلان الصلاة فيما ذكره بما (إذا حصلت) واحدة من (هذه) الصور (المذكورات قبل الجلوس الأخير مقدار التشهّد) فتبطل بالاتفاق، وأمّا إذا عرض المنافي قُبيل السلام بعد القعود قدر التشهّد فالمختار صحّة الصلاة؛ لأنّ الخروج منها بفعل المصلّي واجب على الصحيح، وقيل تفسد بناء على ما قيل أنّه فرض عند الإمام ولا نصّ عن الإمام بل تخريج أبي سعيد البردعي من الإثنى عشرية (٢)؛ لأنَّ الإمام لمَّا قال بفساد الصلاة فيها لا يكون إلاَّ بترك فرض ولم يبق إلاَّ الخروج بالصنع فحكم بأنّه فرض لذلك، وعندهما ليس بفرض؛ لأنّه لو كان كذلك لتعيّن بما هو قربة ولم يتعين به لصحّة الخروج بالكلام، والحدث العمد فدلّ على أنّه واجب لا فرض فإذا عرضت هذه العوارض ولم يبق عليه فرض صار كما بعد السلام، وغلط الكرخي البردعي في تخريجه لعدم تعيين ما هو قربة وهو السلام، وإنّما الوجه فيه وجود المغير وفيه بحث (ويفسدها أيضاً مدّ الهمزة في التكبير) وقدّمنا الكلام عليه (وقراءة ما لا يحفظه من مصحف) وإن لم يحمله للتلقي من غيره، وأمّا إذا كان حافظاً له ولم يحمله فلا تفسد لانتفاء العمل والتلقي (و) يفسدها (أداء ركن)

<sup>(</sup>١) قوله: [حكم المنفرد والمسبوق] ألا ترى أنّ الاقتداء بالمسبوق لا يصحّ وبالمنفرد يصحّ. إمداد. ١٢

<sup>(</sup>۲) قوله: [الاثني عشرية] أي: المسائل الاثني عشرية وهي: ١- رؤية المتيمّم الماء. ٢- انقضاء مدّة المسح. ٣- نزغ الخفين بعمل قليل. ٤- سقوط الجبيرة عن برء. ٥- تعلم أُمِّيّ قدر فرض القراءة بأن تذكر بعد نسيان، أو حفظ بمجرّد السَماع،؛ لأنّ التعلّم على خلاف هاتين الصورتين عمل كثير. ٦- وجود عار ما يستر عورته ولو عاريّة. ٧- قدرة موم على الركوع والسجود. ٨- تذكر مصلّ فائتة عليه، أو على إمامه وفي الوقت سعة، ويكون كلّ صاحب ترتيب. ٩- واستخلاف أمي. ١٠- طلوع الشمس في الفجر. ١١- دخول وقت العصر في الجمعة. ١٢- خروج وقت المعذور. فتح باب العناية، ١٢- ١٢ عرام ١٢ عرام العناية،

أو إمكانه مع كشف العورة أو مع نجاسة مانعة ومسابقة المقتدي بركن لم يشاركه فيه إمامه ومتابعة الإمام في سجود السهو للمسبوق وعدم إعادة الجلوس الأخير بعد أداء سجدة صلبية تذكرها بعد الجلوس وعدم إعادة ركن أدّاه نائماً وقهقهة إمام المسبوق وحدثه العمد بعد الجلوس الأخير والسلام على رأس ركعتين في غير الثنائية ظانا أنه مسافر أو أنها الجمعة أو أنها التراويح وهي العشاء أو كان قريب عهد بالإسلام فظن الفرض ركعتين.

كركوع (أو إمكانه) أي: مضى زمن يسع أداء ركن (مع كشف العورة أو مع نجاسة مانعة) لوجود المنافي فإن دفع النجاسة بمجرّد وقوعها ولا أثر لها أو ستر عورته بمجرّد كشفها فلا يضرّه (و) يفسدها (مسابقة المقتدي بركن لم يشاركه فيه إمامه) كما لو ركع ورفع رأسه قبل الإمام ولم يعده معه أو بعده وسلّم، وإذا لم يسلّم مع الإمام وسابقه بالركوع والسجود في كلُّ الركعات قضي ركعة بلا قراءة؛ لأنَّه مدرك أوَّل صلاة الإمام لاحق وهــو يقضى قبل فراغ الإمام، وقد فاتته الركعة الأولى بتركه متابعة الإمام في الركوع والسجود فيكون ركوعه وسجوده في الثانية قضاء عن الأولى وفي الثالثة عن الثانية وفي الرابعة عن الثالثة فيقضى بعده ركعة بغير قراءة، وتمام تفريعه بالأصل (و) يفسدها (متابعة الإمام في سجود السهو للمسبوق) إذا تأكّد انفراده بأن قام بعد سلام الإمام أو قبله بعد قعوده قدر التشهّد وقيّد ركعته بسجدة فتذكر الإمام سجود سهو فتابعه فسدت صلاته؛ لأنّه اقتدى بعد وجود الانفراد وو جوبه فتفسد صلاته، وقيّدنا قيام المسبوق بكونه بعد قعود الإمام قدر التشهّد؛ لأنّه إن كان قبله لم يجزه؛ لأنَّ الإمام بقى عليه فرض لا ينفرد به المسبوق فتفسد صلاته (و) يفسدها (عدم إعادة الجلوس الأخير بعد أداء سجدة صلبية) أو سجدة تلاوة (تذكرها بعد الجلوس)؛ لأنه لا يعتد بالجلوس الأخير إلا بعد تمام الأركان؛ لأنه لختمها ولا تعارض ولارتفاض الأخير بسجدة التلاوة على المختار (و) يفسدها (عدم إعادة ركن أداه نائماً)؛ لأنّ شرط صحّته أداؤه مستيقظاً كما تقدّم (و) يفسدها (قهقهة إمام المسبوق) وإن لم يتعمدها (وحدثه العمد) الحاصل بغير القهقهة إذا وجدا (بعد الجلوس الأخير) قدر التشهد عند الإمام بفساد الجزء الذي حصلت فيه ويفسد مثله من صلاة المسبوق فلا يمكن بناؤه الفائت عليه (و) يفسدها (السلام على رأس ركعتين في غير الثنائية) المغرب ورباعية المقيم (ظانًا أنّه مسافر) وهو مقيم (أو) ظانّاً (أنّها الجمعة) أو ظانّاً (أنّها التراويح وهي العشاء أو كان قريب عهد بالإسلام) أو نشأ مسلماً جاهلاً (فظنّ الفرض ركعتين) في غير الثنائية؛ لأنّه سلام عمد على جهة القطع قبل أوانه فيفسد الصلاة.

#### • الْفُكُمُ الْأَرْضُيَا فَي مَرَّا قِيلُوْلُ فَي مَرَّا قِيلُوْلُوْلُ فَي مَالاً يُفْسِدُ الصَّلا لَهُ الْفَك • الْفُكُمُ الْأَرْضُيَا فَي مَرَّا قِيلُوْلُوْلِ فَي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ الصَّلا لَهُ ال

#### فَصِلُّ: فِمالا يُفسِّدُ الصَّلالة

لو نظر المصلي إلى مكتوب وفهمه أو أكل ما بين أسنانه وكان دون الحمصة بلا عمل كثير أو مر مار في موضع سجوده لا تفسد وإن أثم المار ولا تفسد بنظره إلى فرج المطلقة بشهوة في المختار وإن ثبت به الرجعة.

(فصل) فيما لا يفسد الصلاة (لو نظر المصلّي إلى مكتوب وفهمه) سواء كان قرآنا أو غيره قصد الاستفهام أو لا أساء الأدب ولم تفسد صلاته لعدم النطق بالكلام (أو أكل ما بين أسنانه وكان دون الحمّصة بلا عمل كثير) كره ولا تفسد لعسر الاحتراز عنه، وإذا ابتلع ما ذاب من سكر في فمه فسدت صلاته، ولو ابتلعه قبل الصلاة ووجد حلاوته فيها لا تفسد (أو مر مار في موضع سجوده لا تفسد) سواء المرأة والكلب والحمار لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «لا يقطع الصلاة شيء وادرءوا فإنّما هو شيطان»، (وإن أثم الماز) المكلّف بتعمّده لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «لو يعلم المارّ بين يدي المصلّي ماذا عليه لكان أن يقف أربعين خيراً له من أن يمرّ بين يديه»، رواه الشيخان، وفي رواية البزّار أربعين خريفاً والمكروه المرور بمحلّ السجود على الأصحّ في المسجد الكبير والصحراء، وفي الصغير مطلقاً وبما دون قامة يصلّي عليها لا فيما وراء ذلك في شارع لما فيه من التضييق على المارة (ولا تفسد) صلاته (بشهوة أو المنها الماخل (وإن ثبت به الرجعة) فلو قبلها أو لمسها فسدت صلاته؛ لأنّه في معنى الجماع، والجماع عمل كثير ولو كانت تصلّي فأولج بين فخذيها وإن لم ينزل أو قبلها ولو بدون شهوة أو لمسها بشهوة فسدت صلاتها وإن قبلته ولم يشتهها لم تفسد صلاتها.)

<sup>(</sup>۱) قوله: [لم تفسد صلاته] فإن قلت: ما الفرق بين تقبيلها إيّاه أو لمسها وهو يصلّي بغير شهوة منه وبين تقبيله إيّاها أو لمسه وهي تصلّي بغير شهوة أيضاً حيث تفسد صلاتها لا صلاته؟ قلت: الفرق أنّ الشهوة فيهنّ أبلغ فتقبيله مستلزم ولاشتهائها. وأيضاً تقبيله مطلقاً ومسّه بشهوة في معنى الجماع يعني والجماع فعل الزوج ففعله الدواعي كفعله حقيقة الجماع، ولو حامعها ولو بين الفخذ تفسد صلاتها فكذا هذا، بخلاف المرأة فإنّ الجماع ليس فعلها فلا يكون إتيانها بالدواعي في معنى الجماع ما لم يشته الزوج. ط. ١٢

# · الْغُمُ الْإِنْضَاعَ عَهُ مِرَا قِي الْفِلاحَ ••••••• وَفِيمُكُ: فِي مَكَرُ فَهَا سِّ الصَّلالَةُ ا

#### فَصِلُ: فِي مَكُنُ فَهَا شِالصَّلالَةُ

يكره للمصلي سبعة وسبعون شيئا ترك واجب أو سنة عمدا كعبثه بثوبه وبدنه وقلب الحصا الالسجود مرة وفرقعة الأصابع وتشبيكها والتخصر والالتفات بعنقه.....

(فصل) في المكروهات، المكروه ضدّ المحبوب، وما كان النهي فيه ظنيّاً (١) كراهته تحريميّة إلاّ لصارف وإن لم يكن الدليل نهياً بل كان مفيداً للترك الغير الجازم فهي تنزيهية (٢). والمكروه تنزيهاً إلى الحلّ أقرب، والمكروه تحريماً إلى الحرمة أقرب، وتعاد الصلاة مع كونها صحيحة لترك واجب وجوباً، وتعاد استحباباً بترك غيره، قال في التجنيس كل صلاة أديت مع الكراهة فإنّها تعاد لا على وجه الكراهة، وقوله عليه السلام: «لا يصلّي بعد صلاة مثلها»، تأويله النهي عن الإعادة بسبب الوسوسة فلا يتناول الإعادة بسبب الكراهة ذكره صدر الإسلام البزدوي في الجامع الصغير (يكره للمصلي سبعة وسبعون شيئاً) تقريباً لا تحديداً (ترك واجب أو سنّة عمداً) صدر بهذا؛ لأنّه لما بعده كالأمر الكلي المنطبق على جزئيات كثيرة كترك الاطمئنان في الأركان وكمسابقة الإمام لما فيها من الوعيد على ما في الصحيحين: «أَمَا يخشي أحدكم إذا رفع رأسه قبل الإمام أن يجعل الله رأسه رأس حمار أو يجعل الله صورته صورة حمار»، وكمجاوزة اليدين الأذنين وجعلهما تحت المنكبين وستر القدمين في السجود عمداً للرجال (كعبثه بثوبه وبدنه)؛ لأنّه ينافي الخشوع الذي هو روح الصلاة فكان مكروهاً لقوله تعالى: ﴿قَدْ أَفْلُحَ الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ هُمْ في صَلَاتِهِمْ خَاشَعُونَ﴾[الْجُؤْنُونَكَ : ١-٢] وقوله صلّى الله عليه وسلّم: «إنّ الله تعالى كره لكم العبث في الصلاة، والرفث في الصيام، والضحك عند المقابر»، ورأى عليه الصلاة والسلام رجلاً يعبث بلحيته في الصلاة فقال: «لو خشع قلبه لخشعت جوارحه»، والعبث عمل لا فائدة فيه ولا حكمة تقتضيه، والمراد بالعبث هنا فعل ما ليس من أفعال الصلاة؛ لأنّه ينافيها (وقلب الحصى إلاّ للسجود مرة) قال جابر بن عبد الله سألت النّبي صلّى الله عليه وسلّم عن مسح الحصى فقال: «واحدة ولأنْ تمسك عنها خير لـك من مئـة ناقـة سـود الحدق»، (وفرقعة الأصابع) ولو مرة وهو غمزها أو مدّها حتّى تصوت لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «لا تفرقع أصابعك وأنت في الصلاة»، (وتشبيكها) لقول عمر فيه تلك صلاة المغضوب عليهم (والتخصر)؛ لأنّه نهي عنه في الصلاة، وهو أن يضع يده على خاصرته وهو أشهر وأصحّ تأويلاتها لما فيه من ترك سنّة أخذ اليدين والتشبه بالجبابرة (والالتفات بعنقه) لا بعينه لقول عائشة رضي الله عنها: «سألت رسول الله صلّى الله عليه وسلّم عن التفات

<sup>(</sup>١) **قوله**: [ظنيّاً] أي: شرعاً. ط. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [فهي تنزيهية] كقول عمر رضي الله عنه لمن رآه يصلّي في ثياب البذلة: أرأيت لو كنت أرسلتك إلى بعض الناس أكنت تمرّ في ثيابك هذه؟ فقال: لا، فقال عمر: الله أحقّ أن تتزيّن له. ط.

و والاقعاء وافتراش ذراعيه وتشمير كميه عنهما وصلاته في السراويل مع قدرته على لبس القميص ورد السلام بالإشارة والتربع بلا عذر وعقص شعره والاعتجار وهو شد الرأس بالمنديل وترك وسطها مكشوفا وكف ثوبه وسدله.....

الرجل في الصلاة فقال هو اختلاس الشيطان من صلاة العبد»، رواه البخاري، وقوله صلّى الله عليه وسلّم: «لا يـزال الله مقبلاً على العبد وهو في صلاته ما لم يلتفت فإن التفت انصرف عنه»، ويكره أن يرمى بزاقه إلا أن يضطر فيأخذه بثوبه أو يلقيه تحت رجله اليسرى إذا صلى خارج المسجد، لما في البخاري أنّه عليه الصلاة والسلام قال: «إذا قام أحدكم إلى الصلاة فلا يبصق أمامه فإنماً يناجي الله تعالى ما دام في مصلاه و لا عن يمينه فإن عن يمينه ملكين وليبصق عن يساره أو تحت قدمه»، وفي رواية: «أو تحت قدمه اليسرى»، وفي الصحيحين: «البزّاق في المسجد خطيئة وكفارتها دفنها»، (و) كره (الإقعاء) وهو أن يضع أليتيه على الأرض وينصب ركبتيه لقول أبي هريرة رضي الله عنه: «نهاني رسول الله عن نقر كنقر الديك وإقعاء كإقعاء الكلب والتفات كالتفات الثعلب»، (وافتراش ذراعيه) لقول عائشة رضي الله عنها: «كان النّبي صلّي الله عليه وسلّم ينهي عن عقبة الشيطان وأن يفترش الرجل ذراعيه افتراش السبع»، رواه البخاري، وعقبة الشيطان الإقعاء (وتشمير كميه عنهما) للنهي عنه لما فيه من الجفاء المنافي للخشوع (وصلاته في السراويل) أو في إزار (مع قدرته على لبس القميص) لما فيه من التهاون والتكاسل وقلة الأدب، والمستحب للرجل أن يصلّي في ثلاثة أثواب إزار وقميص وعمامة، وللمرأة في قميص وخمار ومقنعة (وردّ السلام بالإشارة)؛ لأنّه سلام معنى وفي الذخيرة لا بأس للمصلّي أن يجيب المتكلّم برأسه ورد الأثر به عن عائشة رضى الله عنها ولا بأس بأن يكلُّم الرجل المصلِّي ﴿فَنَادَتْهُ الْمَلآئكَةُ وَهُو قَائمٌ يُصلِّي في الْمحْرَابِ﴾ [ أَلْكَمْبَانِينَ : ٣٩] الآية (والتربع بلا عذر) لترك سنّة القعود وليس بمكروه خارجها؛ لأنّ جلّ قعود النّبي صلَّى الله عليه وسلَّم كان التربع، وكذا عمر بن الخطاب رضي الله عنه وهو إدخال الساقين في الفخـذين فـصارت أربعة **(وعقص شعره)** وهو شدّه على القفا أو الرأس؛ لأنّه صلّى الله عليه وسلّم مرّ برجل يصلّي وهو معقوص الشعر فقال: «دع شعرك يسجد معك»، (و) يكره (الاعتجار وهو شدّ الرأس بالمنديل) أو تكوير عمامته على رأسه (وترك وسطها مكشوفاً)، وقيل أن ينتقب بعمامته فيغطى أنفه لنهى النّبي صلّى الله عليه وسلّم عن الاعتجار في الصلاة (وكفّ ثوبه) أي: رفعه بين يديه أو من خلفه إذا أراد السجود، وقيل أن يجمع ثوبه ويشدّه في وسطه لما فيه من التجبّر المنافي للخشوع لقوله صلّي الله عليه وسلّم: «أمرت أن أسجد على سبعة أعظم وأن لا أكـف شـعراً و لا ثوباً»، متفق عليه (و) يكره (سدله(١) تكبّراً وتهاوناً و بالعذر .....

<sup>(</sup>١) قوله: [سدله] أي: سدل المصلّي ثوبه. وهو في اللغة: الإرخاء والإرسال. وفي الشرع: الإرسال بدون لبس معتاد، وهذا إذا كان بغير عذر. أمّا بالعذر كبرد وحرّ شديدين فلا يكره. ط. ١٢

والاندراج فيه بحيث لا يخرج يديه وجعل الثوب تحت إبطه الأيمن وطرح جانبيه على عاتقه المراقع المراقع والقيام وإطالة الركعة الأولى في التطوع وتطويل الثانية على الأولى في المراقع واحدة من الفرض وقراءة سورة فوق التي قرأها......

لا يكره وهو أن يجعل الثوب على رأسه وكتفيه (١) أو كتفيه فقط، ويرسل جوانبه من غير أن يضمّها لقول أبي هريرة رضي الله عنه أنّه عليه الصلاة والسلام نهي عن السدل وأن يغطي الرجل فاه، فيكره التلثّم وتغطية الأنـف والفـم في الصلاة؛ لأنّه يشبه فعل المحوس حال عبادتهم النيران، ولا كراهة في السدل خارج الصلاة على الصحيح (و) يكره (الاندراج فيه (٢)) أي: الثوب (بحيث لا) يدع منفذاً (يخرج يديه) منه وهي الاشتمالة الصماء قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: «إذا كان لأحدكم ثوبان فليصل فيهما فإن لم يكن له إلاّ ثوب فليتزر به ولا يشتمل اشتمالة اليهود»، (و) يكره (جعل الثوب تحت إبطه الأيمن وطرح جانبيه على عاتقه الأيسر) أو عكسه؛ لأنَّ ستر المنكبين مستحبّ في الصلاة، فيكره تركه تنزيهاً بغير ضرورة (والقراءة في غير حالة القيام) كإتمام القراءة حالة الركوع، ويكره أن يأتي بالأذكار المشروعة في الانتقالات بعد تمام الانتقال؛ لأنَّ فيه خللين تركه في موضعه وتحصيله في غيره (و) يكره (إطالة الركعة الأولى في) كلّ شفع من (التطوّع) إلاّ أن يكون مرويّاً عن النّبي صلّى الله عليه وسلّم أو مأثوراً عن صحابي كقراءة «سبّح» . و «قل يا أيّها الكافرون» . و «قبل هبو الله أحد» . في البوتر فإنّه من حيث القراءة ملحق بالنوافل، وقال الإمام أبو اليسر لا يكره؛ لأنّ النوافل أمرها أسهل من الفرض (و) يكره (تطويل) الركعة (الثانية على) الركعة (الأولى) بثلاث آيات فأكثر لا تطويل الثالثة؛ لأنّه ابتداء صلاة نفل (في جميع الصلوات) الفرض بالاتفاق، والنفل على الأصحّ إلحاقاً له بالفرض فيما لم يرد فيه تخصيص من التوسعة. (و) يكره (تكرار السورة في ركعة واحدة من الفرض) وكذا تكرارها في الركعتين إن حفظ غيرها وتعمده لعدم وروده فإن لم يحفظه و جب قراءتها لو جوب ضمّ السورة للفاتحة وإن نسبي لا يترك لقوله صلّى الله عليه و سلّم: «إن افتتحتَ سورة فاقرأها على نحوها»، وقيّد بالفرض؛ لأنّه لا يكره التكرار في النفل؛ لأنّ شأنه أوسع؛ لأنّه صلَّى الله عليه وسلم قام إلى الصباح بآية واحدة يكررها في تهجّده وجماعة من السلف كانوا يُحْيُوْنَ ليلتهم بآية العذاب أو الرحمة أو الرجاء أو الخوف (و) يكره (قراءة سورة فوق التي قرأها) قال ابن مسعود رضي الله عنه: «من قرأ القرآن منكوساً فهو منكوس»، وما شرع لتعليم الأطفال إلاّ ليتيسر الحفظ بقصر السور وإذا قرأ في الأولى «قل أعوذ بربّ

<sup>(</sup>۱) قوله: [رأسه وكتفيه] المراد بالثوب هنا الطيلسان، المعروف بزماننا بالحطة الذي يجعل على الرأس إذا لم يـدره على عنقـه فهو مكروه. الهدية العلائية، بتصرّف. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [والاندراج فيه] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: الظاهر أن النهي ارشادي حذرا عن عدو من إنسان أو حيوان، فلا يفيد التحريم فليحرر، والله تعالى أعلم. ١٢ ("جد الممتار"، ٣٧١/٢)

وفصله بسورة بين سورتين قرأهما في ركعتين وشم طيب وترويحه بثوبه أو مروحة مرة أو مرتين وتحويل أصابع يديه أو رجليه عن القبلة في السجود وغيره وترك وضع اليدين على الركبتين في الركوع والتثاؤب وتغميض عينيه.....

الناس» لا عن قصد يكرّرها في الثانية ولا كراهة فيه حذراً عن كراهة القراءة منكوسة، ولو حتم القرآن في الأولى يقرأ من البقرة في الثانية لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «حير الناس الحال المرتحل»، يعني الخاتم المفتتح (و) يكره (فصله بسورة بين سورتين قرأهما في ركعتين) لما فيه من شبهة التفضيل والهجر، وقال بعضهم لا يكره إذا كانت السورة طويلة (۱) كما لو كان بينهما سورتان قصيرتان (۱) ويكره الانتقال لآية من سورتها ولو فصل بآيات والجمع بين سورتين بينهما سور أو سورة، وفي الخلاصة لا يكره هذا في النفل (و) يكره (شم طيب) قصداً (۱) لأنّه ليس من فعل الصلاة (و) يكره (ترويحه) أي: حلب الروح بفتح الراء نسيم الريح (بثوبه أو مروحة) بكسر الميم وفتح الواو (مرة أو مرتين)؛ لأنّه ينافي الخشوع، وإن كان عملاً قليلاً (و) يكره (تحويل أصابع يديه أو رجليه عن القبلة في السجود) لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «فُليوجه من أعضائه إلى القبلة ما استطاع»، (و) في (غيره) أي: السجود لما فيه من إزالتها عن الموضع المسنون (و) يكره (ترك وضع اليدين على الركبين في الركوع) وترك وضعهما على الفخذين فيما بين السجدتين وفي حال التشهد وترك وضع اليدين على البسار حال القيام بتركه السنة (و) يكره (التثاؤب)؛ لأنّه من التكاسل والامتلاء فإن غلبه فليكظم ما استطاع، ولو بأخذ شفته بسنه وبوضع ظهر يمينه أو كمه في القيام ويساره في غيره لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «إنّ الله يحب العطاس ويكره التثاؤب فإذا قام أحدكم فليردّه ما استطاع ولا يقول هاه هاه فإنّما ذلكم من الشيطان يضحك منه»، وفي رواية: «فليمسك يده على فمه فإنّ الشيطان يدخل فيه»، (و) يكره (تغميض عينيه أي إلاّ لمصلحة لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «إذا قام أحدكم في الصلاة فلا يغمض عينيه»؛ لأنّه يفوت النظر للمحل المندوب ولكل عضو وطرف حظّ من العبادة وبرؤية ما يفوت في الصلاة في المسلود وطرف حظّ من البيون النفوت ولكوبة ما يفوت

<sup>(</sup>١) قوله: [كانت السورة طويلة]؛ لأنّها بمنزلة سورتين قصيرتين. ط. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [قصيرتان] هذا هو الأصحّ. ط. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [قصداً] كأن يدلك موضع سجوده بطيب أو يضع ذا رائحة طيّبة عند أنفه في موضع السجود ليستنشقه. ١٢

قوله: [ويكره تغميض عينيه] وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: ولعل التحقيق أن بخشية فوات الخشوع تزول الكراهة، وبتحققه يحصل الاستحباب والله تعالى أعلم. وقال في مقام آخر: ثم هو إن ثبت كان مقتصرا على كراهة التغميض حالة القيام، أما الركوع والسجود والقعود فيندب النظر فيها إلى القدم والأرنبة والحجر، ولم يثبت كونه سنة وإنما عدوه من الآداب، وما يلزم منه ترك فضيلة فلا يحكم بكراهته، بل لا بد لها من دليل خاص... إلخ. ١٢ ("جد الممتار"، ٢١-٣٥١-٣٦١)

ورفعهما للسماء والتمطي والعمل القليل وأخذ قملة وقتلها وتغطية أنفه وفمه ووضع شيء في فمه يمنع القراءة المسنونة والسجود على كور عمامته وعلى صورة والاقتصار على الجبهة بالاعذر بالأنف والصلاة في الطريق والحمام وفي المخرج وفي المقبرة وارض الغير بالا رضاه وقريبا من نجاسة ومدافعا لأحد الأخبين أو الريح ومع نجاسة غير مانعة......

الخشوع ويفرق الخاطر ربّما يكون التغميض أولى من النظر (و) يكره (رفعهما للسماء(١)) لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «ما بال أقوام يرفعون أبصارهم إلى السماء لينتهُنّ أو لتُخطفن أبصارهم»، (والتمطيي)؛ لأنّه من التكاسل (والعمل القليل) المنافي للصلاة وأفراده كثيرة كنتف شعرة، ومنه الرمية عن القوس مرة في صلاة الخوف كالمشي في صلاته (و) منه (أخذ قملة وقتلها) من غير عذر فإن كانت تشغله بالعض كنملة وبرغوث لا يكره الأخذ ويحترز عن دمها، لقول الإمام الشافعي رحمه الله تعالى بنجاسة قشرها ودمها ولا يجوز عندنا إلقاء قشرها في المسجد (وتغطية أنفه وفمه(٢)) لما روينا (و) يكره (وضع شيء) لا يذوب (في فمه) وهو (يمنع القراءة المسنونة) أو يشغل باله كذهب ويكره (السجود على كور عمامته) من غير ضرورة حر أو برد أو خشونة أرض، والكور دور من أدوارها بفتح الكاف إذا كان على الجبهة؛ لأنّه حائل لا يمنع السجود أمّا إذا كان على الرأس وسجد عليه ولم تصب جبهته الأرض لا تصحّ صلاته وكثير من العوام يفعله (و) يكره السجود (على صورة) ذي روح؛ لأنّه يشبه عبادتها (و) يكره (الاقتصار على الجبهة) في السجود (بلا عذر بالأنف) لترك واجب ضمّ الأنف تحريماً (و) تكره (الصلاة في الطريق) لشغله حقّ العامة ومنعهم من المرور (و) في (الحمام وفي المخرج) أي: الكنيف (و) تكره الصلاة (في المقبرة)؛ وأمثالها لأنَّ رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم نهي أن يصلَّى في سبعة مواطن في المزبلة والمجزرة والمقبرة وقارعة الطريق وفي الحمام ومعاطن الإبل وفوق ظهر بيت الله، ولا يصلِّي في الحمام إلاّ لضرورة خوف فوت الوقت لإطلاق الحديث، ولا بأس بالصلاة في موضع خلع الثياب و جلوس الحمامي (و) تكره في (أرض الغير بلا رضاه) وإذا ابتلى بالصلاة في أرض الغير وليست مزروعة أو الطريق إن كانت لمسلم صلَّى فيها وإن كانت لكافر صلَّى في الطريق (و) أداؤها (قريباً من نجاسة)؛ لأنَّ ما قرب من الشيء له حكمه وقد أمرنا بتجنّب النجاسات ومكانها (ومدافعاً لأحد الأخبثين) البول والغائط (أو الريح) ولو حدث فيها لقوله صلّى الله عليه وسلَّم: «لا يحلُّ لأحد يؤمن بالله واليوم الآخر أن يصلَّى وهو حاقن حتّى يتخفَّف»، (**ومع نجاسة غير مانعـة**) تقدّم

<sup>(</sup>۱) قوله: [ورفعهما للسماء] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول وينبغي أن يكره رفعه إلى السماء تحريما للنهي الشديد وصحيح الوعيد. ١٢ ("جد الممتار"، ٣٥٩/٢)

<sup>(</sup>٢) قوله: [وتغطية أنفه وفمه] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن نقالا عن رد المحتار: إن المصنف عدّه في المكروهات التحريمية. ١٢ ("جد الممتار"، ٣٦٠/٢)

إلا إذا خاف فوت الوقت أو الجماعة، وإلا ندب قطعها والصلاة في ثياب البذلة ومكشوف الرأس لا للتذلل والتضرع وبحضرة طعام يميل إليه وما يشغل البال ويخل بالخشوع وعد الآي والتسبيح باليد وقيام الإمام في المحراب.....

بيانها سواء كانت بثوبه أو بدنه أو مكانه حروجاً من الخلاف (إلا إذا خاف فوت الوقت أو) فوت (الجماعة) فحينئذ يصلى بتلك الحالة؛ لأنَّ إخراج الصلاة عن وقتها حرام والجماعة مؤكَّدة أو واجبة (وإلاّ) أي: وإن لم يخف الفوت (ندب قطعها) وقضيّة قوله عليه الصلاة والسلام: «لا يحلّ» وجوب القطع للإكمال (و) تكره (الصلاة في ثياب البذلة) بكسر الباء وسكون الذال المعجمة ثوب لا يصان عن الدنس ممتهن، وقيل ما لا يذهب به إلى الكبراء ورأى عمر رضى الله عنه رجلاً فعل ذلك فقال: أرأيت لو كنت أرسلتك إلى بعض الناس أكنت تمر في ثيابك هـذه ؟ فقال: لا . فقال عمر رضي الله عنه: الله أحقّ أن تتزيّن له (و) تكره وهو (**مكشوف الرأس**) تكاسلاً لتـرك الوقـار (لا للتذلّل والتضرّع) وقال في التجنيس ويستحبّ له ذلك قال الجلال السيوطي رحمه الله اختلفوا في الخشوع هل هو من أعمال القلب كالخوف أو من أعمال الجوارح كالسكون أو هو عبارة عن المجموع قال الرازي الثالث أولى، وعن على رضى الله عنه الخشوع في القلب وعن جماعة من السلف الخشوع في الصلاة السكون فيها، وقال البغوي الخشوع قريب من الخضوع إلا أن الخضوع في البدن والخشوع في البدن والبصر والصوت (و) تكره (بحضرة طعام (۱) يميل) طبعه (إليه) لقوله صلّى الله عليه وسلم: «لا صلاة بحضرة طعام و لا هو يدافعه الأخبثان»، رواه مسلم، وما في أبي داود: «لا تؤخّر الصلاة لطعام ولا لغيره»، محمول على تأخيرها عن وقتها لصريح قوله صلّى الله عليه وسلم: «إذا وضع عَشاء أحدكم وأقيمت الصلاة فابدؤوا بالعشاء ولا يعجل حتّى يفرغ منه»، رواه الشيخان، وإنّما أمر بتقديمه لئلا يذهب الخشوع باشتغال فكره به (و) تكره بحضرة كلّ (ما يشغل البال) كزينة (و) بحضرة ما (يخل بالخشوع) كلهو ولعب ولذا نهى النّبي صلّى الله عليه وسلّم عن الإتيان للصلاة سعياً بالهرولة ولم يكن ذلك مراداً بالأمر بالسعى للجمعة بل الذهاب بالسكينة والوقار (و) كذا يكره (عد الآي) جمع الآية وهي الجملة المقدّرة من القرآن وتطلق بمعنى العلامة (و) عد (التسبيح) وقوله (باليد) قيّد لكراهة عد الآي والتسبيح عند أبي حنيفة رحمه الله تعالى خلافاً لهما بأن يكون بقبض الأصابع، ولا يكره الغمز بالأنامل في موضعها ولا الإحصاء بالقلب اتفاقاً كعدد تسبيحه في صلاة التسبيح وهي معلومة وباللسان مفسد اتفاقاً، ولا يكره خارج الصلاة في الصحيح (و) يكره (قيام الإمام) بحملته (في المحراب) لا قيامه خارجه وسجوده فيه - سمّى محراباً؛ لأنّه يحارب

<sup>(</sup>۱) قوله: [بحضرة طعام] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: جاز ترك الجماعة لحضور طعام يبرد وتذهب لذته. ١٢ ("جد الممتار"، ٣٧٣/٢)

أو على مكان أو الأرض وحده والقيام خلف صف فيه فرجة ولبس ثوب فيه تصاوير وأن يكون فوق رأسه أو خلفه أو بين يديه أو بحذائه صورة إلا أن تكون صغيرة أو مقطوعة الرأس أولغير ذي روح وأن يكون بين يديه تنور أو كانون فيه جمر أو قوم نيام ومسح الجبهة من تراب لا يضره في خلال الصلاة وتعيين سورة......

النفس والشيطان بالقيام إليه – والكراهة لاشتباه الحال على القوم (١)، وإذا ضاق المكان فلا كراهة (أو) قيام الإمام (على مكان) بقدر ذراع على المعتمد، وروي عن أبي يوسف قامة الرجل الوسط واحتاره شمس الأثمّة الحلواني (أو) على (الأرض وحده) – قيد للمسألتين – فتنتفي الكراهة بقيام واحد معه للنهي عنهما به ورد الأثر (و) يكره القيام (خلف صف فيه فرجة) للأمر بسد فرحات الشيطان ولقوله صلى الله عليه وسلم: «من سد فرحة من الصف كتب له عشر حسنات ومحي عنه عشر سيّئات ورفع عنه عشر درجات»، (ولبس ثوب فيه تصاوير) ذي روح؛ لأنّه لأنه يشبه حامل الصنم (و) يكره (أن يكون فوق (١) رأسه أو خلفه أو بين يديه أو بحدائه صورة) حيوان؛ لأنّه يشبه عبادتها وأشدها كراهة أمامه ثمّ فوقه ثمّ يمينه ثمّ يساره ثمّ خلفه (إلاّ أن تكون صغيرة) بحيث لا تبدو للقائم إلاّ بتأمّل كالتي على الدينار؛ لأنّها لا تعبد عادة، ولو صلّى ومعه دراهم عليها تماثيل ملك لا بأس به؛ لأنّ هذا يصغر عن البصر (أو) تكون كبيرة (مقطوعة الرأس)؛ لأنّها لا تعبد بلا رأس (أو) تكون (لغير ذي روح) كالشحر؛ لأنّها لا تعبد، وإذا رأى صورة في بيت غيره يجوز له محوها وتغييرها (و) يكره (أن يكون بين يديه) أي: المصلّي (تنور أو كانون فيه جمر)؛ لأنّه يشبه المحوس في حال عبادتهم لها لا شمع وقنديل وسراج في الصحيح؛ لأنّه لا يشبه التعبد (أو) يكون بين يديه (قوم نيام) يخشى خروج ما يضحك أو يخحل أو يؤذي أو يقابل وجهاً وإلاّ فلا كراهة؛ لأن عائشة رضي الله عنها قالت كان رسول الله على على الله عليه وسلّم يصلّي صلاة الليل كلّها وأنا معترضة بينه وبين القبلة فإذا أراد أن يوتر أيقظني فأوتر، (و) يكره (مسح الجبهة من تراب لا يضرّه في خلال الصلاة)؛ لأنه نوع عبث، وإذا ضره لا بأس به في الصلاة و بعد الفراغ وكذا مسح العرق (و) يكره (تعيين سورة) غير الفاتحة؛ لأنها عبث، وإذا ضره لا بأس به في الصلاة و بعد الفراغ وكذا مسح العرق (و) يكره (تعيين سورة) غير الفاتحة؛ لأنها

<sup>(</sup>۱) قوله: [لاشتباه الحال على القوم] للكراهة طريقان: أحدهما التشبيه بأهل الكتاب،؛ لأنّهم يخصّون إمامهم بمكان وحده، والثانية: اشتباه الحال على من عن يمينه ويساره والتقدّم شُرِعَ للتبيين على القوم ليظهر حاله، ولو كان الطاق مشبكاً بحيث لا يخفى حال القيام فيه لا يكره. إمداد. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [وأن يكون فوق... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: فتعليق أمثال صور النصف أو وضعها في القزازات وتزيين البيت بها كما هو متعارف عند الكفرة والفسقة كل ذلك مكروه تحريما ومانع عن دخول الملائكة وإن لم تكره الصلاة ثم تحريما، بل تنزيها، كما بيناه على هامش الفتح، فهذا هو التحقيق وبالله التوفيق، فعض عليه بالنواجذ. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٦٦/٢)

#### لا يقرأ غيرها إلا ليسر عليه أو تبركا بقراءة النبي صلى الله عليه وسلم.......

متعيّنة وجوباً وكذا المسنون المعين وهذا بحيث (لا يقرأ غيرها) لما فيه من هجر الباقي (إلاّ ليسر عليه أو تبرّكا بقراءة النّبي صلّى الله عليه وسلّم) فلا يكره، ويستحبّ اقتداؤه بقراءة النّبي صلّى الله عليه وسلّم كـ«السجدة» و«هل أتى» بفجر الجمعة أحياناً، وقد ذكرنا في "الأصل" جملة من السور التي قرأ بها النّبي صلّى الله عليه وسلّم مسندة وهذه أصولها: فممّا جاء في الصبح: كان يقرأ في الصبح بـ«يس» . كان يقرأ في الصبح بالواقعة ونحوها من السور . قرأ في الصبح بسورة الروم . كان في سفر فصلِّي الغداة فقرأ فيها «قل أعوذ بربِّ الفلق» و«قل أعوذ بربّ الناس» وصلَّى بهم الفحر بأقصر سورتين من القرآن وأوجز فلمَّا قضي الصلاة قال له معاذ يـا رسـول الله صـلَّيت صـلاة مـا صلَّيت مثلها قطُّ قال أما سمعت بكاء الصبيّ خلفي في صفّ النساء أردت أن أفرغ له أمّه . قرأ في الصبح «إذا زلزلت» . صلَّى الصبح بمكة فاستفتح سورة المؤمنين حتَّى جاء ذكر هارون وموسى فركع . كـان يقـرأ في الفجـر «ق والقرآن المحيد» . كان لا يقرأ في الصبح بدون عشرين آية ولا يقرأ في العشاء بدون عشر آيات، وممّا جاء في صلاة الظهر والعصر: كان رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم يقرأ في الظهر «والليل إذا يغشي» وفي العصر نحو ذلك وفي الصبح أطول من ذلك . كان يقرء في الصبح بـ «سبّح اسم ربّك الأعلى (١)» وفي الظهر بأطول من ذلك كان يقرأ في الظهر والعصر بـ«والسماء ذات البروج» و«والسماء والطارق» ونحوهما من السور . كان يصلّي بنا الظهر فنسمع منه الآية بعد الآية من سورة لقمان والذاريات . صلّى الظهر فسجد فظننّا أنّه قرأ تنزيل السجدة . كان يقرأ في الظهر والعصر «سبّح اسم ربّك الأعلى» و«هل أتـاك حـديث الغاشـية» . صـلّى بهـم الهـاجرة فرفـع صـوته وقـرأ «والشمس وضحاها» و«والليل إذا يغشي» فقال له أبي بن كعب يا رسول الله أمرت في هذه الصلاة بشيء ؟ فقال لا ولكنّي أردت أن أوقت لكم، وممّا حاء في المغرب: صحّ عن النّبي صلّى الله عليه وسلّم أنّه قرأ في المغرب بالأعراف . كان يقرأ في المغرب سورة الأنفال . كان يقرأ بهم في المغرب «الذين كفروا وصدّوا عن سبيل الله» . آخر صلاة صلاّها رسول الله صلّى الله عليه وسلّم المغرب فقرأ في الركعة الأولى بـ«سبّح اسـم ربّـك الأعلى» وفي الثانية بـ«قل يا أيّها الكافرون» . قرأ في صلاة المغرب بـ«التين والزيتون» . قرأ في المغرب «حـم الـدخان» . صلّي المغرب فقرأ «القارعة». كان يقرأ في صلاة المغرب ليلة الجمعة «قل يا أيّها الكافرون» و «قل هو الله أحد» وكان يقرأ في صلاة العشاء الآخرة ليلة الجمعة بسورة الجمعة والمنافقين وممّا جاء في العشاء منه هذا القريب. وعن جبير بن مطعم سمعت النّبي صلّي الله عليه وسلّم يقرأ في العشاء بـ«التين والزيتون» . عن أبي رافع قال صلّيت مع أبي

<sup>(</sup>۱) قوله: [سبّح اسم ربّك الأعلى] لعلّ المؤلّف، والله أعلم وقع في سهو أو سبق قلم فقلب الحديث والصواب في ذلك: مارواه مسلم في كتاب الصلاة، باب القراءة في الصبح: أنّ النّبي صلّى الله تعالى عليه وسلّم كان يقرأ في الظهر بـ سبّح اسم ربّك الأعلى وفي الصبح بأطول من ذلك، وأحمد في مسنده، ١٢٨٨٨. ١٢

#### · وترك اتخاذ سترة في محل يظن المرور فيه بين يدي المصلي.

هريرة العتمة فقرأ «إذا السماء انشقّت» فسجد فقلت له فقال سجدت خلف أبي القاسم صلّى الله عليه وسلّم. كان النّبي صلّى الله عليه وسلّم يقرأ في العشاء الآخرة بـ«السماء ذات البروج» و«والسماء والطارق» كان يأمر بالتخفيف ويؤمّنا بالصافات. عن ابن عمر قال ما من المفصّل سورة صغيرة ولا كبيرة إلاّ سمعت النّبي صلّى الله عليه وسلّم يؤمّ بها الناس في الصلاة المكتوبة انتهى ما نقلناه عن الجلال السيوطي رحمه الله تعالى ليقتدي به من يحافظ على ما بغه من السنة الشريفة، وقد علمت التفصيل في القراءة من المفصّل في الأوقات عندنا والله تعالى الموفّق (و) يكره (ترك اتخاذ سترة في محلّ يظنّ المرور فيه بين يدي المصلّي) لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «إذا صلّى أحدكم فليصل إلى سترة ولا يدع أحداً يمرّ بين يديه»، وسواء كان في الصحراء أو غيرها احترازاً عن وقوع المار في الإثم ولذا عقبّناه ببيانها فقلنا.

### ◄ فَصِلُ: في اتخاذ اليا خَ چَرَاقِيلِيَا کَ ﴿ خَ مِرَاقِيلِيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

## فَصَلُّ: فِي اتخاذ السُّترة

إذا ظن مروره يستحب له أن يغرز سترة تكون طول ذراع فصاعدا في غلظ الإصبع والسنة أن يقرب منها ويجعلها على أحد حاجبيه ولا يصمد إليها صمدا وإن لم يجد ما ينصبه فليخط خطا طولا وقالوا بالعرض مثل الهلال

(فصل في اتخاذ السترة ودفع المار بين يدي المصلّى إذا ظنّ) أي: مريد الصَّلاة (مروره) أي: المارّ (يستحبّ له) أي: مريد الصَّلاة (أن يغرز سترة) لما روينا، ولقوله صلّى الله عليه وسلّم ليستتر أحدكم ولو بسهم (وأن تكون طول ذراع فصاعداً (١٠)؛ لأنه سئل رسول الله صلّى الله عليه وسلّم عن سترة المصلّى فقال مثل مؤخرة الرحل بضمّ الميم وهمزة ساكنة وكسر الخاء المعجمة العود الذي في آخر الرحل يحاذي رأس الراكب على البعير وتشديد الخاء خطا وفسّرت بأنها ذراع فما فوقه (**في غلظ الإصبع**) وذلك أدناه؛ لأنّ ما دونه ربما لا يظهر للناظر فلا يحصل المقصود منها (والسنّة أن يقرب منها(٢)) لقول النّبي صلّى الله عليه وسلّم: «إذا صلّى أحدكم إلى سترة فليدنَ منها لا يقطع الشيطان عليه صلاته»، (ويجعلها على) جهة (أحد حاجبيه ولا يصمد إليها صمداً) لما روي عن المقداد رضى الله عنه أنّه قال: «ما رأيت رسول الله يصلّى إلى عمود ولا شجرة إلاّ جعله على حاجبه الأيمن أو الأيسر »، و لا يصمد صمداً أي: لا يقابله مستوياً مستقيماً بل كان يميل عنه (وإن لم يجد ما ينصبه (٢)) منع جماعة من المتقدمين الخط وأجازه المتأخرون؛ لأنَّ السنَّة أولى بالاتباع لما روي في السنن عن النَّبي صلَّى الله عليه وسـلّم أنّه قال إن لم يكن معه عصاً (فليخط خطا) فيظهر في الجملة إذ المقصود جمع الخاطر بربط الخيال<sup>(٤)</sup> به كيلا ينتشر و يجعله إمّا (طولاً) بمنزلة الخشبة المغروزة أمامه (و) إما كما (قالوا) أيضاً يجعله (بالعرض مثل الهلال) وإذا

قوله: [تكون طول ذراع فصاعداً... إلخ] وهو ما اختاره الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن. ("الفتاوي الرضوية" (1) المخرجة، ٢٢/٤٧٤)

قوله: [والسنة أن يقرب منها] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: الظاهر أن السترة سنة مستقلة فإن المصلي إذا كان يصلى إلى أسطوانة بينه وبينها عشرة أذرع مثلا فمر مار خلفها لم يأثم فدنو السترة غير شرط. ١٢ ("جد الممتار"، ٣٥١/٢ ملخصاً)

قوله: [وإن لم يجد ما ينصبه] قال العلامة الشامي رحمه الله: وإذا كان معه عصاً لا تقف على الأرض بنفسها، فأمسكها بيده ومر من خلفها، هل يكفي ذلك؟ قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: قلت: والظاهر أن لا، لأنه إذا كان يمسك العصا بيده كان العصا تابعا له، فلا يجعل ساتراً كثياب المار، فافهم. ١٢ ("جد الممتار"، ٣٥١/٢)

قوله: [بربط الخيال] أي: حيال المصلّى، أي: قوّته المحيّلة أي: فيقل فكره، بخلاف ما إذا عدمت فيتبع البصر فيكثر الفكر. ط. ١٢ (٤)

إلى والمستحب ترك دفع المار ورخص دفعه بالإشارة أو بالتسبيح وكره الجمع بينهما ويدفعه برفع الصوت بالقراءة وتدفعه بالإشارة أو التصفيق بظهر أصابع اليمنى على صفحة كف اليسرى ولا ترفع صوتها لأنه فتنة ولا يقاتل المار وما ورد به مؤول بأنه كان والعمل مباح وقد نسخ.

كانت الأرض صلبة يلقي ما معه طولاً كأنه غرز ثمّ سقط، هكذا اختاره الفقيه أبو جعفر رحمه الله تعالى وقال هشام حجمت مع أبي يوسف وكان يطرح بين يديه السوط وسترة الإمام سترة "ألمن خلفه؛ لأنّ النّبي صلّى الله عليه وسلّم صلّى بالأبطح إلى عنزة ركزت له ولم يكن للقوم سترة . العنزة (أن عصاً ذات زج حديد في أسفلها (و) إذا اتخذها أو لم يتخذ كان (المستحبّ ترك دفع المارّ)؛ لأنّ مبنى الصلاة على السكون والأمر بالدرء في الحديث لبيان الرخصة كالأمر بقتل الأسودين في الصلاة (و) لذا (رخص دفعه (بالتسبيح) أي: المار (بالإشارة) بالرأس أو العين أو غيرهما كما فعل النّبي صلّى الله عليه وسلّم: «إذا غيرهما كما فعل النّبي صلّى الله عليه وسلّم بولدي أمّ سلمة (أو) دفعه (بالتسبيح) لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «إذا نابت أحدكم نائبة في الصلاة فليسبّح»، (وكره الجمع بينهما) أي: بين الإشارة والتسبيح؛ لأنّ بأحدهما كفاية بظهر أصابع) يدها (اليمنى على صفحة كفّ اليسرى)؛ لأنّ لهنّ التصفيق (ولا ترفع صوتها) بالقراءة والتسبيح بظهر أصابع) يدها (اليمنى على صفحة كفّ اليسرى)؛ لأنّ لهنّ التصفيق (أولا ترفع صوتها) بالقراءة والتسبيح وسلّم: «إذا كان أحدكم يصلّي فلا يدع أحداً يمرّ بين يديه وليدراً ما استطاع فإن أبى فليقاتله إنّما هو شيطان (هو مسّم: «إذا كان أحدكم يصلّي فلا يدع أحداً يمرّ بين يديه وليدراً ما استطاع فإن أبى فليقاتله إنّما هو شيطان (هادم)»،

<sup>(</sup>۱) قوله: [سترة الإمام سترة... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: هذا لإطلاقه رد على عبد الرشيد الكنكوهي حيث قال في الفتاوى الرشيدية سترة الإمام غير كاف للمقتدي بل لا بد لكل مقتد من سترة على حدة، هذا جهل شديد منه. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة،" ٢٧٩/٢٢، مترجماً وملخصاً)

<sup>(</sup>٢) قوله: [العنزة] مثل نصف رمح وأكبر سنا وفيها سنان مثل سنان الرمح، والعكاز قريب منها. ط. ٢ ٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [رخص دفعه] أما محاذاة الأعضاء للأعضاء فيستوي فيه جميع أعضاء المار هو الصحيح قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: هذا التصحيح نص في أنه لو حاذى رأس المار وحده ثبت الإثم ولا شك أنه لا يحاذي إلا أقل من نصف أعضاء المصلى. ("جد الممتار"، ٣٤٨/٢)

<sup>(</sup>٤) قوله: [لأن لهن التصفيق] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: صفة التصفيق أن تضرب بطن الكف الأيمن على ظهر الكف الأيسر ولا تضرب بطن كف على بطن كف على وجه اللعب وإن ضربت تفسد الصلاة. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٦١/٢)

<sup>(</sup>٥) قوله: [هو شيطان] أخرجه أبو داود في الصلاة، باب ما يؤمر المصلّي أن يدرا، والبخاري في سترة المصلي، باب يرد المصلّي من مرّ بين يديه بنحوه: قال الخطابي: معناه أنّ الشيطان هو الذي حمله على ذلك، ويجوز أن يراد بالشيطان نفس المار،؛ لأنّ الشيطان هو المارد الخبيث من الإنس ومن الجنّ. ١٢

<sup>(</sup>٦) قوله: [في ابتداء الإسلام] أوّله الإمام محمد بالمدافعة بعنف، وأمّا حملها على ظاهرها فغير ما عليه العامة. ط. ١٢

# ٠٠ وَفَيْمُ الْأَيْضَيَا فَي مِرَّا قِيلَ الْفِلاَحِي مَرَّا قِيلَالِكُو اللَّهِ الْمُعِلَىٰ ١٠٠٠ وَفَيْلُ: فِمالا يَكُو اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَىٰ الْمُعِلَىٰ فَصَلَّ: فِمالا يَكُو لُهُ اللَّهُ عِلَىٰ

لايكره له شد الوسط ولا تقلد بسيف ونحوه اذا لم يشتغل بحركته ولا عدم إدخال يديه في فرجيه وشقه على المختار ولا التوجه لمصحف أو سيف معلق أو ظهر قاعد يتحدث أوشمع أو سراج على الصحيح والسجود على بساط فيه تصاوير لم يسجد عليها وقتل حية وعقرب خاف...

(فصل فيما لا يكره للمصلّي) من الأفعال (لا يكره له شدّ الوسط) لما فيه من صون العورة والتشمير للعبادة حتّى لو كان يصلّي في قباء غير مشدود الوسط<sup>(۱)</sup> فهو مسيء وفي غير القباء قيل بكراهته؛ لأنّه صنيع أهل الكتاب (ولا) يكره (تقلد) المصلي (بسيف ونحوه إذا لم يشتغل بحركته) وإن شغله كره في غير حالة القتال (ولا) يكره (عدم إدخال يديه في فرجيه وشقّه على المختار) لعدم شغل البال (ولا) يكره (التوجّه لمصحف أو سيف معلّق)؛ لأنّهما لا يعبدان وقال تعالى: ﴿وَلْيَأْخُذُواْ حِذْرَهُمْ وَأَسْلِحَتَهُمْ ﴾ [النشيّاة: ٢٠١] (أو ظهر قاعد يتحدّث) في المختار لعدم التشبّه بعبادة الصور (۲) وصلّى ابن عمر إلى ظهر نافع (أو شمع أو سراج على الصحيح (۳))؛ لأنّه لا يشبه عبادة المحوس (و) لا يكره (السجود على بساط فيه تصاوير) ذوات روح (لم يسجد عليها) لإهانتها بالوطء عليها، ولا يكره قتل حيّة بجميع أنواعها لذات الصلاة، وأمّا بالنظر لخشية الجان فليمسك عن الحيّة البيضاء التي تمشي مستوية؛ لأنّها نقضت عهد النّبي الذي عاهد به الجانّ أن لا يدخلوا بيوت أمته ولا يظهروا أنفسهم وناقض العهد خائن فيخشى منه أو ممّا هو مثله من أهله الضرر بقتله أو ضربه، وقال صلّى الله عليه يظهروا أنفسهم وناقض العهد خائن فيخشى منه أو ممّا هو مثله من أهله الضرر بقتله أو ضربه، وقال صلّى الله عليه وسلّم: «اقتلوا ذا الطفيتين والأبتر وإيّاكم والحيّة البيضاء فإنّها من الجن»، (و) لا يكره (قتل حيّة وعقرب خاف)

<sup>(</sup>۱) قوله: [قباء غير مشدود الوسط] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أن لبس المصلي ثوبا خلاف المعتاد يكره في الصلاة، فمعنى خلاف المعتاد أن لا يلبسه في الأسواق ولا يذهب به إلى الأكابر وأصله كراهة الصلاة في ثياب المهنة والظاهر أنها كراهة تنزيهية فإن كراهة التحريم لا بد لهما من نهى غير مصروف من الظاهر كما قال الشامي في ثياب المهنة والظاهر أن الكراهة تنزيهية . ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣٥٨/٧-٥٩، مترجماً وملخصاً)

<sup>(</sup>٢) قوله: [لعدم التشبه بعبادة الصور] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: سئلت عمن صلى وأمامه مرآة، فأجبت بالجواز إذ المرآة لم تعبد، ولا الشبح المنطبع فيها ولا هو من صنيع الكفار، نعم إن كان بحيث يبدو له فيه صورته وأفعاله ركوعا وسجودا وقياما وقعودا، وظن إن ذلك يشغله ويلهي، فإذن لا ينبغي قطعاً. والله تعالى أعلم بالصواب. ١٢ ("جمد الممتار"، ٢٠٠/٢، ملخصاً)

<sup>(</sup>٣) قوله: [أو شمع أو سراج على الصحيح] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول وفي الفتح: الصحيح الأوّل أي عدم الكراهة إلى شمع وسراج للاستشهاد لأنهم لا يعبدونه بل الضرام جمراً أو ناراً. ١٢ ("جد الممتار"، ٣٧٠/٢، ملخصاً)

أذاهما ولو بضربات وانحراف عن القبلة في الأظهر ولا بأس بنفض ثوبه كيلا يلتصق بجسده في الركوع ولا بمسح جبهته من التراب أو الحشيش بعد الفراغ من الصلاة ولا قبل الفراغ اذا ضره أوشغله عن الصلاة ولا بالنظر بموق عينيه من غير تحويل الوجه ولا بأس بالصلاة على الفرش والبسط واللبود والأفضل الصلاة على الأرض أو على ما تنبته ولا بأس بتكرار السورة في الركعتين من النفل.

المصلي (أذاهما) أي: الحيّة والعقرب (ولو) قتلهما (بضربات وانحراف عن القبلة في الأظهر) قيّد بخوف الأذى؛ لأنّه مع الأمن يكره العمل الكثير وفي السبعيات لأبي الليث رحمه الله تعالى: سبعة إذا رآها المصلّي لا بأس بقتلها الحيّة والعقرب والوزغة والزنبور والقراد والبرغوث والقمل، ويزاد البقّ والبعوض والنمل المؤذّي بالعض ولكن التحرّز عن إصابة دم القمل أولى لئلاً يحمل نجاسة تمنع عند الإمام الشافعي رحمه الله تعالى، وقدّمنا كراهة أخذ القملة وقتلها في الصلاة عند الإمام وقال دفنها أحبّ من قتلها، وقال محمد بخلافه وقال أبي يوسف بكراهتهما (ولا بأس بنفض ثوبه) بعمل قليل (كيلا يلتصق بجسده في الركوع) تحاشياً عن ظهور صورة الأعضاء ولا بأس بصبح جبهته من التراب أو الحشيش بعد الفراغ من الصلاة) تنظيفاً عن صفة المئلة (أن والملوث (ولا) بأس بمسحه رقبل الفراغ) من الصلاة (إذا ضره أو شغله عن) خشوع (الصلاة) مثل العرق (ولا) بأس (بالنظر بموق عينيه) يمنة ويسرة (من غير تحويل الوجه) والأولى تركه لغير حاجة لما فيه من ترك الأدب بالنظر إلى محل السجود ونحوه كما تقدم (ولا بأس بالصلاة على الفرش والبسط واللبود) إذا وجد حجم الأرض ولا بوضع خرقة يسجد عليها اتقاء الحر والبرد والخشونة الضارة (والأفضل الصلاة على الأرض) بلاحرم الروق عين من النفل)؛ لأنّ باب النفل أوسع وقد ورد أنّه صلّى الله عليه وسلّم قام بآية واحدة يكرّرها في المسورة في الركعتين من النفل)؛ لأنّ باب النفل أوسع وقد ورد أنّه صلّى الله عليه وسلّم قام بآية واحدة يكرّرها في تنجده وفقنا الله تعالى لمثله بمنّه وكرمه.

<sup>(</sup>١) قوله: [عن صفة المثلة] أي: تلوث وجهه بالتراب. ١٢

## لَّفُتُمُ الْأَرْضُيَّا فِي هِ مَنْ مِلْ **قِلَ لَفِلَا فَي اللَّهِ الصَّلَا لَهُ** الصَّلَا لَهُ الْمُلَا لَهُ الْمُلَا لَهُ الْمُلَا لَهُ الْمُلَا لَهُ الْمُلَا لَهُ الْمُلَا لَهُ الْمُلَالِ اللهُ اللهُ

## فَصِلُ: فِما يُوجِبُ قِطْعَ الصَّلالة

(فصل فيما يوجب قطع الصلاة وما يجيزه وغير ذلك) من تأخير الصلاة وتركها (يجب قطع الصلاة) ولو فرضاً (باستغاثة) شخص (ملهوف) لمهم أصابه كما لو تعلّق به ظالم أو وقع في ماء أو صال عليه حيوان فاستغاث (بالمصلي) أو بغيره وقدر على الدفع عنه و (لا) يجب قطع الصلاة (بنداء أحد أبويه) من غير استغاثة كأن قطع الصلاة لا يجوز إلا لضرورة، وقال الطحاوي هذا في الفرض وإن كان في نافلة إن علم أحد أبويه أنه في الصلاة وناداه لا بأس بأن لا يجيبه وإن لم يعلم يجيبه (ويجوز قطعها) ولو كانت فرضاً (بسرقة) تخشى على (ما يساوي درهماً ")؛ لأنه مال وقال عليه الصلاة والسلام: « قاتل دون مالك»، وكذا فيما دونه في الأصح؛ لأنه يحبس في دانق يساوي درهماً ")؛ لأنه مال وقال عليه الصلاة والسلام: « قاتل دون مالك»، وكذا فيما دونه في الأصح، ولا المسروق (لغيره) أي: غير المصلي لدفع الظلم والنهي عن المنكر (و) يجوز قطعها لخشية (خوف) من (ذئب) ونحوه (على غنم) ونحوها (أو خوف تردي) أي: سقوط (أعمى) أو غيره ممّن لا علم عنده (في بئر ونحوه) كحفرة وسطح وإذا غلب على الظنّ سقوطه وجب قطع الصلاة ولو فرضاً (و) هو كما (إذا خافت القابلة) وهي المرأة التي يقال لها داية تتلقّى الولد حال خروجه من بطن أمّه إن غلب على ظنّها (موت الولد) أو تلف عضو منه أو أمّه بتركها وجب عليها تأخير الضلاة عن وقتها وقطعها لو كانت فيها (وإلا فلا بأس بتأخيرها الصلاة وتقبل على الولد) للعذر كما أخّر النّبي صلّى الله عليه وسلّم الصلاة عن وقتها يوم الحندق (وكذا المسافر) أي: السائر في فضاء (إذا خاف من المصوص أو قطاع الطريق) أو من سبع أو سيل (جاز له تأخير الوقتية) كالمقاتلين إذا لم يقدروا على الإيماء ركباناً المصوص أو قطاع الطريق) أو من سبع أو سيل (جاز له تأخير الوقتية) كالمقاتلين إذا لم يقدروا على الإيماء ركباناً

<sup>1)</sup> **قوله: [صال عليه حيوان**] أي: وثب عليه حيوان. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [ما يساوي درهما] وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: ربما لا يفوت ما قيمته درهم بل قد لا يكون كل ما في القدر بهذا القدر لكن إن ترك وفارت ولا يجد في الوقت غيره أو تأخر وهو جائع فلا يبعد تجويز القطع لمثل ذلك، كما جاز ترك الجماعة لحضور طعام يبرد وتذهب لذته. ١٢ ("جد الممتار"، ٣٧٣/٢)

<sup>(</sup>٣) قوله: [عرض الإسلام عليه] إنّما أبيح له البقاء في الصلاة لتعارض عبادتين ولا يعد ذلك راضياً ببقائه على الكفر، بخلاف ما إذا أخّره عن الإسلام وهو في غير الصلاة. ط. ١٢

وتارك الصلاة عمداً كسلاً يضرب ضرباً شديداً حتى يسيل منه الدم ويحبس حتى يصليها وكذا تارك صوم رمضان ولا يقتل إلا إذا جحد أو استخف بأحدهما.

للعذر (۱) و كذا يجوز تأخير قضاء الفوائت للعذر كالسعي على العيال وإن وجب قضاؤها على الفور، وأمّا قضاء الصوم فعلى التراخي ما لم يقرب رمضان الثاني، وأمّا سجدة التلاوة والنذر المطلق ففيهما الخلاف قيل موسع، وقيل مضيق، (وتارك الصلاة عمداً كسلاً يضرب ضرباً شديداً حتى يسيل منه الدم و) بعده (يحبس) ولا يترك هملاً بل يتفقّد حاله بالوعظ والزجر والضرب أيضاً (حتى يصليها) أو يموت بحبسه وهذا جزاؤه الدنيوي، وأمّا في الآخرة إذا مات على الإسلام عاصياً بتركها فله عذاب طويل بواد في جهنم أشدّها حراً وأبعدها قعراً فيه بئر يقال له الهبهب وآبار يسيل إليها الصديد والقيح أعدت لتارك الصلاة، وحديث جابر فيه صفته (۲) بقوله: «بين الرجل وبين الكفر ترك الصلاة»، رواه أحمد ومسلم (وكذا تارك صوم رمضان) كسلاً يضرب كذلك ويحبس حتى يصوم (ولا يقتل) بمجرّد ترك الصلاة والصوم مع الإقرار بفرضيتهما (إلاّ إذا جحد) افتراض الصلاة أو الصوم؛ لإنكاره ما كان معلوماً من الدين إجماعاً (أو استخف بأحدهما) كما لو أظهر الإفطار في نهار رمضان بلا عذر تهاوناً أو نطق بما يدلّ عليه فيكون حكمه حكم المرتد فتكشف شبهته ويحبس ثمّ يقتل إن أصرّ.

<sup>(</sup>۱) قوله: [ركباناً للعذر]؛ لأنّهم إذا فاتهم القتال بالاشتغال بالصلاة لا يمكنهم تداركه والصلاة يمكنهم تدارك مافات منها. ط. ۱۲

<sup>(</sup>٢) قوله: [صفته] أي: صفة تارك الصلاة. ط. ١٢

## بابُالوِيْرِ

الوتر واجب وهو ثلاث ركعات بتسليمة ويقرأ في كل ركعة منه الفاتحة وسورة ويجلس على رأس الأوليين منه ويقتصر على التشهد ولا يستفتح عند قيامه للثالثة وإذا فرغ من قراءة السورة فيها رفع يديه حذاء أذنيه ثم كبر وقنت قائما.....

(باب الوتر وأحكامه) لمّا فرغ من بيان الفرض العلمي (١)، شرع في العملي وهو في اللغة الفرد خلاف الشفع بالفتح والكسر، وفي الشرع صلاة مخصوصة (٢٠) وصفه بقوله (ا**لوتر واجب**) في الأصحّ وهو آخر أقوال الإمام، وروى عنه أنّه سنّة وهو قولهما، وروي عنه أنّه فرض، ووفق المشايخ بين الروايات بأنّه فرض عملاً وهـو الذي لا يترك واجب اعتقاداً فلا يكفر جاحده سنّة دليلاً لثبوته بها، وجه الوجوب قوله صلّى الله عليه وسلّم: «الوتر حقّ فمن لم يوتر فليس منى الوتر حقّ فمن لم يوتر فليس منى الوتر حقّ فمن لم يوتر فليس منى»، رواه أبو داود والحاكم وصحّحه والأمر وكلمة حق وعلى للوجوب (و) كميته (هو) أي: الوتر (ثلاث ركعات) يشترط فعلها (بتسليمة)؛ لأنَّ رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم: «كان يوتر بثلاث لا يسلَّم إلاَّ في آخرهنَّ»، صحّحه الحاكم وقال على شرط الشيخين (ويقرأ) وجوباً (في كلّ ركعة منه الفاتحة وسورة) لما روي أنّه عليه السلام: «قرأ في الأولى منه أي: بعد الفاتحة بـ«سبّح اسم ربّك الأعلى»، وفي الثانية بـ«قل يا أيّها الكافرون» وفي الثالثة بـ«قل هو الله أحـد» وقنت قبل الركوع»، وفي حديث عائشة رضي الله عنها: «قرأ في الثالثة قل هو الله أحد والمعوّذتين»، فيعمل بـه في بعض الأوقات عملا بالحديثين لا على وجه الوجوب (ويجلس) وجوباً (على رأس) الركعتين (الأوليين منه) للمأثور (ويقتصر على التشهد) لشبهة الفرضية (ولا يستفتح) أي: لا يقرأ دعاء الافتتاح (عند قيامه للثالثة)؛ لأنّه ليس ابتداء صلاة أخرى (وإذا فرغ من قراءة السورة فيها) أي: الركعة الثالثة (رفع يديه حذاء أذنيه) كما قدّمناه إلا إذا قضاه حتى لا يرى تهاونه فيه برفعه يديه عند من يراه (ثم كبر) لانتقاله إلى حالة الدعاء (و) بعد التكبير (قنت قائماً)؛ لأنّ النّبي صلّى الله عليه وسلّم كان يقنت في الوتر قبل الركوع، وعند الإمام يضع يمينه على يساره وعن أبي يوسف يرفعهما كما كان ابن مسعود يرفعهما إلى صدره وبطونهما إلى السماء روى فرج مولى أبي يوسف قال رأيت مولاي أبا يوسف إذا دخل في القنوت للوتر رفع يديه في الدعاء، قال ابن أبي عمران كان فرج ثقة قال الكمال

<sup>(</sup>١) قوله: [الفرض العلمي] أي: الاعتقادي الذي يكفر جاحده شرع في العملي أي: فيما يفترض عمله لا اعتقاده. ط. ١٢

 <sup>(</sup>٢) قوله: [صلاة مخصوصة] وهي ثلاث ركعات بتسليمة واحدة وقنوت في الثالثة، وبه فارق المغرب كما فارقها بوجوب قراءة
 الفاتحة والسورة في الثالثة. ط. ١٢

#### قبل الركوع في جميع السنة ولا يقنت في غير الوتر..

ووجهه عموم دليل الرفع للدعاء ويجاب بأنّه مخصوص بما ليس في الصلاة للإجماع على أنّه لا رفع في دعاء التشهّد انتهى . قلت وفيه نظر لأثر ابن مسعود الذي تقدّم قريباً، وفي المبسوط عن محمد بن الحنفية قال الدعاء أربعة: دعاء رغبة ففيه يجعل بطون كفيه إلى السماء، ودعاء رهبة ففيه يجعل ظهر كفيه إلى وجهه كالمستغيث من الشيء، ودعاء تضرع ففيه يعقد الخنصر والبنصر ويحلق الإبهام والوسطى ويشير بالسبابة، ودعاء خفية وهو ما يفعله المرء في نفسه كذا في "معراج الدراية"، ولما رويناه يقنت (قبل الركوع في جميع السنّة ولا يقنت في غير الوتن) وهو الصحيح لقول أنس قنت رسول الله صلّى الله عليه وسلّم في الصبح بعد الركوع يدعو على أحياء من العرب رعل وزكوان وعصية حين قتلوا القراء وهو سبعون أو ثمانون رجالاً ثمّ تركه لمّا ظهر عليهم فدلاً على نسخه، وروى ابن أبي شيبة لمّا قنت علي رضي الله عنه في الصبح أنكر الناس عليه ذلك فقال إنّما استنصرنا على عدونا، وفي الغاية: إن نزل بالمسلمين نازلة قنت الإمام في صلاة الجهر(١١)، وهو قول الثوري وأحمد، وقال جمهور عدونا، وفي الغاية: إن نزل بالمسلمين نازلة قنت الإمام في صلاة الجهر(١١)، وهو قول الثوري وأحمد، وقال جمهور بعد ظفره بأولئك لعدم حصول نازلة تستدعي القنوت بعدها فتكون مشروعيته مستمرة وهو محمل قنوت من قنت من الصحابة رضي الله عنهم بعد وفاته صلّى الله عليه وسلّم وهو مذهبنا وعليه الجمهور، وقال الإمام أبو جعفر من طري رحمه الله تعالى إنّما لا يقنت عندنا في الفجر من غير بلية فإن وقعت فتنة أو بلية فلا بأس به فعله رسول الله من الطحاوي رحمه الله تعالى إنّما لا يقنت عندنا في الفجر من غير بلية فإن وقعت فتنة أو بلية فلا بأس به فعله رسول الله

ا) قوله: [صلاة الجهر] قال ابن عابدين: وإن نزل بالمسلمين نازلة قنت الإمام في صلاة الجهر، وهو قبول الثوري وأحمد، وكذا ما في شرح الشيخ إسماعيل عن البناية إذا وقعت نازلة قنت الإمام في الصلاة الجهرية، لكن في الأشباه عن الغاية قنت في صلاة الفجر ويؤيّده ما في شرح المنيّة حيث قال: بعد كلام فتكون شرعيّته أي: شرعية القنوت في النوازل مستمرة، وهو محمل قنوت من قنت من الصحابة بعد وفاته عليه الصلاة والسلام، وهو مذهبنا وعليه الجمهور، قال الحافظ أبو جعفر الطحاوي، إنّما لا يقنت عندنا في صلاة الفجر من غير بلية، فإن وقعت فتنة أو بلية فلا بأس به فعله رسول الله صلّى الله تعالى عليه وسلّم: وأمّا القنوت في الصلوات كلّها للنوازل فلم يقل به إلا الشافعي، وكأنّهم حملوا ما روي عنه عليه الصلاة والسلام أنّه قنت في الظهر والعشاء كما في مسلم وأنّه قنت في المغرب أيضاً كما في البخاري على النسخ لعدم ورود المواظبة والتكرار الواردين في الفجر عنه عليه الصلاة والسلام أده. وهو صريح في أنّ قنوت النازلة عندنا مختصّ بصلاة الفجر دون غيرها من الصلوات الجهرية أو السرية، ومفاده أنّ قولهم بأنّ القنوت في الفجر منسوخ معناه نسخ عموم الحكم لا نسخ أصله، كما نبّه عليه نبوح آفندي وظاهر تقييدهم بالإمام أنّه لا يقنت المنفرد وهل المقتدي مثله أم لا، وهل القنوت هنا قبل الركوع أم بعده لم أره، والذي يظهر لي أنّ المقتدي يتابع إمامه إلا إذا جهّر فيؤمّن، وأنّه يقنت بعد الركوع لا قبله بدليل أنّ ما استدلّ به الشافعي على قنوت الفجر وفيه التصريح بالقنوت بعد الركوع حمله علماؤنا على القنوت للنازلة، ثمّ رأيت الشرنبلالي في مراقي الفلاح صرّح بأنّه بعده واستظهر الحموي أنّه قبله والأظهر ما قلناه والله أعلم، 1 ("رد المحتار"، ١٤٩٤٤)

و القنوت معناه الدعاء وهو أن يقول اللهم إنا نستعينك ونستهديك ونستغفرك ونتوب اليك ونؤمن بك ونتوكل عليك ونثني عليك الخير كله نشكرك ولا نكفرك ونخلع ونترك من يفجرك، اللهم إياك نعبد ولك نصلي ونسجد واليك نسعى ونحفد نرجو رحمتك ونخشى عذابك......

صلَّى الله عليه وسلَّم أي: بعد الركوع كما تقدّم (والقنوت) من (معناه الدعاء) في الوتر (وهو) باللفظ الذي روي عن ابن مسعود (أن يقول أللّهم) أي: يا الله (إنّا نستعينك) أي: نطلب منك الإعانة على طاعتك (ونستهديك) أي: نطلب منك الهداية لما يرضيك (ونستغفرك) أي: نطلب منك ستر عيوبنا فلا تفضحنا بها (ونتوب إليك) التوبة الرجوع عن الذنب، وشرعاً الندم على ما مضى من الذنب والإقلاع عنه في الحال والعزم على ترك العود في المستقبل تعظيماً لأمر الله تعالى، فإن تعلُّق بـه حـق لآدمـي فـلا بـدّ مـن مـسامحته وإرضائه (ونؤمن) أي: نـصدق معتقدين بقلوبنا ناطقين بلساننا فقلنا آمنّا (بك) وبما جاء من عندك وبملائكتك وكتبك ورسلك وباليوم الآخر و بالقدر خيره و شرّه (**ونتوكّل)** أي: نعتمد (عليك) بتفويض أمورنا إليك لعجزنـا (**ونـثني عليـك الخـير كلّـه**) أي: نمدحك بكلّ خير مقرين بجميع آلائك إفضالاً منك (نشكرك) بصرف جميع ما أنعمت به من الجوارح إلى ما خلقته لأجله سبحانك لك الحمد لا نحصى ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك (ولا نكفرك) أي: لا نجحد نعمة لك علينا ولا نضيفها إلى غيرك، الكفر نقيض الشكر، وأصله الستر يقال كفر النعمة إذا لم يشكرها كأنّه سترها بجحده، وقولهم كفرت فلاناً على حذف مضاف والأصل كفرت نعمته ومنّه ولا نكفرك (ونخلع) بثبوت حرف العطف أي: نلقى ونطرح ونزيل ربقة الكفر من أعناقنا وربقة كلّ ما لا يرضيك يقال خلع الفرس رسنه ألقاه (ونترك) أي: نفارق (من يفجرك) بجحده نعمتك وعبادته غيرك نتحاشي عنه وعن صفته بأن نفرضه عـدماً تنزيهـاً لجنابك إذ كلُّ ذرة في الوجود شاهدة بأنَّك المنعم المتفضّل الموجود المستحقّ لجميع المحامد الفرد المعبود والمخالف لهذا هو الشقى المطرود (أللُّهم إيّاك نعبد) عود للثناء وتخصيص لذاته بالعبادة أي: لا نعبـد إلاّ إيّـاك إذ تقديم المفعول للحصر (ولك نصلّي) أفردت الصلاة بالذكر لشرفها بتضمّنها جميع العبادات (ونسجد) تخصيص بعد تخصيص إذ هو أقرب حالات العبد من الربّ المعبود (وإليك نسعي) هو إشارة إلى قوله في الحديث حكاية عنه تعالى: «من أتاني سعياً أتيته هرولة»، والمعنى نجهد في العمل لتحصيل ما يقربنا إليك (ونحفد) نسرع في تحصيل عبادتك بنشاط؛ لأنَّ الحفد بمعنى السرعة ولذا سمّيت الخدم حفدة لسرعتهم في خدمة ساداتهم وهو بفتح النون ويجوز ضمّها وبالحاء المهملة وكسر الفاء وبالدال المهملة يقال حفد وأحفد لغة فيه ولو أبدل الدال ذالاً معجمة فسدت صلاته؛ لأنّه كلام أجنبي لا معنى له (نرجو) أي: نؤمّل (رحمتك) دوامها وإمدادها وسعة عطائك بالقيام لخدمتك والعمل في طاعتك وأنت كريم فلا تخيب راجيك (ونخشى عذابك) مع اجتنابنا ما نهيتنا عنه فلا نأمن مكرك فنحن بين الرجاء والخوف، وهـو إشارة إلى المذهب الحقّ فإن أمن المكر كـفـر كالـقنوت من الرحمة إن عذابك الجد بالكفار ملحق وصلى الله على النبي وآله وسلم والمؤتم يقرأ القنوت كالإمام وإذا شرع الإمام في الدعاء بعد ما تقدم قال أبو يوسف رحمه الله يتابعونه ويقرءونه معه وقال محمد لا يتابعونه ولكن يؤمنون والدعاء هو هذا اللهم اهدنا.....

وجمع بين الرجاء والخوف؛ لأنّ شأن القادر أن يرجى نواله ويخاف نكاله وفي الحديث: «لا يجتمعان في قلب عبد مؤمن إلاّ أعطاه الله ما يرجوه وأمنه ممّا يخاف»، فلإنعامك علينا بالإيمان وتوفيقك للعمل بالأركان ممتثلين لأمرك لا مقتصرين على القلب واللسان إذ هو طمع الكاذبين ذوي البهتان نعتقد ونقول (إنَّ عذابك الجد) أي: الحقّ وهو بكسر الجيم اتفاقاً بمعنى الحقّ وهو ثابت في مراسيل أبي داود فلا يلتفت لمن قال إنّه لا يقول الجد (بالكفّار ملحق) أي: لاحق بهم بكسر الحاء أفصح، وقيل بفتحها يعنى أنّ الله سبحانه وتعالى ملحقه بهم ولما روى النسائي بإسناد حسن أن في حديث القنوت (وصلّى الله على النّبي) صلّينا عليه صلّى الله عليه (و) على (آله وسلم) كما اختار الفقيه أبو الليث رحمه الله تعالى أنه يصلّى في القنوت على النّبي صلّى الله عليه وسلّم (والمؤتم يقرأ القنوت كالإمام) على الأصحّ ويخفي الإمام والقوم هو الصحيح لكن استحبّ للإمام الجهر به في بلاد العجم ليتعلَّموه كما جهّر عمر رضي الله عنه بالثناء حين قدّم عليه وفد العراق، ولذا فصّل بعضهم إن لم يعلم القوم فالأفضل للإمام الجهر ليتعلَّموا وإلاَّ فالإخفاء أفضل (وإذا شرع الإمام في الدعاء) وهـو أللَّهـم اهـدنا... إلخ كمـا سنذكره (بعد ما تقدّم) من قوله أللّهم إنّا نستعينك... إلخ (قال أبو يوسف رحمه الله يتابعونه ويقرؤونه معه) أيضاً (وقال محمد لا يتابعونه) فيه ولا في القنوت الذي هو أللّهم إنّا نستعينك ونستغفرك (ولكن يؤمنون) على دعائمه والدعاء قال طائفة من المشايخ أنّه لا توقيت فيه، والأولى أن يقرأ بعد المتقدّم قنوت الحسن بن على رضى الله عنهما قال علّمني رسول الله صلّى الله عليه وسلّم كلمات أقولهنّ في الوتر وفي لفظ في قنوت الوتر ورواه الحاكم وقال فيه «إذا رفعت رأسي ولم يبق إلاّ السجود أللّهم اهدني فيمن هديت وعافني فيمن عافيت وتولّني فيمن توليت وبارك لي فيما أعطيت وقني شر ما قضيت إنّك تقضى ولا يقضى عليك وإنّه لا يذل من واليت تباركت وتعاليت»، وحسّنه الترمذي، وزاد البيهقي بعد واليت ولا يعزّ من عاديت، وزاد النسائي بعد وتعاليت وصلَّى الله على النّبي فهـو كما ترى بصيغة الإفراد فيه، وفي المروى عنه صلَّى الله عليه وسلَّم حال دعائه في قنوت الفجر لما كان يفعله، قال الكمال ابن الهمام لكنّهم أي: المشايخ لفقوه من حديث في حقّ الإمام عام لا يخصّ القنوت فقالوه بنون الجمع أي: أللُّهم اهدنا وعافنا وتولنا إلى أخره انتهي . قلت ومنهم صاحب الدرر والغرر و"البرهان" (والدعاء) الذي قالوه (هو هذا أللَّهم اهدنا) ورواية الحسن اهدني كما نبّهنا عليها أصل الهداية الرسالة والبيان كقوله تعالى: ﴿وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطِ مُّسْتَقِيمِ﴾ [الشِّوْرَكِيُّ : ٥٦] فأمّا قوله تعالى: ﴿إِنَّكَ لَـا تَهْدِي مَـنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِـنَّ اللَّـهَ يَهْدِي مَـن يَشَاءُ﴾ [الْقَضِّضُّ : ٥٦] فهي من الله تعالى التوفيق والإرشاد فطلب المؤمنين مع كونهم مهتدين بمعنى طلب التثبيت أ بفضلك فيمن هديت وعافنا فيمن عافيت وتولنا فيمن توليت وبارك لنا فيما أعطيت وقنا شر ما قضيت إنك تقضي ولا يقضى عليك إنه لا يذل من واليت ولا يعز من عاديت تباركت ربنا وتعاليت وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم ومن لم يحسن القنوت يقول اللهم اغفر لي ثلاث مرات أو ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار أو يا رب يا رب يا رب وإذا اقتدى بمن يقنت في الفجر قام معه في قنوته ساكتاً في الأظهر......

عليها أو بمعنى المزيد منها (بفضلك) لا بوجوب عليك وهذه الزيادة ليست في قنوت الحسن أللَّهم اهدني (فيمن هديت) أي: مع من هديته (وعافنا) العافية السلامة من الأسقام والبلايا والمحن والمعافاة أن يعافيك الله من الناس ويعافيهم منك (فيمن عافيت) أي: مع من عافيته (وتولنا) من توليت الشيء إذا اعتنيت به ونظرت فيه بالمصلحة كما ينظر الولى في حال اليتيم؛ لأنّه سبحانه ينظر في أمور من تولاّه بالعناية (فيمن تولّيت) أي: مع من تولّيت أمره من عبادك المقربين (وبارك لنا فيما أعطيت) البركة الزيادة من الخير فطلب ترقيّاً على المقامين السابقين ثمّ رجع إلى مقام الخشية والجلال فقال (وقنا) من الوقاية وهي الحفظ بالعناية بدفع (شر ما قضيت) لالتجائنا إليك (إنّك تقضى) بما شئت (ولا يقضى عليك)؛ لأنَّك المالك الواحد لا شريك لك في الملك فنطلب موالاتك (إنَّه لا يذل من واليت) لعزّتك وسلطان قهرك (ولا يعزّ من عاديت) ﴿ذَلكَ بأَنَّ اللَّهَ مَوْلَى الَّذينَ آمَنُوا وَأَنَّ الْكَافرينَ لَا مَوْلَى لَهُمْ ﴾ [ مُحَكَّمَٰكُ : ١١] و ﴿وَمَن يُهن اللَّهُ فَمَا لَهُ من مُّكْرِم ﴾ [الحِنَجَ : ١٨]، (تباركت) تقدّست وتنزهّت فهي صفة خاصة لا تستعمل إلاّ لله (ربّنا) أي: ياسيّدنا ومالكنا ومعبودنا ومصلحنا، وقال البيضاوي تبارك الله تعالى شأنه في قدرته وحكمته فهو معنى (وتعاليت) ووجه تقديم تباركت الاختصاص به سبحانه (وصلَّى الله على) النَّبي (سيّدنا محمّد وآله وصحبه وسلّم) لما روينا (ومن لم يحسن) دعاء (القنوت) المتقدّم قال الفقيه أبو الليث رحمه الله تعالى (يقول أللُّهم اغفر لي) ويكرّرها (ثلاث مرّات أو) يقول (ربّنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار) قال في "التجنيس" وهو اختيار مشايخنا (أو) يقول (يا ربّ يا ربّ يا ربّ) ثلاثاً ذكره الصدر الشهيد فهذه ثلاثة أقوال مختارة (وإذا اقتدى بمن يقنت في الفجر) كشافعي (قام معه في) حال (قنوته ساكتاً في الأظهر) لوجوب متابعته في القيام<sup>(١)</sup> ولكن عندهما يقوم ساكتاً وقال أبو يوسف يقرؤه معه؛ لأنّه تبع للإمام والقنوت مجتهد فيه

قوله: [لوجوب متابعته في القيام] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: يشكل على إيجاب متابعة الإمام في هذا القيام الطويل أنه غير مشروع ولا متابعة في غير المشروع، فكان كالزائد على أقاويل الصحابة رضي الله تعالى عنهم في تكبيرات العيدين حيث لا يجوز له الاتباع وإن نظر إلى مشروعية أصل القيام، وإن لم يكن هذا القدر منه مشروعا كما يدل عليه تعليل مجمع الأنهر إن فعل الإمام كان مشتملا على مشروع، وهو القيام على غير مشروع، وهو قنوت في الفجر،

أويرسل يديه في جنبيه وإذا نسي القنوت في الوتر وتذكره في الركوع أو الرفع منه لا يقنت ولو قنت بعد رفع رأسه من الركوع لا يعيد الركوع ويسجد للسهو لزوال القنوت عن محله الأصلي ولو ركع الإمام قبل فراغ المقتدي من قراءة القنوت أو قبل شروعه فيه وخاف فوت الركوع تابع إمامه ولو ترك الإمام القنوت يأتي به المؤتم إن أمكنه مشاركة الإمام في الركوع وإلا تابعه ولو أدرك الإمام في ركوع الثالثة من الوتر كان مدركا للقنوت فلا يأتي به فيما سبق به......

فصار كتكبيرات العيدين والقنوت في الوتر بعد الركوع (١) (ويرسل يديه في جنبيه) لأنّه ذكر ليس مسنوناً (وإذا نسي القنوت في) ثالثة (الوتر وتذكره في الركوع أو) في (الرفع منه) أي: من الركوع (لا يقنت) على الصحيح لا في الركوع الذي تذكر فيه ولا بعد الرفع منه ويسجد للسهو (ولو قنت بعد رفع رأسه من الركوع لا يعيد الركوع ويسجد للسهو لزوال القنوت عن محله الأصليّ) وتأخير الواجب (ولو ركع الإمام قبل فراغ المقتدي من قراءة القنوت أو قبل شروعه فيه وخاف فوت الركوع) مع الإمام (تابع إمامه)؛ لأنّ اشتغاله بذلك يفوت واجب المتابعة فتكون أولى وإن لم يخف فوت المشاركة في الركوع يقنت جمعاً بين الواجبين (ولو ترك الإمام في الركوع يقنت بعماً بين الواجبين (ولو ترك الإمام في الركوع) لجمعه بين الواجبين بحسب الإمكان (وإن) كان القنوت يأتي به المؤتم إن أمكنه مشاركة أولى (ولو أدرك الإمام في ركوع الثالثة من الوتر كان مدركاً للقنوت) حكماً (فلا يأتي به فيما سبق به) كما لو قنت المسبوق معه في الثالثة أجمعوا على أنّه لا يقنت مرة أخرى فيما

فما كان مشروعا يتابعه فيه وما كان غير مشروع لا. آه. فينقض بالتكبيرات المذكورة، فإنها مشروعة بأصلها وإن لم يكن هذا القدر منه مشروعا ولذا قال في البحر في هذه المسئلة قد يقال: إن طول القيام بعد رفع الرأس من الركوع ليس بمشروع، فلا يتابعه فيه، ويظهر للعبد الضعيف الجواب بأن الماموم بسبيل من السكوت، وإمامه في قول أما أن يبتدره بانتقال فعلي، فلا يجوز له أصلا لما فيه من نقض الموضوع، فلا محيد من الصبر حتى ينحط إمامه للسجود، فمعنى وجوب المتابعة في القيام من حيث هو قيام فافهم. لعل الله يحدث بعد ذلك أمرا. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٩٤٦-٢٩٤)

<sup>(</sup>۱) قوله: [والقنوت في الوتر بعد الركوع] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: لكن يشكل على هذا أن القومة ليست محلا للقنوت أصلا ولذا لو نسيه وتذكره في الركوع أو القومة لا يأتي به أصلا بل يسجد للسهو وإن قنت كما حققه المحقق في الفتح، والسنة إذا فاتت عن محلها لا يؤتى بها في غير محلها أصلا كالثناء إذا فاتت عن القيام لا يؤتى بها في الركوع وتكبيرات الانتقال إذا لم يأت بها في حالة الانتقال لا يأتي بها في الأركان، إلا أن يقال: إن القومة تصير محلا لقنوته تبعية الإمام فافهم. ١٢ ("جد الممتار"، ٩٤/٢)

ويوتر بجماعة في رمضان فقط وصلاته مع الجماعة في رمضان أفضل من أدائه منفرداً آخر الليل في اختيار قاضيخان قال هو الصحيح وصحح غيره خلافه.

يقضيه؛ لأنّه غير مشروع، وعن أبي الفضل تسويته بالشاك وسيأتي في سجود السهو (ويوتر بجماعة) استحباباً (في رمضان فقط) عليه إجماع المسلمين؛ لأنّه نفل من وجه والجماعة في النفل في غير التراويح مكروهة فالاحتياط تركها في الوتر خارج رمضان، وعن شمس الأئمة أنّ هذا فيما كان على سبيل التداعي (١)، أمّا لو اقتدى واحد بواحد أو اثنان بواحد لا يكره، وإذا اقتدى ثلاثة بواحد اختلف فيه (٢)، وإذا اقتدى أربعة بواحد كره اتفاقاً (وصلاته) أي: الوتر (٣) (مع الجماعة في رمضان أفضل من أدائه منفرداً آخر الليل في اختيار قاضيخان قال) قاضيخان رحمه الله (هو الصحيح)؛ لأنّه لمّا حازت الجماعة كانت أفضل ولأنّ عمر رضي الله عنه كان يؤمّهم في الوتر (وصحّع غيره) أي: غير قاضيخان (خلافه) قال في النهاية بعد حكاية هذا واختار علماؤنا أن يوتر في منزله لا بجماعة لعدم اجتماع الصحابة على الوتر بجماعة في رمضان؛ لأنّ عمر رضي الله تعالى عنه كان يؤمّهم فيه وأبي بن كعب كان لا يؤمّهم وفي الفتح و"البرهان" ما يفيد أنّ قول قاضيخان أرجح؛ لأنّه صلّى الله عليه وسلّم أوتر بهم فيه ثمّ بين عذر الترك وهو خشية أن يكتب علينا قيام رمضان وكذا الخلفاء الراشدون صلوه بالجماعة، ومن تأخّر عن الجماعة فيه أحبّ صلاته آخر الليل والجماعة إذ ذاك متعذرة فلا يدلّ على أنّ الأفضل فيه ترك الجماعة أوّل الليل انتهى . وإذا أحبّ صلاته آخر الليل والجماعة إذ ذاك متعذرة فلا يدلّ على أنّ الأفضل فيه ترك الجماعة أوّل الليل انتهى . وإذا أحبّ اللوتر قبل النوم ثمّ تهجّد لا يعيد الوتر لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «لا وتران في ليلة».

<sup>(</sup>۱) قوله: [سبيل التداعي] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: تكره صلاة النوافل بجماعة لو على سبيل التداعي بأن يقتدي أربعة بواحد إلا الاستسقاء، وكذا حكم السنن سوى التراويح والكسوف. بالجملة إذا اقتدى إثنان بواحد فيحوز بالإجماع وفي الخمسة تكره بالاتفاق وفي الثلاثة والأربعة اختلاف والأصح أن الكراهة في الأربعة لا الثلاثة هذا هو المختار. ثم الأظهر أن هذه الكراهة تنزيهية يعني خلاف الأولى لمخالفة التوارث لا تحريمية حتى تكون إثما وممنوعة. (""الفتاوى المرضوية" المخرجة، ٢٦٦٧ع-٤٣١) ملخصاً ومترجماً)

<sup>(</sup>٢) قوله: [اختلف فيه]؛ الأصحّ عدم الكراهة. ط. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [وصلاته أي الوتر... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: قد اختلف علماؤنا في صلاة الوتر في رمضان هل هي مع الجماعة أفضل من أدائه منفرداً في منزله؟ فقال: فيه للعلماء قولان مصححان، منهم على أن يصليها وحده في بيته يرجح هذا القول لأنه ظاهر الرواية، ومنهم على أن يصليها مع الجماعة في المسجد لتوارث عامة المسلمين أيضاً وهذا مؤيّد بالحديث، ورجّح الكمال الجماعة. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣٩٨/٧، مترجماً)

## فَصِلُ: فِي بَيانِ النَّوافِلْ

سن سنة مؤكدة ركعتان قبل الفجر وركعتان بعد الظهر وبعد المغرب وبعد العشاء وأربع قبل الظهر.....قبل الظهر

(فصل في بيان النوافل) عبر بالنوافل دون السنن؛ لأنّ النفل أعمّ إذ كلّ سنة نافلة و لا عكس، والنفل لغة الزيادة، وفي الشرع فعل ما ليس بفرض و لا واجب و لا مسنون من العبادة، والسنّة لغة مطلق الطريقة مرضية أو غير مرضية، وفي الشريعة الطريقة المسلوكة في الدين من غير افتراض ولا وجـوب، وقـال القاضـي أبـو زيـد رحمـه الله النوافل شرعت لجبر نقصان تمكن في الفرض؛ لأنّ العبد وإن علت رتبته لا يخلو عن تقصير(١)، وقال قاضيخان السنّة قبل المكتوبة شرعت لقطع طمع الشيطان فإنّه يقول من لم يطعني في ترك ما لم يكتب عليه فكيف يطيعني في ترك ما كتب عليه . والسنّة مندوبة ومؤكّدة وبيّن المؤكّدة بقوله (سُنّ سنّة مؤكّدة) منها: (ركعتان قبل) صلاة (الفجر) وهو أقوى السنن حتّى روى الحسن عن أبي حنيفة رحمه الله تعالى لو صلاها قاعداً من غير عذر لا يجوز، وروى المرغيناني عن أبي حنيفة رحمه الله أنّها واجبة وقال صلّى الله عليه وسلّم: «لا تدعوهما وإن طردتكم الخيل»، وقال صلّى الله عليه وسلّم: «ركعتا الفجر أحبّ إلي من الدنيا وما فيها»، وفي لفـظ «خير من الـدنيا وما فيها»، ثمّ اختلف في الأفضل بعد ركعتي سنّة الفجر قال الحلواني ركعتا المغرب ثمّ التي بعد الظهر ثمّ التي بعد العشاء ثمّ التي قبل الظهر ثمّ التي قبل العصر ثمّ التي قبل العشاء، وقيل التي بعد العشاء والتي قبل الظهر وبعده وبعد المغرب كلُّها سواء، وقيل التي قبل الظهر آكد قال الحسن وهو الأصحِّ وقد ابتدأ في المبسوط بها. (و) منها (ركعتان بعد الظهر) ويندب أن يضمّ إليهما ركعتين فتصير أربعاً (و) منها ركعتان (بعد المغرب) ويستحبّ أن يطيل القراءة في سنّة المغرب؛ لأنّه صلّى الله عليه وسلّم كان يقرأ في الأولى منهما «ألم تنزيل» وفي الثانية «تبارك الذي بيده الملك» كذا في "الجوهرة" وعن أنس قال رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم: «من صلَّى بعد المغرب ركعتين قبل أن ينطق مع أحد يقرأ في الأولى بـ«الحمد» و«قل يا أيّها الكافرون» والثانية بــ«الحمد» و«قبل هو الله أحد» خرج من ذنوبه كما تخرج الحيّة من سلخها»، (و) منها ركعتان (بعد العشاء وأربع قبل الظهر) لقوله صلّي الله عليه وسلَّم: «من ترك الأربع قبل الظهر لم تنله شفاعتي»، كذا في "الاختيار" وقال في "البرهان" كـان صـلَّى الله عليه وسلَّم يصلَّى قبل الظهر أربعاً إذا زالت الشمس فسأله أبو أيوب الأنصاري عن ذلك فقال إنَّ أبواب السماء تفتح في هذه الساعة فأحبّ أن يصعد لي في تلك الساعة خير قلت أفي كلُّهنّ قراءة قال نعم قلت أيفصل بينهنّ بسلام قال

(اللَّعُونُ اللَّالِينَةِ العِلْمِيَّةِ (اللَّعُونُ الْإِسْلَامِيَّةِ)

<sup>(</sup>١) قوله: [لا يخلوا عن تقصير] وهذا بالنسبة لغير الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، فإنّ النوافل في جانبهم لزيادة الدرجات لهم وفي جانب غيرهم لجبر الخلل، إذ لا خلل في صلاة الأنبياء عليهم الصلاة والسلام. ط. ١٢

#### · وقبل الجمعة وبعدها بتسليمة وندب أربع قبل العصر والعشاء وبعده وست بعد المغرب....

لا ولقوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «ما من عبد مسلم يصلَّى في كلِّ يوم اثنتي عشرة ركعة تطوَّعاً من غير الفريضة إلاّ بني الله له بيتاً في الجنّة»، رواه مسلم، زاد الترمذي والنسائي: «أربعاً قبل الظهر وركعتين بعدها وركعتين بعد المغرب وركعتين بعد العشاء وركعتين قبل صلاة الغداة»، (و) منها أربع (قبل الجمعة) لأنّ النّبي صلّى الله عليه وسلَّم كان يركع قبل الجمعة أربعاً لا يفصل في شيء منهنّ (و) منها أربع (بعدها)؛ لأنّ النّبي صلَّى الله عليه وسلّم كان يصلّى بعد الجمعة أربع ركعات يسلم في آخرهن فلذا قيّدنا(١) به في الرباعيات(٢) فقلنا (بتسليمة) لتعلّقه بقوله وأربع، وقال الزيلعي حتّى لو صلاّها بتسليمتين لا يعتد بها عن السنّة . انتهى ولعلّه بدون عذر لقول النّبي صلّي الله عليه وسلّم: «إذا صلّيتم بعد الجمعة فصلّوا أربعاً فإن عجّل بـك شيء فـصلّ ركعتين في المسجد وركعتين إذا رجعت»، رواه الجماعة إلا البخاري، والقسم الثاني المستحبّ من السنن شرع فيه بقوله: (وندب) أي: استحبّ (أربع) ركعات (قبل) صلاة (العصر) لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «من صلّى أربع ركعات قبل صلاة العصر لم تمسّه النار»، وورد أنّه صلّى الله عليه وسلّم صلّى ركعتين وورد أربعاً فلذا حيّره القدوري بينهما (و) نـدب أربع قبـل (العشاء) لما روي عن عائشة رضي الله عنها أنّه عليه السلام كان يصلّي قبل العشاء أربعاً ثمّ يصلّي بعدها أربعاً ثمّ يضطجع (و) ندب أربع (بعده) أي: بعد العشاء لما روينا ولقوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «من صلَّى قبل الظهر أربعاً كان كأنّما تهجّد من ليلته ومن صلاّهنّ بعد العشاء كان كمثلهنّ من ليلة القدر»، (و) ندب (ستّ) ركعات (بعد المغرب) لقوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «من صلَّى بعد المغرب ستّ ركعات كتب من الأوَّابين» وتا قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّهُ كَانَ للأَوَّابِينَ غَفُوراً ﴾ [الإنْيَرَاغُ: ٢٥] والأوّاب هو الذي إذا أذنب ذنباً بادر إلى التوبة . وعن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه أنّه عليه السلام قال: «من صلّى بعد المغرب عشرين ركعة بني له بيتاً في الجنة»، وعن ابن عباس أنّه عليه السلام قال: «من صلّى بعد المغرب ستّ ركعات لم يتكلّم فيما بينهنّ بسوء عدلن له عبادة اثنتي عشرة سنة»، وعن عائشة رضي الله عنها أنّه عليه الصلاة والسلام قال: «من صلّى بعد المغرب عشرين ركعة بني الله لـه بيتاً في الجنّة». وعن ابن عباس رضي الله عنهما أنّه عليه السلام قال: «من صلّي أربع ركعات بعد المغرب قبل أن يكلّم أحداً رفعت له في علّيين وكان كمن أدرك ليلة القدر في المسجد الأقصى وهو خير له من قيام نصف ليلة». وعن ابن عمر قال رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم: «من صلَّى ستّ ركعات بعد المغرب قبل أن يتكلَّم غفر له بها ذنوب خمسين سنة». وعن عمّار بن ياسر رضي الله عنه قال قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: «من صلّى بعد المغرب

<sup>(</sup>١) قوله: [فلذا قيّدنا] أي: قوله: لا يفصل في شيء منهنّ وقوله: يسلّم في آخرهن. ط. ١٢

٢) قوله: [الرباعيات] أي: في سنة ذات أربع ركعات. ١٢

ويقتصر في الجلوس الأول من الرباعية المؤكدة على التشهد ولا يأتي في الثالثة بدعاء الاستفتاح بخلاف المندوبة وإذا صلى نافلة أكثر من ركعتين ولم يجلس إلا في آخرها صح استحسانا لأنها صارت صلاة واحدة وفيها الفرض الجلوس آخرها وكره الزيادة على أربع بتسليمة في النهار وعلى ثمان ليلا.....

ستّ ركعات غفرت ذنوبه وإن كانت مثل زبد البحر»، ولم يقيّد فيها بكونها قبل التكلّم، وفي التجنيس الست بثلاث تسليمات، وذكر القونوي أنّها بتسليمتين، وفي الدرر بتسليمة واحدة وقد عطفنا المندوبات على المؤكّدات كما في الكنز وغيره من المعتبرات وظاهره المغايرة فتكون الست في المغرب غير الركعتين المؤكّدتين. وكذا في الأربع بعد الظهر، وقيل بها لما في الدراية أنّه عليه السلام قال: «من حافظ على أربع ركعات قبل الظهر وأربع بعدها حرّمه الله على النار»، ومثله في "الاختيار". (ويقتصر) المتنفّل (في الجلوس الأوّل من) السنة (الرباعية المؤكّدة) وهي التي قبل الظهر والجمعة وبعدها (على) قراءة (التشهّد) فيقف على قوله: «وأشهد أنّ محمداً عبده ورسوله»، وإذا تشهّد في الآخر يصلّي على النّبي صلّى الله عليه وسلّم (و) إذا قام للشفع الثاني من الرباعية المؤكّدة (لا يأتي في) ابتداء (الثالثة بدعاء الاستفتاح) كما في فتح القدير وهو الأصحّ كما في شرح المنيّة؛ لأنّها لتأكّدها أشبهت الفرائض فلا تبطل شفعته ولا خيار المخيّرة ولا يلزمه كمال المهر بالانتقال إلى الشفع الثاني منها لعدم صحّة الخلوّة بدخولها في الشفع الأوّل ثمّ أتمّ الأربع كما في صلاة الظهر (بخلاف) الرباعيات (المندوبة) فيستفتح(١)، ويتعوّذ ويصلّي على النّبي صلّي الله عليه وسلّم في ابتداء كلّ شفع منها، وقال في شرح المنيّة مسألة الاستفتاح ونحوه ليست مرويّة عن المتقدّمين من الأئمّة، وإنّما هي اختيار بعض المتأخّرين (وإذا صلّي نافلة أكثو من ركعتين) كأربع فأتمّها (ولم يجلس إلا في آخرها) فالقياس فسادها وبه قال زفر وهو رواية عن محمد، وفي الاستحسان لا تفسد وهو قوله (صحّ) نفله (استحسانا لأنّها صارت صلاة واحدة) لأنّ التطوّع كما شرع ركعتين شرع أربعاً أيضاً (وفيها الفرض الجلوس آخرها) لأنّها صارت من ذوات الأربع ويجبر ترك القعود على الركعتين ساهياً بالسجود ويجب العود إليه بتذكّره بعد القيام ما لم يسجد كذا في الفتح، وروى مسلم أنّـه صلَّى الله عليه وسلَّم صلَّى تسع ركعات لم يجلس إلاَّ في الثامنة ثمَّ نهض فصلَّى التاسعة وإذا لم يقعد إلاَّ على الثالثة وسلّم اختلف في صحّتها وصحّح الفساد في الخلاصة (وكره الزيادة على أربع بتسليمة في) نفل (النهار و) الزيادة (على ثمان ليلاً) بتسليمة واحدة؛ لأنّه صلّى الله عليه وسلّم لم يزد عليه، وهذا اختيار أكثر المشايخ، وفي المعراج والأصح أنّه

١٢ قوله: [فيستفتح] ويلزمه كمال المهر بالقيام إلى الشفع الثاني، وتسقط شفعته ولا تبقى على خيارها. ط. ١٢

و الأفضل فيهما رباع عند أبي حنيفة وعندهما الأفضل في الليل مثنى مثنى وبه يفتى وصلاة الليل أفضل من صلاة النهار وطول القيام أحب من كثرة السجود.

لا يكره لما فيه من وصل العبادة وكذا صحّح السرخسي عدم كراهة الزيادة عليها لما في صحيح البخاري عن عائشة رضي الله عنها كان صلّى الله عليه وسلّم يصلّي بالليل ثلاث عشرة ركعة ثمّ يصلّي إذا سمع النداء بالصبح ركعتين خفيفتين فتبقى العشرة نفلاً أي والثلاث وتراً كما في "البرهان"، (والأفضل فيهما) أي: الليل والنهار (رباع عند) الإمام الأعظم (أبي حنيفة) رحمه الله تعالى؛ لأنّ النّبي صلّى الله عليه وسلّم كان يصلّي بالليل أربع ركعات لا تسل عن حسنهن وطولهن ثمّ يصلّي الله عليه وسلّم يصلّي الله عليه وسلّم يصلّي الضحى أربعاً ولا يفصل بينهن بسلام وثبت مواظبته صلّى الله تعالى عليه وسلّم على الأربع في الضحى (وعندهما) أي: أبي يوسف ومحمّد (الأفضل) في النهار كما قال الإمام و (في الليل مثنى مثنى) قال في الدراية وفي العيون (وبه) أي: بقولهما (يفتى) اتباعاً للحديث وهو قوله عليه الصلاة والسلام: «صلاة الليل مثنى مثنى»، (وصلاة الليل) خصوصاً في الثلث الأخير منه (أفضل من صلاة النهار)؛ لأنّه أشق على النفس وقال تعالى: ﴿تَتَحَافَى حُنُوبُهُمْ عَنِ وسلّم: «أفضل منه ونقل في الصلاة ليلاً أو نهاراً (أحبّ من كثرة السجود) لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «أفضل منه، ونقل في المحتبى عن محمد خلافه وهو أنّ كثرة الركوع والسجود أفضل، وفصل أبو يوسف رحمه الله تعالى فقال إذا كان له ورد من الليل بقراءة من القرآن فالأفضل أن يكثر عدد الركعات وإلاّ فطول القيام أفضل؛ لأنّ القيام في الأوّل لا يختلف ويضمّ إليه زيادة الركوع والسجود.

<sup>(</sup>۱) قوله: [ولأن القراءة تكثر... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: قلت: إن الحكمة في تشريع الركعتين العجلة في حل عقد الشيطان التي يعقدها على قفا ابن آدم إذا نام فإذا قام وذكر الله تعالى تنحل عقدة، وبالوضوء أخرى وبالصلاة الثالثة وهي التمام كما ورد في الحديث ولذلك كان صلى الله تعالى عليه وسلم يخفف القراءة فيهما حتى يقول الناظر هل قرأ فيهما الفاتحة ؟ كما في حديث أم المؤمنين الصديقة رضي الله تعالى عنها. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٠٤/٤)

## ﴿ فَقُمُ الْإِنْضَاكَ ۚ ثَوْ مَرَاقَالِفَارَجُ ﴾ ﴿ فَصَلُ: فِي تَحَيِّمُ الْمَسِيرُ وَصَلامٌ الضَّيْ وَإِخِيَا اللَّيَالَيْ ﴾ ﴿ وَصَلامٌ الضَّيْ وَصَلامٌ الضَّيْ وَإِخْيَا اللَّيَالَيْ فَيُحَيِّمُ الْمُسْكِينُ وَصَلامٌ الضَّيْ وَإِخْيَا اللَّيَالَيْ الْمَالَيْ الْمُعْلَى وَصَلامٌ الضَّيْ وَإِخْيَا اللَّيَالَيْ الْمَالِيَ الْمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَلَا اللَّهِ الْمُعْلَى وَلَا مُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى وَلَا مُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى وَلَا فَاللَّهُ الْمُعْلَى وَلَا مُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى وَالْمُعْلَى اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ ا

سن تحية المسجد بركعتين قبل الجلوس وأداء الفرض ينوب عنها وكل صلاة أداها عند الدخول بلا نية التحية وندب ركعتان بعد الوضوء قبل جفافه وأربع فصاعدا في الضحى وندب صلاة الليل وصلاة الاستخارة.....

(فصل في تحية المسجد وصلاة الضحي وإحياء الليالي) وغيرها (سنّ تحية المسجد<sup>(۱)</sup> بركعتين) يصلّبهما في غير وقت مكروه (٢) (قبل الجلوس) لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «إذا دخل أحدكم المسجد فلا يجلس حتّى يركع ركعتين»، (وأداء الفرض ينوب عنها) قاله الزيلعي (و) كذا (كلّ صلاة أدّاها) أي: فعلها (عند الدخول بلا نية التحيّة)؛ لأنّها لتعظيمه وحرمته وقد حصل ذلك بما صلاّه ولا تفوت بالجلوس عندنا، وإن كان الأفضل فعلها قبله وإذا تكرّر دخوله يكفيه ركعتان في اليوم، وندب أن يقول عند دخوله المسجد «أللُّهم افتح لي أبواب رحمتك»، وعند خروجه «أللُّهم إنّي أسألك من فضلك»، لأمر النّبي صلّى الله عليه و سلّم به (وندب ركعتان بعد الوضوء قبل جفافه) لقوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «ما من مسلم يتوضَّأ فيحسن وضوءه ثمَّ يقوم فيصلَّى ركعتين يقبل عليهما بقلبه إلاّ وجبت له الجنّة»، رواه مسلم (و) ندب صلاة الضحى على الراجح وهي (أربع) ركعات لما رويناه قريباً عن عائشة رضي الله عنها أنّه عليه السلام كان يصلّي الضحي أربع ركعات ويزيد ما شاء فلذا قلنا نـدب أربـع (فصاعداً في) وقت (الضحي) وابتداؤه من ارتفاع الشمس إلى قبيل زوالها فيزيد على الأربع اثنتي عشرة ركعة لما روى الطبراني في الكبير عن أبي الدرداء قال: قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: «من صلّى الضحي ركعتين لم يكتب من الغافلين، ومن صلَّى أربعاً كتب من العابدين، ومن صلَّى ستاً كفي ذلك اليوم، ومن صلَّى ثمانيـا كتبـه الله تعـالي مـن القانتين، ومن صلى اثنتي عشرة ركعة بني الله له بيتاً في الجنّة»، **(وندب صلاة الليل)** خصوصاً آخره كما ذكرناه، وأقـلّ ما ينبغي أن يتنفّل بالليل ثمان ركعات كذا في الجوهرة وفضلها لا يحصر قال تعالى: ﴿فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفَى لَهُم مِّن قُرَّة أَعْيُن﴾ [اللِّبَجُنْزَةِ : ١٧] وفي صحيح مسلم قال رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم: «عليكم بـصلاة الليـل فإنَّهـا دأب الصالحين قبلكم وقربة إلى ربّكم ومكفرة للسيّئات ومنهاة عن الإثم»، (و) ندب (صلاة الاستخارة) وقد

<sup>(</sup>۱) قوله: [تحيّة المسجد] أي: تحيّة ربّ المسجد،؛ لأنّ التحيّة إنّما تكون لصاحب المكان ويستثنى المسجد الحرام فإنّ تحيته الطواف. ط. ۱۲

<sup>(</sup>٢) قوله: [وقت مكروه] أي: إذا دخل المسجد بعد الفجر أو العصر لا يأتي بالتحيّة، بل يسبّح ويهلّل ويصلّي على النّبي صلّى الله تعالى عليه وسلّم، فإنّه حينئذ يؤدّي حقّ المسجد. ط. ١٢

#### أ و صلاة الحاجة و ندب إحياء ليالي العشر الأخير من رمضان...

أفصحت السنّة عن بيانها قال جابر رضي الله عنه كان رسول الله صلّى الله عليه وسلّم يعلّمنا الاستخارة في الأمور كلُّها كما يعلُّمنا السورة من القرآن يقول إذا هم أحدكم بالأمر فليركع ركعتين من غير الفريضة ثمَّ ليقل «أللُّهم إنّي أستخيرك بعلمك وأستقدرك بقدرتك وأسألك من فضلك العظيم فإنّك تقدر ولا أقدر وتعلم ولا أعلم وأنت علام الغيوب أللُّهم إن كنت تعلم أنَّ هذا الأمر خير لي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري أو قال عاجل أمري وآجله فاقـدره لى ويسرّه لى ثمّ بارك لي فيه وإن كنت تعلم أنّ هذا الأمر شرّ لي في ديني ومعاشى وعاقبة أمري أو قال عاجل أمري وآجله فاصرفه عنّي واصرفني عنه واقدر لي الخير حيث كان ثمّ رضني به»، قـال ويـسمّي حاجتـه رواه الجماعـة إلاّ مسلم، وينبغي أن يجمع بين الروايتين فيقول وعاقبة أمري وعاجله وآجله والاستخارة في الحج والجهاد وجميع أبواب الخير تحمل على تعيين الوقت لا نفس الفعل، وإذا استخار مضى لما ينشرح له صدره وينبغي أن يكرّرها سبع مرّات لما روي عن أنس قال: قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: «يا أنس إذا هممت بأمر فاستخر ربّك فيه سبع مرات ثمّ انظر إلى الذي يسبق إلى قلبك فإن الخير فيه»، (و) ندب (صلاة الحاجة) وهي ركعتان. عن عبد الله بن أبي أوفي قال: قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: «من كانت له حاجة إلى الله تعالى أو إلى أحـد مـن بني آدم فليتوضّأ وليحسن الوضوء ثمّ ليصلّ ركعتين ثمّ ليثني على الله وليصلّي على النّبي صلّى الله عليه وسلّم ثمّ ليقـل لا إلـه إلاّ الله الحليم الكريم سبحان الله ربّ العرش العظيم الحمد لله ربّ العالمين أسألك موجبات رحمتك وعزائم مغفرتك والغنيمة من كل برّ والسلامة من كلّ إثم لا تدع لي ذنباً إلاّ غفرته ولا هما إلاّ فرجته ولا حاجة لك فيها رضي إلاّ قضيتها يا أرحم الراحمين»، ومن دعائه أللّهم إنّي أسألك وأتوجّه إليك بنبيّك محمّد نبي الرحمة صلّي الله عليه وسلّم يا محمّد إنّي توجّهت بك إلى ربّك في حاجتي هذه لتقضي لي أللّهم فشفعه في (وندب إحياء ليالي **العشو الأخير من رمضان)** لما روى عن عائشة رضي الله عنها أنَّ النّبي صلّى الله عليه وسلّم كـان إذا دخـل العـشر الأخير من رمضان أحيا الليل وأيقظ أهله وشدّ المئزر، والقصد منه إحياء ليلة القدر فإنّ العمل فيها خير من العمل في ألف شهر(١) خالية منها وروى أحمد: «من قام ليلة القدر إيماناً واحتساباً غفر له ما تقدّم من ذنبه وما تأخّر»،

<sup>(</sup>۱) قوله: [ألف شهر] يروي: أنّه صلّى الله تعالى عليه وسلّم ذكر أربعة من بني إسرائيل فقال: عبدوا الله ثمانين سَنَةً لم يعصوه طرفة عين فذكر أيوب وزكريا وحزقيل ويوشع بن نون عليهم السلام، فعجبت الصحابة من ذلك فنزل جبريل وقال: يا محمّد عجبت أمتك من عبادة هؤلاء النفر ثمانين سنة لم يعصوا الله طرفة عين، فقد أنزل الله عليك خيراً من ذلك ثم قرأ إنا أنزلناه في ليلة القدر، فسرّ بذلك رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم. ("تفسير القرطبي"، ٩٤/١٠).

## وَ اللَّهُ الل

وإحياء ليلتي العيدين وليالي عشر ذي الحجة وليلة النصف من شعبان ويكره الاجتماع على إحياء ليلة من هذه الليالي في المساجد.

وقال صلَّى الله عليه وسلَّم: «تحروا ليلة القدر في العشر الأواخر من رمضان»، متفق عليه وقال ابن مسعود رضي الله عنه هي في كلَّ السنة وبه قال الإمام الأعظم في المشهور عنه أنَّها تدور في السنة، وقد تكون في رمضان، وقد تكون في غيره قاله قاضيخان وفي المبسوط أنَّ المذهب عند أبي حنيفة أنَّها تكون في رمضان لكن تتقدَّم وتتأخّر وعندهما لا تتقدّم ولا تتأخّر (و) ندب (إحياء ليلتي العيدين) الفطر والأضحى لحديث: «من أحيا ليلة العيد أحيا الله قلبه يوم تموت القلوب»، ويستحبّ الإكثار من الاستغفار بالأسحار وسيد الاستغفار: «أللّهم أنت ربّي لا إله إلاّ أنت خلقتني وأنا عبدك وأنا على عهدك ووعدك ما استطعت أعوذ بك من شرّ ما صنعت أبوء لك بنعمتك على وأبوء بذنبي فاغفر لى فإنّه لا يغفر الذنوب إلاّ أنت»، والدعاء فيها مستجاب (و) ندب إحياء (ليالي عشر ذي الحجة) لقوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «ما من أيام أحبِّ إلى الله تعالى أن يتعبِّد فيها من عشر ذي الحجة يعدل صيام كلّ يوم، منها بصيام سنة وقيام كلّ ليلة، منها بقيام ليلة القدر»، وقال صلّى الله عليه و سلّم: «صوم يوم عرفـة يكفـر سنتين ماضية ومستقبلة وصوم يوم عاشوراء يكفر سنة ماضية»، (و) ندب إحياء (ليلة النصف من شعبان)؛ لأنّها تكفر ذنوب السنة والليلة الجمعة تكفر ذنوب الأسبوع وليلة القدر تكفر ذنوب العمر ولأنها تقدر فيها الأرزاق والآجال والإغناء والإفقار والإعزاز والإذلال والإحياء والإماتة وعدد الحاج وفيها يسح الله تعالى الخير سحأ وخمس ليال لا يرد فيهن الدعاء ليلة الجمعة وأول ليلة من رجب وليلة النصف من شعبان وليلتا العيدين. وقال صلَّى الله عليه وسلَّم: «إذا كان ليلة النصف من شعبان فقوموا ليلها وصوموا نهارها فإنَّ الله تعالى ينزل فيها لغروب الشمس إلى السماء فيقول ألا مستغفر فأغفر له ألا مسترزق فأرزقه حتّى يطلع الفجر»، وقال صلَّى الله عليه وسلّم: «من أحيا الليالي الخمس وجبت له الجنّة ليلة التروية وليلة عرفة وليلة النحر وليلة الفطر وليلة النصف من شعبان»، وقال صلَّى الله عليه وسلَّم: «من قام ليلة النصف من شعبان وليلتي العيدين لم يمت قلبه يوم تموت القلوب»، ومعنى القيام أن يكون مشتغلاً معظم الليل بطاعة، وقيل بساعة منه يقرأ أو يسمع القرآن أو الحديث أو يسبّح أو يصلّي على النّبي صلّى الله عليه وسلّم وعن ابن عبّاس بصلاة العشاء جماعةً والعزم على صلاة الصبح جماعة كما في إحياء ليلتي العيدين وقال رسول الله صلَّى الله تعالى عليه وسلَّم «من صلَّى العشاء في جماعة فكأنَّما قام نصف الليل، ومن صلّى الصبح في جماعة فكأنّما قام الليل كلّه»، رواه مسلم (ويكره الاجتماع على إحياء ليلة من هذه الليالي) المتقدّم ذكرها (في المساجد) وغيرها؛ لأنّه لم يفعله النّبي صلّى الله عليه وسلّم ولا الصحابة فأنكره أكثر العلماء من أهل الحجاز منهم عطاء وابن أبي مليكة وفقهاء أهل المدينة وأصحاب مالك وغيرهم، وقالوا ذلك كلُّه بدعة ولم ينقل عن النّبي صلَّى الله عليه وسلّم ولا عن أصحابه إحياء ليلتي العيدين جماعة، واختلف علماء الشام في صفـة إحـياء ليلة

جِلِينِ: المُكِرِينَةِ العِلْمِيَّةِ (الدَّعُومُّ الْإِسْلَامِيَّةً)

7.7

النصف من شعبان على قولين أحدهما أنّه استحبّ إحياؤها بجماعة (١) في المسجد طائفة من أعيان التابعين كخالد بن معدان ولقمان بن عامر ووافقهم اسحق بن راهويه والقول الثاني أنّه يكره الاجتماع لها في المساجد للصلاة وهذا قول الأوزاعي إمام أهل الشام وفقيههم وعالمهم.

(۱) قوله: [استحب إحياؤها بجماعة... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: تكره صلاة النوافل بجماعة لو على سبيل التداعي بأن يقتدي أربعة بواحد إلا الاستسقاء، وكذا حكم السنن سوى التراويح والكسوف. بالجملة إذا اقتدى إثنان بواحد فيجوز بالإجماع وفي الخمسة تكره بالاتفاق وفي الثلاثة والأربعة اختلاف والأصح أن الكراهة في الأربعة لا الثلاثة هذا هو المختار. ثم الأظهر أن هذه الكراهة تنزيهية يعني خلاف الأولى لمخالفة التوارث لا تحريمية حتى تكون إثما وممنوعة. (""الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٦/٧٤-٤٣١، ملخصاً ومترجماً)

## فَصِلُ: فِيضَلا فِي النَّفْلِ جَالِسًا

يجوز النفل قاعدا مع القدرة على القيام لكن له نصف أجر القائم إلا من عذر ويقعد كالمتشهد في المختار وجاز إتمامه قاعدا بعد افتتاحه قائما.....

(فصل في صلاة النفل جالساً و) في (الصلاة على الدابة) وصلاة الماشي (يجوز النفل) إنّما عبّر به ليشمل السنن المؤكَّدة وغيرها فتصحّ إذا صلاّها (قاعداً مع القدرة على القيام) وقد حكى فيه إجماع العلماء وعلى غير المعتمد يقال إلاّ سنّة الفجر لما قيل بوجوبها وقوة تأكّدها إلاّ التراويح على غير الصحيح؛ لأنّ الأصحّ جوازها قاعداً من غير عذر فلا يستثني من جواز النفل جالساً بلا عذر شيء على الصحيح؛ لأنّه صلّى الله عليه وسلّم كان يصلّي بعد الوتر قاعداً وكان يجلس في عامة صلاته بالليل تخفيفاً وفي رواية عن عائشة رضي الله عنها فلمّا أراد أن يركع قام فقرأ آيات ثمّ ركع وسجد وعاد إلى القعود، وقال في معراج الدراية وهو المستحبّ في كلّ تطوّع يصلّيه قاعداً موافقة للسنّة ولو لم يقرأ حين استوى قائماً وركع وسجد أجزأه ولو لم يستو قائماً وركع لا يجزئه؛ لأنّـه لا يكون ركوعاً قائماً ولا ركوعاً قاعداً كما في التجنيس و (لكن له) أي: للمتنفّل جالساً (نصف أجر القائم) لقوله صلّى الله عليه وسلَّم: «من صلَّى قائماً فهو أفضل، ومن صلَّى قاعداً فله نصف أجر القائم، ومن صلَّى نائماً فله نصف أجر القاعد»، (إلا) أنّهم قالوا هذا في حقّ القادر أمّا العاجز (من عذر) فصلاته بالإيماء أفضل من صلاة القائم الراكع الساجد؛ لأنّه جهد المقل والإجماع منعقد على أنّ صلاة القاعد بعذر مساوية لصلاة القائم في الأجر كذا في الدراية . قلت بل هو أرقبي منه؛ لأنّه أيضاً جهد المقبل ونية المرء خير من عمله (ويقعد) المتنفّل جالساً (كالمتشهّد) إذا لم يكن به عذر فيفترش رجله اليسرى ويجلس عليها وينصب يمناه (في المختار) وعليه الفتوى ولكن ذكر شيخ الإسلام الأفضل له أن يقعد في موضع القيام محتبياً؛ لأنَّ عامة صلاة رسول الله صلَّى الله عليه وسلّم في آخر عمره كان محتبياً أي: في النفل، و لأنَّ المحتبي أكثر توجها لأعضائه القبلة لتوجّه الساقين كالقيام، وعن أبي حنيفة رحمه الله تعالى يقعد كيف شاء؛ لأنه لمّا جاز له ترك أصل القيام فترك صفة القعود أولى، وأمّا المريض فلا تتقيّد صفة جلوسه بشيء (وجاز إتمامه (١٠) أي: إتمام القادر نفله (قاعداً) سواء كان في الأولى أو الثانية (بعد **افتتاحه قائماً)** عند أبي حنيفة رحمه الله؛ لأنّ القيام ليس ركناً في النفل فجاز تركه، وعندهما لا يجوز؛ لأنّ الشروع

مِحْلِينِ: الْهَلِينَةِ الْعِلْمَيَّةِ (اللَّحْقُ الْإِسْلَامِيَّةً)

7 . 1

<sup>(</sup>۱) قوله: [وجاز إتمامه] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: يجب الإفتاء بقول الإمام أما أولاً فلأنه قول الإمام، وأما ثانياً فلأنه استحسان وأما ثالثاً فلأنه صح عن النبي صلى الله تعالى عليه وسلم. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٦/٢)

أ بلا كراهة على الأصح ويتنفل راكبا خارج المصر موميا إلى أي جهة توجهت دابته وبنى بنزوله لا ركوبه ولو كان بالنوافل الراتبة وعن أبي حنيفة رحمه الله تعالى أنه ينزل لسنة الفجر لأنها آكد من غيرها

ملزم فأشبه النذر ولأبى حنيفة أنّ نذره ملزم صلاة مطلقة وهي الكاملة بالقيام مع جميع الأركان والشروع لا يلزمه إلاّ صيانة النفل وهي لا توجب القيام فيتمّه حالساً (بلا كراهة على الأصحّ)؛ لأنّ البقاء أسهل من الابتداء وابتداؤه حالساً لا يكره فالبقاء أولى، وكان صلّى الله عليه وسلّم يفتتح التطوّع ثمّ ينتقل من القيام إلى القعود ومن القعود إلى القيام روته عائشة رضى الله عنها (ويتنفّل) أي: جاز له التنفّل بل ندب له (راكباً خارج المصر) يعني خارج العمران ليشمل خارج القرية والأخبية بمحلّ إذا دخله مسافر قصر الفرض وسواء كـان مسافرا أو خـرج لحاجـة في بعـض النواحي على الأصحّ، وقيل إذا خرج قدر ميل، وقيل إذا خرج قـدر فرسـخين جـاز لـه وإلاّ فـلا، وعـن أبي يوسـف جوازها في المصر أيضاً على الدابة (مومياً إلى أيّ جهة) ويفتتح الصلاة حيث (توجهت) به (دابته) لمكان الحاجة ولا يشترط عجزه عن إيقافها للتحريمة في ظاهر الرواية لقول جابر: «رأيت رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم يصلَّى النوافل على راحلته في كلُّ وجه يومئ إيماء ولكنَّه يخفض السجدتين من الركعتين»، رواه ابن حبـان في صـحيحه، وإذا حرّك رجله أو ضرب دابته فلا بأس به إذا لم يصنع شيئاً كثيراً (وبني بنزوله) على ما مضى إذا لم يحصل منه عمل كثير كما إذا ثني رجله فانحدر؛ لأنَّ إحرامه انعقد مجوزاً للركوع والسجود(١) عزيمة بنزوله بعده فكان له الإيماء بهما راكباً رخصة، وبهذا يفرق بين جواز بنائه وعدم بناء المريض بـالركوع والـسجود وكـان موميـا؛ لأنّ إحرام المريض لم يتناولهما لعدم قدرته عليهما فلذا (لا) يجوز له البناء بعد (ركوبه) على ما مضي من صلاته نــازلاً في ظاهر الرواية عنهم؛ لأنَّ افتتاحه على الأرض استلزم جميع الشروط، وفي الركوب يفوت شرط الاستقبال واتحاد المكان وطهارته وحقيقة الركوع والسجود (و) جاز الإيماء على الدابة و (لو كان بالنوافل الراتبة) المؤكّدة وغيرها حتّى سنّة الفجر (و) روى (عن أبي حنيفة رحمه الله تعالى أنّه ينزل) الراكب (لسنّة الفجر؛ لأنّها آكد من غيرها) قال ابن شجاع رحمه الله يجوز أن يكون هذا لبيان الأولى يعني أنَّ الأولى أن ينزل لركعتبي الفجر كذا في

<sup>(</sup>۱) قوله: [للركوع والسجود] إيضاحه أن يقال: إنّ بناء بعض الصلاة على بعض عند الاختلاف إنّما يجوز إذا تناولتهما تحريمة واحدة. وأمّا إذا لم يكونا كذلك فلا يجوز إذا ظهر هذا فتحريمة الراكب انعقدت مجوزة للإيماء راكباً وللركوع والسجود بتقدير النزول، فكان ما صلّى بالإيماء وهو راكب وما يصلّي بعد النزول بركوع وسجود داخلين تحت تحريمة واحدة فجاز بناء أحدهما على الآخر، وإحرام النازل انعقد موجباً للركوع والسجود فقط فلم يتناول الإيماء راكباً فلا يصحّ بناؤه عليه. ط. ١٢

وجاز للمتطوع الاتّكاء على شيء إن تعب بلا كراهة وإن كان بغير عـذر كـره في الأظهـر لإسـاءة اللّم والمراهم الله ا الأدب ولا يمنع صحة الصلاة على الدابـة نجاسـة عليهـا ولـو كانـت في الـسرج والركـايين على الأصح ولا تصح صلاة الماشي بالإجماع.

العناية وقدّمنا أن هذا على رواية وجوبها (وجاز للمتطوّع الاتكاء على شيء) كعصا وحائط وحادم (إن تعب)؛ لأنّه عذر كما جاز أن يقعد (بلا كراهة وإن كان) الاتكاء (بغير عذر كره في الأظهر لإساءة الأدب) بخلاف القعود بغير عذر بعد القيام كما قدّمناه (ولا يمنع صحّة الصلاة على الدابة نجاسة) كثيرة (عليها) أي: الدابة (ولو كانت) التي تزيد على الدرهم (في السرج والركابين على الأصحّ) وهو قول أكثر مشايخنا للضرورة (ولا تصحّ صلاة الماشي بالإجماع (١)) أي: إجماع أئمّتنا لاختلاف المكان (٢).

<sup>(</sup>١) قوله: [لا تصح صلاة الماشي بالإجماع] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: كما فيمن سبقه حدث. ١٢ ("جد الممتار"، ٣٢٨/٢)

<sup>(</sup>٢) قوله: [لاختلاف المكان] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: كما في من سبقه حدث. ١٢ ("جد الممتار"، ٣٢٨/٢)

## ُ فَيُمُ الْإِرْضَاكَ ﴾ وَمَ مِرَا قِيلَ فِي لَكِ فَي الدَابَةِ ﴾ • • • • وَضِلُ: فِي صَلا لاَ الفرضِ وَ الوَاخِبَ عَلَى الدَابَة ﴾

### فَصِلاً: فِي صَلالة الفرضِ وَ الوَ الْجِبِ عَلَى الدَابَّة

لا يصح على الدابة صلاة الفرائض ولا الواجبات كالوتر والمنذور وما شرع فيه نفلا فأفسده ولا صلاة الجنازة وسجدة تليت آيتها على الأرض إلا لضرورة كخوف لص على نفسه أو دابته أو ثيابه لو نزل وخوف سبع وطين المكان وجموح الدابة.....

(فصل: في صلاة الفرض والواجب على الدابة) والمحمل (لا يصح على الدابة) صلاة الفرائض ولا الواجبات كالوتر والمنذور) والعيدين (و) لا قضاء (ما شرع فيه نفلاً فأفسده ولا صلاة الجنازة و) لا (سجدة) تلاوة قد (تليت آيتها على الأرض إلا لضرورة (٢) نص عليها في الفرض بقوله تعالى: ﴿فَإِنْ حَفْتُمْ فَرِحَالاً أَوْ رُكُبَاناً ﴾ [البَّنَةَ على الأرض إلا لضرورة (٢) نص على نفسه أو دابته أو ثيابه لو نزل) ولم تقف له رفقته (٣) وخوف سبع) على نفسه أو دابته (و) وجود مطر و (طين) في (المكان) يغيب فيه الوجه أو يلطخه أو يتلف ما يبسطه عليه أمّا مجرد ندوة فلا يبيح ذلك والذي لا دابة له يصلّى قائماً في الطين بالإيماء (وجموح الدابة يتلف ما يبسطه عليه أمّا مجرد ندوة فلا يبيح ذلك والذي لا دابة له يصلّى قائماً في الطين بالإيماء (وجموح الدابة

( جلين: المَكِ يَنَةِ العِلميَّةِ (الدَّعُومُّ الإسْتَلاميَّةُ

<sup>(</sup>۱) قوله: [لا يصح على الدابة] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: فثبت أن المانع شيئان الأول: كون الصلاة على الدابة ولو بواسطة عجلة طرفها على دابة، والثاني: السير واختلاف المكان ألا ترى أنهم أوجبوا الإيقاف وأبطلوا بالسير إلا لمن يخاف، فلو لم يكن المانع إلا الأول فقد وجد عذر يبيح الصلاة على الدابة لكان واجبا أن تجوز من دون فرق بين سير ووقوف، لكنهم فرقوا، فتبين: أن السير بنفسه مفسد إلا بعذر يمنع الإيقاف ولا يكفي مجرد عذر يمنع النزول لا الإيقاف، فإن كانت العجلة كلها على الأرض وجرتها دابة بحبل فهاهنا إنما فقد المانع الأول دون الثاني فوجب الفساد إلا بعذر. وقال بعد عدة سطور: فالحاصل أن الصلاة على الدابة نفسها لا تجوز إلا بضرورة وتتقدر بقدرها، فيجب الإيقاف إن أمكن ولا بد من الاستقبال إن قدر، وأيهما قدر عليه وجب الإتيان به، فإن عجز عنهما جاز له أن يصلي عليها وهي تسير إلى أي جهة قدر، أما إن صلى عليها آمنا فلا تجوز وإن توجه إلى القبلة وأوقفها أو ربطها لأن ذلك إنما وقع من دون ضرورة فلم يجز، والصلاة في شق محمل على دابة كمثل الصلاة عليها في جميع ما ذكر إلا أنها تجوز من دون عذر أيضا إذا كانت العيدان على الأرض، والله تعالى أعلم. ١٢ ("جد الممتار"، ١٨/١٤-٤١)

<sup>(</sup>٢) قوله: [إلا لضرورة... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: فالحاصل: أن الصلاة على الدابة نفسها لا تجوز الا بضرورة وتتقدر بقدرها، فيجب الإيقاف إن أمكن ولا بد من الاستقبال إن قدر، وأيهما قدر عليه وجب الإتيان به، فإن عجز عنهما جاز له أن يصلي عليها وهي تسير إلى أيّ جهة قدر، أما إن صلى عليها آمنا فلا تجوز وإن توجه إلى القبلة وأوقفها أو ربطها لأن ذلك إنما وقع من دون ضرورة فلم يجز. ١٢ ("جد الممتار"، ١٩/٢)

<sup>(</sup>٣) قوله: [ولم تقف له رفقته] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: لأن من الأعذار ذُهاب القافلة وانقطاعه عنها. ١٢ ("جد الممتار"، ٤١٩/٢)

وعدم وجدان من يركبه لعجزه والصلاة في المحمل على الدابة كالصلاة عليها سواء كانت سائرة أو واقفة ولو جعل تحت المحمل خشبة حتى بقي قراره إلى الأرض كان بمنزلة الأرض فتصح الفريضة فيه قائما.

وعدَم وجدان من يركبه) دابته ولو كانت غير جموح (لعجزه) بالاتفاق ولا تلزمه الإعادة بزوال العذر، والمريض الذي يحصل له بالنزول والركوب زيادة مرض أو بطؤ برء يجوز له الإيماء بالفرض على الدابة واقفة مستقبل القبلة إن أمكن وإلا فلا وكذا لطين المكان، وإن وجد العاجز عن الركوب معيناً فهي مسألة القادر بقدرة الغير عاجز عنده خلافاً لهما كالمرأة إذا لم تقدر على النزول إلا بمحرم أو زوج ومعادل زوجته أو محرمه إذا لم يقم ولده محلّه كالمرأة (والصلاة في المحمل(١)) وهو (على الدابة كالصلاة عليها) في الحكم الذي علمته (سواء كانت سائرة أو واقفة ولو) أوقفها و (جعل تحت المحمل خشبة(٢)) أو نحوها (حتى بقي قراره) أي: المحمل (إلى الأرض) بواسطة ما جعل تحته (كان) أي: صار المحمل (بمنزلة الأرض فتصح الفريضة فيه قائماً) لا قاعداً بالركوع والسجود.

<sup>(</sup>۱) قوله: [والصلاة في المحمل... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: وأما الصلاة في شق محل على دابة كمثل الصلاة عليها في جميع ما ذكر إلا أنها تجوز من دون عذر أيضاً إذا كانت العيدان على الأرض. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٠/٢)

<sup>(</sup>۱) قوله: [لو جعل تحت المحمل خشبة] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: قلت: وبه يفارق العجلة إذا كانت طرفها على الدابة حيث لا تجوز الصلاة فيها مع كون أكثر عيدانها على الأرض، فما ذلك إلا لأن قرارها غير منقطع عن الدابة بخلاف المحمل في الصورة المذكورة. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٠/٢٤)

## نِظَيْاهُ ﴾ مَرَاقِيالفَلاهِ إِن فَي السَّفِينَ فَي الطَّلاةِ فِي السَّفِينَ فَصَلُّ: فِي الصَّلاةِ فِي السَّفَنتَرَ

صلاة الفرض فيها وهي جارية قاعدا بلا عذر صحيحة عند أبي حنيفة بالركوع والسجود وقالا لا تصح إلا من عذر وهو الأظهر والعذر كدوران الرأس وعدم القدرة على الخروج ولا تجوز فيها بالإيماء اتفاقا والمربوطة في لجة البحر وتحركها الريح شديدا كالسائرة وإلا فكالواقفة على الأصح وإن كانت مربوطة بالشط لا تجوز صلاته قاعدا بالإجماع.....

(فصل في الصلاة في السفينة: صلاة الفرض) والواجب (فيها وهي جارية) حال كونه (قاعداً بلا عدر) به وهو يقدر على الحروج منها (صحيحة عند) الإمام الأعظم (أبي حنيفة) رحمه الله تعالى لكن (بالركوع والسجود) لا بالإيماء؛ لأنّ الغالب في القيام دوران الرأس والغالب كالمتحقّق لكنّ القيام فيها والخروج أفضل إن أمكنه؛ لأنّه أبعد عن شبهة الخلاف وأسكن لقلبه (وقالا) أي: أبو يوسف ومحمد رحمهما الله تعالى (لا تصحّ ') جالساً (إلا من عدر وهو الأظهر) لحديث ابن عمر أنّ النّبي صلّى الله عليه وسلّم سئل عن الصلاة في السفينة فقال: «صلّ فيها قائماً إلا أن تخاف الغرق»، وقال مثله لجعفر (")، ولأنّ القيام ركن فلا يترك إلا بعدر محقّق لا موهوم ودليل الإمام مع حنادة رضي الله عنه في السفينة قعوداً ولو شئنا لقمنا، وقال الزاهدي وحديث ابن عمر وجعفر محمول على مع حنادة رضي الله عنه في السفينة قعوداً ولو شئنا لقمنا، وقال الزاهدي وحديث ابن عمر وجعفر محمول على الندب فظهر قوّة دليله لموافقة تابعيين ابن سيرين ومجاهد وصحابيين أنس وجنادة فيتبع قول الإمام رحمه الله تعالى (والعذر كدوران الرأس وعدم القدرة على المخروج ولا تجوز) أي: لا تصحّ الصلاة (فيها بالإيماء) لمن يقدر (والعذر كدوران الرأس وعدم القدرة على المخروج ولا تجوز) أي: لا تصحّ الصلاة (فيها بالإيماء) لمن يقدر ذلك (تحركها الربح) تحريكاً (شديداً) هي (كالسائرة) في الحكم الذي قد علمته والخلاف فيه (وإلاً) أي: وإن لم تجركها شديداً (فكالواقفة) بالشط (على الأصحة و) الواقفة ذكرها مع حكمها بقوله (إن كانت مربوطة بالشط لا تجوز صلاته) فيها (قاعدا) مع قدرته على القيام لانتفاء المقتضي للصحة (بالإجماع) على الصحيح وهو احتراز لا تجوز صلاته) فيها (قاعدا) مع قدرته على القيام لانتفاء المقتضي للصحة (بالإجماع) على الصحيح وهو احتراز

جُلِيْنِ: الْمُكِرِيْنَةِ الْعِلْمَيَّةِ (الدَّعُوَّةِ الْإِسْلَامِيَّةً)

717

<sup>(</sup>۱) قوله: [لا تصح] هذا هو مختار الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن حيث قال: أقول: السفينة إذا لم يكن قرارها على الأرض لم تجز الصلاة فيه لمن يقدر على النزول إلى الأرض، فليكن هذا على ذكر منك. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٩٨/٢)

<sup>(</sup>٢) قوله: [لجعفر] أي: ابن أبي طالب لمّا بعثه إلى الحبشة. ط. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [إلى الجد] بكسر الجيم وتشديد الدال الشاطئ، وهذا دليل لجواز الصلاة فيها مع إمكان الخروج منها، وما يعده دليل لجواز الصلاة قاعداً مع إمكان الصلاة من قيام. ط. ١٢

إفإن صلى قائما وكان شيء من السفينة على قرار الأرض صحت الصلاة وإلا فلا تصح على المختار إلا إذا لم يمكنه الخروج. ويتوجه المصلي فيها إلى القبلة عند افتتاح الصلاة وكلما استدارت عنها يتوجه إليها في خلال الصلاة حتى يتمها مستقبلا.

عن قول بعضهم أنّها أيضاً على الخلاف (فإن صلّى) في المربوطة بالشط (قائماً وكان شيء من السفينة على قرار الأرض صحّت الصلاة) بمنزلة الصلاة على السرير (() (وإلا) أي: وإن لم يستقر منها شيء (() على الأرض (فلا تصحّ) الصلاة فيها (على المختار) كما في "المحيط" و"البدائع"؛ لأنّها حينئذ كالدابة. وظاهر الهداية والنهاية جواز الصلاة في المربوطة بالشط قائماً مطلقاً أي: سواء استقرت بالأرض أو لا (() (إلا إذا لم يمكنه الخروج) بلا ضرر فيصلّي فيها للحرج (و) إذا كانت سائرة (يتوجّه المصلّي فيها إلى القبلة) لقدرته على فرض الاستقبال (عند افتتاح الصلاة وكلّما استدارت) السفينة (عنها) أي: القبلة (يتوجّه) المصلّي باستدارتها (إليها) أي: القبلة (في خلال الصلاة) وإن عجز يمسك عن الصلاة (حتى) يقدر إلى أن (يتمّها مستقبلاً) ولو ترك الاستقبال لا تجزئه في قولهم جمعاً.

<sup>(</sup>۱) قوله: [بمنزلة الصلاة على السرير] كذا الصلاة في القطار الواقف لأنه بمنزلة التخت على الأرض، وأما الصلاة المفروضة في القطار السائر فلا تصح كالوتر والنذر والملحق به أعني سنة الفجر. قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: لو لم يقف القطار عند ضيق الوقت فيصلي ثم يعيده بعد الاستقرار. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٣٦/٦،مترجماً و ملخصاً)

ول السفينة والقطار: تحقيق المقام أن الاستقرار بالكلية ولو بالوسائط، على الأرض كان أو على تابعها شرط لصحة الصلوات والسفينة والقطار: تحقيق المقام أن الاستقرار بالكلية ولو بالوسائط، على الأرض كان أو على تابعها شرط لصحة الصلوات المكتوبات والواجبات كالوتر والنذر والتي تلحق بها يعني سنة الفجر إلا عند تعذر. ولهذا لا تجوز على الدابة من دون عذر ولو كانت ساكنة لأنها ليست بتابعة للأرض، وهكذا لا تجوز على العجلة التي طرفها على الدابة وإن كانت العجلة ساكنة لأن الاستقرار ليس بالكلية على الأرض لكون طرفها الواحد على غير تابع للأرض، ولذا لا تجوز الصلاة في السفينة السائرة إن أمكنه الخروج منها بل عند التحقيق ولو كانت واقفة على الشط ما دام استقرارها على الماء لا الأرض، بالجملة إذا لم تجز الصلوات في حالة الاستقرار فكيف في حالة السير لأنه ليس هاهنا نفس الاستقرار بخلاف السفينة السائرة التي لا يتيسر النزول منها لأنه إن نوقفها يكن الاستقرار على الماء لا على الأرض فيكون السير والوقوف فيها سواء ولكن إن يوقف القطار يكن استقراره على الأرض لا محالة. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٣٧/٦مترجماً و ملخصاً)

<sup>(</sup>٣) قوله: [أي سواء استقرت أولا] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: بل كانت واقفة على وجه الماء. ١٢ ("جد الممتار" ٤٨١/٢)

## فَصِلُ: في صَلافِ السَّافِ عَ

التراويح سنة للرجال والنساء وصلاتها بالجماعة سنة كفاية ووقتها بعد صلاة العشاء ويصح تقديم الوتر على التراويح وتأخيره عنها......

(فصل: في) صلاة (التراويح) الترويحة الجلسة في الأصل ثمّ سمّيت بها الأربع ركعات التي آخرها الترويحة . روى الحسن عن أبي حنيفة صفتها بقوله (التواويح سنّة(١)) كما في الخلاصة وهي مؤكّدة كما في "الاختيار" وروى أسد بن عمرو عن أبي يوسف قال سألت أبا حنيفة عن التراويح وما فعله عمر رضي الله عنه فقال: التراويح سنّة مؤكّدة ولم يتخرّصه عمر من تلقاء نفسه ولم يكن فيه مبتدعاً ولم يأمر به إلاّ عن أصل لديه وعهد من رسول الله صلى الله عليه وسلم وهي سنّة عين مؤكّدة (للرجال والنساء) ثبتت سنيّتها بفعل النّبي صلّى الله عليه وسلّم وقوله قال: «عليكم بسنّتي وسنّة الخلفاء الراشدين من بعدي»، وقد واظب عليها عمر وعثمان وعلى رضي الله عنهم. وقال صلَّى الله عليه وسلَّم في حديث: «افترض الله عليكم صيامه وسننتُ لكم قيامه»، وفيه ردّ لقول بعض الروافض هي سنّة الرجال دون النساء(٢)، وقول بعضهم سنّة عمر؛ لأنّ الصحيح أنّها سنّة النّبي صلّى الله عليه وسلّم والجماعة سنّة فيها أيضاً لكنّ على الكفاية بينه بقوله (وصلاتها بالجماعة سنّة كفاية) لمّا ثبت أنّه صلّى الله عليه وسلّم صلّى بالجماعة إحدى عشرة ركعة بالوتر على سبيل التداعي ولم يجرها مجري سائر النوافل ثمّ بين العذر في الترك وهو خشيته صلَّى الله عليه وسلَّم افتراضها علينا، وقال الصدر الشهيد الجماعة سنَّة كفاية فيها حتَّى لو أقامها البعض في المسجد بجماعة وباقي أهل المحلة أقامها منفرداً في بيته لا يكون تاركاً للسنّة؛ لأنّه يروى عن أفراد الصحابة التخلُّف. وقال في المبسوط لو صلَّى إنسان في بيته لا يأثم فقد فعله ابن عمر وعروة وسالم والقاسم وإبراهيم ونافع فدلٌّ فعل هؤلاء أنَّ الجماعة في المسجد سنّة على سبيل الكفاية إذ لا يظنّ بابن عمر ومن تبعه ترك السنّة اه . وإن صلاّها بجماعة في بيته فالصحيح أنّه نال إحدى الفضيلتين فإنّ الأداء في المسجد له فضيلة ليس لـلأداء في البيت ذلك وكذا الحكم في الفرائض (ووقتها) ما (بعد صلاة العشاء) على الصحيح إلى طلوع الفجر (و) لتبعيتها للعشاء (يصحّ تقديم الوتر على التراويح وتأخيره عنها) وهو أفضل حتّى لو تبيّن فساد العشاء دون التراويح.

( اللَّعُونُ اللَّالِينَةِ العِلمِيَّةِ (اللَّعُونُ الْإِسْلَامِيَّةِ)

<sup>(</sup>۱) قوله: [التراويح سنة... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: هي سنة مؤكدة، وتاركها آثم عند جُمهور المحققين خصوصاً إذا كان عادةً، وهي عشرون ركعة عند الجُمهور. ١٢ فائدة: إذا ختم الإمام القرآن مرة ويريد أن يسمعه الآخرين الذين لم يسمعوه في ليال أخرى يجوز له ذلك إذ لا وجه لعدَم جوازه على الصحيح المعتمد ولا معنى لعدم ثواب لسماع هذا القرآن. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٧/٧٥٤، مترجماً وملخصاً)

٢) قوله: [دون النساء] لكن المشهور عنهم أنها ليست بسنة أصلاً. ط. ١٢

ويستحب تأخير التراويح إلى ثلث الليل أو نصفه ولا يكره تأخيرها إلى ما بعده على الصحيح وهي عشرون ركعة بعشر تسليمات ويستحب الجلوس بعد كل أربع بقدرها وكذا بين الترويحة الخامسة والوتر وسن ختم القرآن فيها مرة في.....

والوتر أعادوا العشاء ثمّ التراويح دون الوتر عند أبي حنيفة لوقوعها نافلة مطلقة بوقوعها في غير محلّها وهو الصحيح، وقال جماعة من أصحابنا منهم إسماعيل الزاهد إنّ الليل كلّه وقت لها قبل العشاء وبعده وقبل الوتر وبعده؛ لأنّها قيام الليل (ويستحبّ تأخير التروايح إلى) قبيل (ثلث الليل أو) قبيل (نصفه) واختلفوا في أدائها بعد النصف فقال بعضهم يكره؛ لأنّها تبع للعشاء فصارت كسنّة العشاء (و) قال بعضهم (لا يكره تأخيرها إلى ما بعده) أي: ما بعد نصف الليل (على الصحيح)؛ لأنّ أفضل صلاة الليل آخره في حدّ ذاتها ولكنّ الأحبّ أن لا يؤخّر التراويح إليه خشية الفوات (وهي عشرون ركعة) بإجماع الصحابة رضي الله عنهم (بعشر تسليمات) كما هو المتوارث يسلّم على رأس كلّ ركعتين فإذا وصلها وجلس على كلّ شفع (() فالأصحّ أنّه إن تعمد ذلك كره وصحّت وأجزأته عن كلّها وإذا لم يجلس إلاّ في آخر أربع نابت عن تسليمة فتكون بمنزلة ركعتين في الصحيح (ويستحبّ الجلوس بعد) بعد) صلاة (كلّ أربع) ركعات (() بقدرها وكذا) يستحبّ الجلوس بقدرها (اين الترويحة الخامسة والوتر)؛ لأنّه المتوارث عن السلف وهذا روي عن أبي حنيفة رحمه الله ولأنّ اسم التراويح ينبئ عن ذلك وهم مخيرون في الجلوس بين التسبيح والقراءة والصلاة فُرادى ()، والسكوت (وسنّ ختم القرآن فيها (ث) أي: التراويح (مرة في الجلوس بين التسبيح والقراءة والصلاة فُرادى ()، والسكوت (وسنّ ختم القرآن فيها (ث)) أي: التراويح (مرة في

مِحلِينِ: الْمَكِرِينَةِ الْعِلْمَيَّةِ (اللَّعُوَّةُ الْإِسْتَلَامِيَّةً)

- 717

<sup>(</sup>١) قوله: [فإذا وصلها وجلس على كل شفع... إلخ] وصحت وأجزءته عن كلها صححه الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن وقال: هذا إذا كان يقعد عند رأس كل ركعتين. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٤٤٤/٧، مترجماً وملخصاً)

<sup>(</sup>٢) قوله: [ويستحب الجلوس بعد صلاة كل أربع ركعات] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: لا حاجة إلى رفع يديه للتسبيح نعم له أن يرفع يديه للدعاء. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٤٧٣/٧، مترجماً وملخصاً)

<sup>(</sup>٣) قوله: [يستحب الجلوس بقدرها... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن في جد الممتار عن الكافي في شرح الوافي: هذا الجلوس لتعارف أهل الحرمين غير أن أهل مكة يطوفون بين كل ترويحتين أسبوعا وأهل المدينة يصلون بدل ذلك أربع ركعات وأهل كل بلدة بالخيار بسبحون أو يهللون أو ينتظرون سكوتا، والاستراحة على خمس تسلميات أي عشر ركعات يكره عند الجمهور، لأنه خلاف عمل أهل الحرمين فقد صرح في الحكم بالاستحباب وفي الدليل بما لا يفيد السنية قطعا. ١٢ ("جد الممتار"، ٣٢٣/٣)، ملخصاً)

<sup>(</sup>٤) قوله: [فرادي] أي: بعد كلّ أربع، أمّا بعد كلّ شفع فهي مكروهة. ط. ١٢

<sup>(</sup>٥) قوله: [سن ختم القرآن فيها] أي التراويح، قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: سَماع القرآن كلّه في التراويح وقراءته كلاهما سنتان مؤكدتان. والصحيح أنه تسنّ سنة مؤكدةً صلاة التراويح بعد ختمه أيضاً في ليالي الشهر، وقال في

والشهر على الصحيح وإن مل به القوم قرأ بقدر ما لا يؤدي إلى تنفيرهم في المختار ولا يترك الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم في كل تشهد منها ولو مل القوم على المختار ولا يترك الثناء وتسبيح الركوع والسجود ولا يأتي بالدعاء إن مل القوم ولا تقضى التراويح بفواتها منفردا ولا بجماعة.

الشهر على الصحيح) وهو قول الأكثر رواه الحسن عن أبي حنيفة رحمه الله يقرأ في كل ركعة عشر آيات أو نحوها وعن أبي حنيفة رحمه الله أنه كان يختم في رمضان إحدى وستين ختمة في كل يوم ختمة وفي كل ليلة ختمة وفي كل التروايح ختمة وصلّى بالقرآن في ركعتين وصلّى الفحر بوضوء العشاء أربعين سنة (وإن مل به) أي: بختم القرآن في الشهر (القوم قرأ بقدر ما لا يؤدي إلى تنفيرهم في المختار)؛ لأنّ الأفضل في زماننا ما لا يؤدي إلى تنفير القوم عن الاختيار" وفي المحيط الأفضل في زماننا أن يقرأ بما لا يؤدي إلى تنفير القوم عن المحماعة؛ لأنّ تكثير القوم أفضل من تطويل القراءة وبه يفتى. وقال الزاهد يقرأ كما في المغرب أي: بقصار المفصل بعد الفاتحة، ويكره الاقتصار على ما دون ثلاث آيات أو آية طويلة بعد الفاتحة لترك الواحب (ولا يشرك المحتهدين (۱٬)، فلا تصحّ بدونها ويحذر من الهذرمة (۱٬)، وترك الترتيل وترك تعديل الأركان وغيرها كما يفعله من لا خشية له (ولو مل القوم) بذلك (على المختار)؛ لأنّه عين الكسل منهم فلا يلتفت إليهم فيه (و) كذا (لا يشرك خشية له (ولا يأتي) الإمام (بالدعاء) عند السلام (إن مل القوم) به ولا يتركه بالمرة فيدعو بما قصر تحصيلاً للسنة الواحبات وإن قضاها كانت نفلاً مستحبًا لا تراويح وهي سنة الوقت لا سنة الصوم في الأصح؛ لأنّ القضاء من خصائص الواحبات وإن قضاها كانت نفلاً مستحبًا لا تراويح وهي سنة الوقت لا سنة الصوم في الأصح فمن صار أهالاً للصلاة في آخر اليوم يسنّ له التراويح كالحائض إذا طهرت والمسافر والمريض المفطر.

موضع آخر: ينبغي ان يقرء البسملة جهراً في الختم لأن لا ينقص في ختم القرآن ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٥٨/٧ -٤٧٤، مترجماً وملخصاً)

<sup>(</sup>١) قوله: [بعض المجتهدين] منهم مولانا الإمام الشافعي رضي الله عنه. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [الهذرمة] الهذرمة: سرعة الكلام والقراءة يقال: أسرع في قراءته لا يتدبّر معانيه.

 <sup>(</sup>٣) قوله: [عند البعض] وهو أبو مطيع البلخي تلميذ الإمام الأعظم رضي الله عنه وقيل: بوجوبه. ط.١٢

## 

صح فرض ونفل فيها وكذا فوقها وإن لم يتخذ سترة لكنه مكروه لإساءة الأدب باستعلائه عليها ومن جعل ظهره إلى غير وجه إمامه فيها أو فوقها صح وإن جعل ظهره إلى وجه إمامه لا يصح وصح الاقتداء خارجها بإمام فيها والباب مفتوح وإن تحلقوا حولها والإمام خارجها صح إلا لمن كان أقرب إليها في جهة إمامه.

(باب الصلاة في الكعبة) قدّمنا من شروط الصلاة استقبال القبلة وهي الكعبة والشرط استقبال جزء من بقعة الكعبة أو هوائها؛ لأنَّ القبلة اسم لبقعة الكعبة المحدودة وهوائها إلى عنان السماء عندنا كما في العناية وليس بناؤها قبلة(١)، ولذا حين أزيل البناء(٢) صلّى الصحابة رضى الله عنهم إلى البقعة ولم ينقـل عنـهم أنّهـم اتخـذوا سـترة فلـذا (صحّ فرض ونفل فيها) أي: في داخلها إلى أي جزء منها توجّه لقوله تعالى: ﴿أَنْ طُهِّرًا بَيْتَيَ﴾ [البَّهَزّ : ١٢٥] الآية .؛ لأنَّ الأمر بالتطهير للصلاة فيه ظاهر في صحّتها فيه (وكذا) صحّ فرض ونفل (فوقها وإن لم يتخذ) مصلّيهما (سترة) لما ذكرنا (لكنّه مكروه) له الصلاة فوقها (لإساءة الأدب باستعلائه عليها) وترك تعظيمها (ومن جعل ظهره إلى غير وجه أمامه فيها أو فوقها) بأن كان وجهه إلى ظهر إمامه أو إلى جنب إمامه أو ظهره إلى جنب إمامه أو ظهره إلى ظهر إمامه أو جنبه إلى وجه إمامه أو جنبه إلى جنب إمامه متوجّها إلى غير جهته أو وجهه إلى وجه إمامه (صحّ) اقتداؤه في هذه الصور السبع إلاّ أنّه يكره إذا قابل وجهه وجه إمامه وليس بينهما حائل لما تقدّم من كراهته لشبهه عبادة الصور وكلُّ جانب قبلة والتقدُّم والتأخر إنَّما يظهر عنه اتحاد الجهـة وهـي مختلفـة في جـوف الكعبة وقوله (وإن جعل ظهره إلى وجه إمامه لا يصح) اقتداؤه تصريح بما علم التزاماً من السابق لإيضاح الحكم وذلك لتقدّمه على إمامه (وصحُ) الاقتداء لمن كان (خارجها بإمام فيها) أي: في جوفها سواء كان معه جماعة فيها أو لم يكن (والباب مفتوح)؛ لأنّه كقيامه في المحراب في غيرها من المساجد والقيد بفتح الباب اتفاقي فإذا سمع التبليغ والباب مغلق لا مانع من صحّة الاقتداء كما تقدّم (وإن تحلقوا حولها والإمام) يصلَّى (خارجها صحّ) اقتداء جميعهم (إلاً) أنّه لا يصحّ (لمن كان أقرب إليها) من إمامه وهو (في جهة إمامه) لتقدّمه على إمامه وأمّا من كان أقرب إليها من إمامه وليس في جهته فاقتداؤه صحيح؛ لأنَّ التقدّم والتأخر لا يظهر إلاَّ عند اتحاد الجانب المتوجّه إليه كلّ منهما.

<sup>(</sup>١) قوله: [بناؤها قبلة]؛ لأنّه لو صلّى على حبل أبي قبيس لا يكون بين يديه شيء من بناء الكعبة وصحّت صلاته. إمداد. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [أزيل البناء] وذلك في زمن عبد الله بن الزبير رضي الله تعالى عنه. إمداد. ١٢

## بابُ صَلاقِ المسّافِر

أقل سفر تتغير به الأحكام مسيرة ثلاثة أيام من أقصر أيام السنة بسير وسط مع الاستراحات والوسط سير الإبل ومشي الأقدام في البر وفي الجبل بما يناسبه.....

(باب صلاة المسافر) من باب إضافة الشيء إلى شرطه ويقال إلى محلَّه أو الفعل إلى فاعله، والسفر في اللغة قطع المسافة، وفي الشرع مسافة مقدرة بسير مخصوص بينه بقوله (أقلّ) مدّة (سفر تتغيّر به) أي: السفر (الأحكام) وهي لزوم قصر الصلاة كرخصة الإسقاط . واعلم أنَّ الرخصة على قسمين رخصة حقيقية ورخصة مجازية وتسمّى رخصة ترفيه مثل الفطر وإجراء كلمة الكفر للإكراه والثانية مثل الكره على شرب الخمر وقبصر البصلاة في السفر فالأولى العبد محيّر بين ارتكاب الرخصة والعمل بالعزيمة فيثاب والثانية لا تحيير له لتعيّن الفعل فيها بالرخصة و سقوط العزيمة فلا يتضمّن إكمال الصلاة ثواباً؛ لأنَّ الثواب في فعل العبد ما عليه ولو بالتخيير بينه وبين ما هو أيسر منه كلابس الخفّ فإنّه مخيّر بين إبقائه والمسح وبين قلعه والغسل، وأمّا الصلاة في السفر فليست إلاّ ركعتين من الرباعية فإذا صلاَّهما لم يبق عليه شيء فلا ثواب له في الإكمال أربعاً لمخالفته المفروض عليه عيناً وإساءته بتأخير السلام وظنّه فرضية الزائدتين ولا ثواب له بالصبر على القتل وعدم شربه الخمر بالإكراه بل يأثم بصبره وتسمية هذه(١)، وتسمية القصر في السفر رخصة مجاز؛ لأنّ الرخصة الحقيقية يثبت معها الخيار للعبد بين الإقدام على الرخصة وبين الإتيان بالعزيمة كالمسح على الخفّ كما ذكرناه، والفطر في رمضان وسقوط وجوب الجمعة والعيدين والأضحية ولا تخيير له بين شرب الخمر مكرها وصبره على قتله ولا بين إكمال الصلاة الرباعية وقصره بالسفر (مسيرة ثلاثة أيّام<sup>(٢)</sup> من أقصر أيّام السنة) وقدر بالأيام دون المراحل والفراسخ وهو الأصحّ (بسير وسط) نهاراً؛ لأنَّ الليل ليس محلا للسير بل للاستراحة و لا بدّ أن يكون السير نهاراً (مع الاستراحات) فينزل المسافر فيه للأكل والشرب وقضاء الضرورة والصلاة ولأكثر النهار حكم كلَّه فإذا خرج قاصداً محلا وبكر في اليوم الأوَّل وسار إلى وقت الزوال حتّى بلغ المرحلة فنزل بها للاستراحة وبات بها ثمّ بكر في اليوم الثاني وسار إلى ما بعد الزوال ونزل ثمُّ بكر في الثالث وسار إلى الزوال فبلغ المقصد قال شمس الأئمة السرخسي الصحيح أنه مسافر (و) اعتبر السير (الوسط) وهو (سير الإبـل ومشي الأقدام في الـبـرّ) يعتبر (في الـجبل بما يناسبه)؛ لأنّه يكون صعوداً و

<sup>(</sup>١) قوله: [وتسمية هذه] أي: رخصة الشرب بالإكراه. ط. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [مسيرة ثلاثة أيام] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: وأميال مسيرة ثلاثة أيام ٥٧، وقال أيضا وقد حرّبت مراراً كثيرة بمواضع شهيرة أن الميل الرائج في بلادنا خمسة أثمان كوس المعتبر هاهنا، فإذا ضربت الأكواس في ٨، وقسم الحاصل على ٥ كانت أميالا فإذن أميال مرحلة واحدة ١٩٠. ٢١ ("جد الممتار"، ٤٩٠/٢)

وفي البحر اعتدال الريح فيقصر الفرض الرباعي من نوى السفر ولو كان عاصيا بسفره إذا جاوز بيوت مقامه وجاوز أيضا ما اتصل به من فنائه وإن انفصل الفناء بمزرعة أو قدر غلوة لا يشترط مجاوزته الفناء، والفناء المكان المعد لمصالح.....

هبوطاً ومضيقاً ووعراً فيكون مشي الإبل والأقدام فيه دون سيرهما في السهل فإذا قطع بـذلك الـسير مسافة ليـست ببعيدة من ابتداء اليوم و نزل بعد الزوال احتسبه على نحو ما قدّمناه يوماً فإذا بات ثمّ أصبح وفعل كذلك إلى ما بعد الزوال ثمّ نزل كان يوماً ثانياً ولا يعتبر أعجل السير وهو سير البريد ولا أبطأ السير وهـو مـشي العجلـة الـتي تجرهـا الدواب فإنّ خير الأمور أوساطها وهو هنا سير الإبل والأقدام كما ذكرناه (وفي البحر) يعتبر (اعتدال الريح) على المفتى به فإذا سار أكثر اليوم به كان ككله وإن كانت المسافة دون ما في السهل (فيقصر) المسافر (الفرض) العلمي (**الرباعي**) فلا قصر للثنائي والثلاثي ولا للوتر فإنّه فرض عملي ولا في السنن فإن كان في حال نزول وقرار وأمن يأتي بالسنن وإن كان سائراً أو خائفاً فلا يأتي بها وهو المختار - قالت عائشة رضي الله عنها: فرضت الصلاة ركعتين ركعتين فزيدت في الحضر وأقرت في السفر إلاّ المغرب فإنّها وتر النهار والجمعة لمكانها من الخطبة والصبح لطول قراءتها وعندنا يقصر (من نوى السفر ولو كان عاصياً بسفره) كأبق من سيّده وقاطع طريق لإطلاق نصّ الرخصة (إذا جاوز بيوت مقامه) ولو بيوت الأخبية من الجانب الذي خرج منه ولو حاذاه في أحد جانبيه فقط لا يضره (و) يشترط أن يكون قد (جاوز) أيضاً (ما اتصل به) أي: بمقامه (من فنائه) كما يشترط مجاوزة ربضه وهو ما حول المدينة من بيوت ومساكن فإنّه في حكم المصر وكذا القرى المتصلة بربض المصر يشترط مجاوزتها في الصحيح (وإن انفصل الفناء بمزرعة أو) فضاء (قدر غلوة) وتقدّم أنّها من ثلاث مائة خطوة إلى أربع مائة (لا يشترط مجاوزته) أي: الفناء وكذا لو اتصلت القرية بالفناء لا بالربض لا يشترط مجاوزتها بل مجاوزة الفناء كذا في قاضيخان، ويخالفه ما في النهاية والفتاوي الولوالجية والتجنيس والمزيد ونصها . يقصر بخروجه عن عمران المصر ولا يلحق فناء المصر بالمصر في حقّ السفر ويلحق الفناء بالمصر لصحّة صلاة الجمعة والفرق أن الجمعة من مصالح المصر(١) وفناء المصر ملحق بالمصر فيما هو من حوائج المصر وأداء الجمعة منها وقصر الصلاة ليس من حوائج أهل المصر فلا يلحق فناء المصر بالمصر في حقّ هذا الحكم أي: قصر الصلاة (والفناء المكان المعد لمصالح

<sup>(</sup>۱) قوله: [من مصالح المصر... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: وبه علم أن استيشن الريل في بلادنا إذا كان خارجا عن البلد لا يشترط مجاوزته، بل يقصر الصلاة فيه، لأنه ليس من البلد وهو ظاهر ولا من فنائه لأنه لم يعد لمصالحه كما علم من هاهنا فافهم، والله تعالى أعلم. ويفيده أيضاً تصريحهم جميعا بتحقق السفر بالخروج من عمران البلد، ولا شك أن استيشن لا يعد من عمرانه إذا كان خارجا عنه. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٩/٢)

إلى البلد كركض الدواب ودفن الموتى ويشترط لصحة نية السفر ثلاثة أشياء الاستقلال بالحكم والبلوغ وعدم نقصان مدة السفر عن ثلاثة أيام فلا يقصر من لم يجاوز عمران مقامه أو جاوز وكان صبيا أو تابعا لم ينو متبوعه السفر كالمرأة مع زوجها والعبد مع مولاه والجندي مع أميره...

البلد كركض الدواب ودفن الموتى) وإلقاء التراب ولا تعتبر البساتين من عمران المدينة وإن كانت متصلة ببنائها ولو سكنها أهل البلدة في جميع السنة أو بعضها ولا يعتبر سكنى الحفظة الأكرة اتفاقاً (ويشترط لصحة نية السفو ثلاثة أشياء (۱۰): الاستقلال بالحكم و) الثاني (البلوغ و) الثالث (عدم نقصان مدة السفر عن ثلاثة أيّام (۱۰) فلا يقصر من لم يجاوز عمران مقامه أو جاوز) العمران ناوياً (و) لكن (كان صبيا أو تابعاً لم ينومتبوعه السفر) والتابع (كالمرأة مع زوجها) وقد أوفاها معجل مهرها وإن لم يوفها لم تكن تبعاً له ولو دخل بها؛ لأنّها يجوز لها منعه من الوطء والإخراج للمهر عند أبي حنيفة رحمه الله تعالى (والعبد) غير المكاتب فيشمل أمّ الولد والمدبّر (مع مولاه والجندي مع أميره) إذا كان يرتزق منه والأجير مع المستأجر والتلميذ مع أستاذه والأسير والمكره مع من أكرهه على

قوله: [ويشترط لصحة نية السفر ثلاثة أشياء] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: إنّ القصد المجرد غير كاف ما لم يقترن بالقصد هو العزم المقارن المستتبع للفعل دون القصد في الاستقبال كما يفيده تعبيرهم قاطبة بصيغة الحال فيقولون: من خرج قاصدا... إلخ، وهذا واضح جدا فإن من خرج إلى بعض القرى القرية ومن قصده أنه سينشأ السفر للحج مثلا لا يكون في ذهابه إلى القرية مسافرا أبدا والمقاصد إذا كانت كلها مقصودة بالذات فالقصد المقارن إنما هو لما إليه السير والتوجه في الحال وللبواقي نية إحداث العزم في المآل.

قوله: [عدّم نقصان مدة السفر عن ثلاثة أيام] ذكر الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن صورة واقعة في زماننا أحياناً، فقال: الخروج لمصر مسافته أقل من مدة سفر، ثم منه إلى آخر كذلك وهكذا، وهي كما ترى تشمل بإطلاقها ما إذا اجتمع من ذلك مدة سفر أولا، وما إذا كان من قصده تلك المقاصد المتعاقبة حينما خرج بأن يريد الذهاب إلى بلد، ومنه إلى آخر ومنه إلى آخر، فيخرج من موضع إقامته متوجها إلى أقربها، ومن نيته أنه إذا قضى نهمته هناك سار إلى آخر. وما إذا حدث له قصد آخر بعد وصول البلد المتوجه إليه أولا. فأما إذا لم يجتمع مدة سفر، أو اجتمعت ولم يك من قصده أول الخروج إلا بلد دون مدة سفر، ثم حدث القرب إلى آخر، فالحكم واضح أيضا، وكذلك إذا خرج ناويا مدة سفر وهو المقص الأصلي، وله بعض حاجات في مواضع واقعة في البين، فالحكم ظاهر أيضا وهو القصر، لأن العبرة بأصل المقص، وإنما الاشتباه فيما إذا خرج لمقاصد عديدة كلها مقصود بالذات، وفي أقصاها ماهو على مسيرة سفر، وخرج أولاً متوجها إلى ما هو دونها، ثم توجه إلى آخر، ثم إلى الأقصى، فهل يعتبر أن من قصده حين الخروج الذهاب إلى ما هو على مسيرة سفر، وإن لم يكن حين خرج متوجها إليه وقاصدا له في الحال، بل قاصدا غيره، أم يلاحظ ما هو مقصوده في الحال فيتم وظاهر إطلاق البزازية والفتح هو الإتمام فليراجع وليحرّر. ١٢ ("جد المهتار"، ٢/٠٠٥)

أو ناويا دون الثلاثة وتعتبر نية الإقامة والسفر من الأصل دون التبع إن علم نية المتبوع في الأصح والقصر عزيمة عندنا فإذا أتم الرباعية وقعد القعود الأول صحت صلاته مع الكراهة وإلا فلا تصح الا إذا نوى الإقامة لمّا قام للثالثة، ولا يزال يقصر حتى يدخل مصره أو ينوي إقامته نصف شهر ببلد أو قرية وقصر إن نوى أقل منه أو لم ينو وبقي سنين ولا تصح نية الإقامة ببلدتين لم يعين المست باحداهما

السفر والأعمى مع المتبرع بقوده وإن كان أجيراً فالعبرة لنية الأعمى (أو) كان (**ناوياً دون الثلاثة**) الأيام؛ لأنّ ما دونها لا يصير به مسافراً شرعاً (وتعتبر نية الإقامة والسفر من الأصل) كالزوج والمولى والأمير (دون التبع) كالمرأة والعبد والجندي (إن علم) التبع (نية المتبوع في الأصحّ) فلا يلزمه الإتمام بنية الأصل الإقامة حتّى يعلم كما في توجّه الخطاب الشرعي وعزل الوكيل حتّى لو صلّى مخالفاً له قبل علمه صحّت في الأصحّ (والقصر عزيمة عندنا) لما قدّمناه (فإذا أتم الرباعية(١) و) الحال أنه (قعد القعود الأوّل) قدر التشهّد (صحّت صلاته) لوجود الفرض في محلّه وهو الجلوس على الركعتين وتصير الأخريان نافلة له (**مع الكراهـة**) لتـأخير الواجـب وهـو السلام عن محلّه إن كان عامداً فإن كان ساهياً يسجد للسهو (وإلا) أي: وإن لم يكن قد جلس قدر التشهّد على رأس الركعتين الأوليين (فلا تصحّ) صلاته لتركه فرض الجلوس في محلّه واختلاط النفل بالفرض قبل كماله (إلاّ إذا نوى الإقامة لما قام للثالثة) في محلّ تصحّ الإقامة فيه؛ لأنّه صار مقيماً بالنية فانقلب فرضه أربعاً وترك واجب القعود الأوّل لا يفسد وكذا لو قرأ في ركعة؛ لأنّه أمكنه تدارك فرض القراءة في الأخريين بنية الإقامة (ولا يزال) المسافر الذي استحكم سفره بمضى ثلاثة أيام مسافراً (يقصر حتّى يدخل مصره) يعني وطنه الأصلي (أو ينوي إقامته نصف شهر ببلد أو قرية) قدره ابن عبّاس وابن عمر رضي الله عنهم وإذا لم يستحكم سفره بأن أراد الرجوع لوطنه قبل مضى ثلاثة أيّام يتمّ بمجرّد الرجوع وإن لم يصل لوطنه لنقضه السفر؛ لأنّه ترك بخلاف السفر لا يوجد بمجرّد النية حتّى يسير؛ لأنّه فعل (وقصر إن نوى أقلّ منه) أي: من نصف شهر (أو لم ينو) شيئاً (وبقي) على ذلك (سنين) وهو ينوي الخروج في غد أو بعد جمعة؛ لأنَّ علقمة بن قيس مكث كذلك بخوارزم سنتين يقصر الصلاة (ولا تصحّ نية الإقامة ببلدتين لم يعيّن المبيت بإحداهما) وكلّ واحدة أصل بنفسها وإذا كانت تابعة كقرية يحب

جِلِينِ: الْمُكِرِينَةِ الْعِلْمَيَّةِ (الدَّعُومُّ الْإِسْلَامِيَّةً)

777

<sup>(</sup>۱) قوله: [فإذا أتم الرباعية] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: المسافر إن صلى أربع ركعات كاملة بغير نية الإقامة فيأثم وصلاة المقيمين خلفه تكون باطلة إن داوموا على الاقتداء به بعد الركعتين الأوليين. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٧١/٨، مترجماً)

على ساكنها الجمعة تصح الإقامة بدخول أيتهما وكذا تصح إذا عين المبيت بواحدة من البلدتين؛ لأنّ الإقامة تضاف لمحل المبيت (ولا) تصح نية الإقامة (في مفازة لغير أهل الأخبية) لعدم صلاحية المكان في حقّه والأخبية جمع حباء بغير همزة مثل كساء وأكسية: بيت من وبر أو صوف، والمراد ما هو أعم من ذلك وأما أهل الأخبية فتصح نيتهم الإقامة في الأصح في مفازة (ولا) تصح نية الإقامة (لعسكرنا بدار الحرب) ولو حاصروا مصراً لمخالفة حالهم بالتردّد بين القرار والفرار (ولا) تصح نية الإقامة لعسكرنا (بدارنا في) حال (محاصرة أهل البغي) لمخالفة حالهم بالتردّد كما ذكرنا(۱)، ولو كانت الشوكة ظاهرة لنا عليهم (وإن اقتدى مسافر بمقيم) يصلّي رباعية ولو في التشهد الأخير (في الوقت صح) اقتداؤه (وأتمها أربعاً(۱)) تبعاً لإمامه واتصال المغير بالسبب الذي هو الوقت ولو خرج الوقت قبل إتمامه أو ترك الإمام القعود الأوّل في الصحيح (وبعده) أي: بعد خروجه (وبعكسه) بأن اقتداء المسافر بالمقيم ولو كان إحرام المقيم قبل خروج الوقت وفيما بعد خروجه؛ لأنّه صلّى الله عليه وسلّم صلّى بأهل مكة مقيم بمسافر (صح) الاقتداء (فيهما) أي: في الوقت وفيما بعد خروجه؛ لأنّه صلّى الله عليه وسلّم صلّى بأهل مكة منفردين بلا قراءة ولا سجود سهو ولا يصح الاقتداء بهم (وندب للإمام) بعد التسليمتين في الأصح، وقيل بعد منفردين بلا قراءة ولا سجود سهو ولا يصح الاقتداء بهم (وندب للإمام) بعد التسليمتين في الأصح، وقيل بعد التسليمة الأولى (أن يقول أتمّوا صلاتكم فإنّى مسافر) كما روينا وإنّما كان مندوباً؛ لأنّه لم يتعين مصرفاً لحال التسليمة الأولى (أن يقول أتمّوا صلاتكم فإنّى مسافر) كما روينا وإنّما كان مندوباً؛ لأنّه لم يتعين مصرفاً لحال

القوله: [كما ذكرنا] أي: بين القرار والفرار. ١٢

<sup>(</sup>۲) قوله: [وأتمها أربعا تبعا لإمامه] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: هذا مما لست أحصله فإن المسافر من كل وجه القعدة الأولى فريضة عليه من كل وجه ومع ذلك يجوز له الاقتداء بالمقيم إجماعا، ولا يعد بذلك مفترضا خلف متنفل، بل يقال: إن فرضه تحول بالقدوة رباعيا، فلم تبق القعدة الأولى فريضة عليه لمصادفة المغير محلّه القابل له حيث اتصل بالسبب، أعني الوقت، بخلاف ما إذا اقتدى بعد انقضائه فإذا كان هذا في حقه فكيف بمن ليس مسافرا من كل وجه? ولا القعدة فرض عليه وجها واحدا، فهذا ينبغي أن يومر باقتداء المقيم في الوقت مهما وجد كي يخرج عن احتمال الإتمام في السفر، وأيضا قال الإمام رضي الله تعالى عنه: ولشدة وضوحه وثبوت الرواية، بل نقل الاتفاق على جواز اقتدائه بالمقيم جزمت به، فإن كان صوابا فمن ربي الله وأرجو أن لا يكون إلا إياه والله تعالى أعلم.

٣) قوله: [أقوى من الأوّل] أي: من القعود الأوّل. ط. ١٢

وينبغي أن يقول ذلك قبل شروعه في الصلاة ولا يقرأ المقيم فيما يتمه بعد فراغ إمامه المسافر في الأصح وفائتة السفر والحضر تقضى ركعتين وأربعا والمعتبر فيه آخر الوقت ويبطل الوطن الأصلي بمثله فقط ويبطل وطن الإقامة بمثله و بالسفر وبالأصلي والوطن الأصلي هو الذي ولد فيه أو تزوج أو لم يتزوج وقصد التعيش لا الارتحال عنه ووطن الإقامة موضع نوى الإقامة فيه نصف شه فما

الإمام لحواز السؤال قبل الصلاة أو بعد إتمامهم صلاتهم (وينبغي أن يقول) لهم الإمام ((فلك قبل شروعه في الإمام لحواز السؤال قبل الصلاة) لدفع الاشتباه ابتداء (ولا يقرأ) المؤتم (المقيم فيما يتمّه بعد فراغ إمامه المسافر في الأصحّ)؛ لأنه أدرك مع الإمام أوّل صلاته وفرض القراءة قد تأدّى بخلاف المسبوق (وفائتة السفر و) فائتة (الحضر تقضى ركعتين وأربعاً) فيه لف ونشر مرتب؛ لأنّ القضاء بحسب الأداء بخلاف فائتة المريض والقوي فإنّ المريض إذا برأ يقضي بالإيماء فائتة الصحّة لسقوط الركوع والسحود بالعذر ولزومهما بالقدرة حال القضاء (والمعتبر فيه) أي: لزوم الأربع بالحضر والركعتين بالسفر (آخر الوقت) فإن كان في آخره مسافراً صلّى القضاء (والمعتبر فيه) أي: لزوم الأربع بالحضر والركعتين بالسفر (آخر الوقت) فإن كان في آخره مسافراً صلّى صار أهلاً لها في آخر الوقت ببلوغ وإسلام وإفاقة من جنون وإغماء وطهر من حيض ونفاس وتسقط بفقد الأهلية فيه بجنون وإغماء ممتد ونفاس وحيض (ويبطل الوطن الأصلي بمثله فقط) أي: لا يبطل بوطن الإقامة ولا بالسفر؛ الأنّ الشيء لا يبطل بما دونه بل هو مثله أو فوقه ولا يشترط تقدم السفر لثبوت الوطن الأصلي إجماعاً ولا لوطن الإقامة في ظاهر الرواية وإذا لم ينقل أهله بل استحدث أهلاً أيضاً في بلدة أخرى فلا يبطل وطنه الأوّل وكلّ منهما وطن الإقامة بمثله و) يبطل أيضاً (به) إنشاء (السفر) بعده (وب) العود للوطن (الأصلي) لما ذكرنا (والوطن الأصلي هو الذي ولد فيه) الإنسان (أو تزوّج) فيه (أو لم يتزوج) ولم يولد فيه نصف شهر فما التعيش لا الارتحال عنه ووطن الإقامة موضع) صالح لها على ما قدّمناه وقد (نوى الإقامة فيه نصف شهر فما التعيش لا الارتحال عنه ووطن الإقامة موضع) صالح لها على ما قدّمناه وقد (نوى الإقامة فيه نصف شهر فما التعيش لا الارتحال عنه وطن الإقامة موضع) صالح لها على ما قدّمناه وقد (نوى الإقامة فيه نصف شهر فما

<sup>(</sup>۱) قوله: [وينبغي أن يقول لهم الإمام... إلخ] به يرد ما قيل إن العلم بحاله شرط في الابتداء، قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: والحاصل أنه غير شرط، بل المعنى أنه إذا اقتدى به في موضع إقامة، فالظاهر أنه مقيم والظاهر واجب العمل مالم يتبين خلافه، فإذا سلم على ركعتين وأخبر الإمام بنفسه أو بسؤال المقتدي أنه مسافر، لم يعرض ما يظن به المقتدي فساد صلاة نفسه، وإذا ذهب ولم يخبر، كان على المقتدي ولو مسافرا أن يحسبه مقيما سها وسلم على ركعتين، لأن ذلك الظاهر من أجل كونه في محل الإقامة لم يتبين فيحكم بفساد صلاة نفسه لعروض المفسد، لا لانتفاء الشرط من قبل وإلا لفسدت وإن علم بعد أنه مسافر، وكيف يصح لشرط أن يتأخر عن المشروط. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٩٩٤)

· فوقه و لم يعتبر المحققون وطن السكني وهو ما ينوي الإقامة فيه دون نصف شهر.

فوقه) وفائدة هذا أنّه يتمّ الصلاة إذا دخله وهو مسافر قبل بطلانه (ولم يعتبر المحقّقون وطن السكنى وهو ما) أي: موضع (ينوي الإقامة فيه دون نصف شهر) وكان مسافراً فلا يبطل به وطن الإقامة ولا يبطل السفر.

## بابُّصَّلا فِي المَرِيضَ

إذا تعذر على المريض كل القيام أو تعسر بوجود ألم شديد أو خاف زيادة المرض أو بطأه به صلى قاعدا بركوع وسجود ويقعد كيف شاء في الأصح وإلا قام بقدر ما يمكنه.....

(باب صلاة المريض) من إضافة الفعل إلى فاعله، والمرض حالة للبدن خارجة عن المجرى الطبيعي (إذا تعفّر على المريض كلّ القيام (أ) وهو الحقيقي ومثله الحكمي ذكره فقال (أو تعسّر) كلّ القيام (بوجود ألم شديد أو خاف) بأن غلب على ظنّه بتجربة سابقة أو إخبار طبيب مسلم حاذق (أ) أو ظهور الحال (زيادة المرض أو) خاف (بطأه) أي: طول المرض (به) أي: بالقيام (صلّى قاعداً بركوع وسجود) لما روي عن عمران بن الحصين قال كانت بي بواسير فسألت النّبي صلّى الله عليه وسلّم عن الصلاة فقال: «صلّ قائماً فإن لم تستطع فقاعداً فإن لم تستطع فقاعداً فإن لم تستطع فعلى حنب»، زاد النسائي: «فإن لم تستطع فمستلقياً لا يكلّف الله نفساً إلا وسعها»، (ويقعد كيف شاء) أي: كيف تيسّر له بغير ضرر من تربع أو غيره (في الأصحّ) من غير كراهة كذا روي عن الإمام للعذر (وإلاً) بأن قدر على بعض القيام (أ) (قام بقدر ما يمكنه (أ)) بلا زيادة مشقة ولو بالتحريمة وقراءة آية وإن حصل به ألم شديد

مِحلِينِ: الْمَكِرِينَةِ الْعِلْمَيَّةِ (اللَّعُوَّةُ الْإِسْتَلَامِيَّةً)

777

<sup>(</sup>١) قوله: [إذا تعذر على المريض كل القيام] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أي لم يقدر على شيء منه لا أن من لم يقدر على كله قعد، فإنه باطل. ١٢ ("جد الممتار"، ٤٧٥/٢)

<sup>(</sup>٢) قوله: [حاذق] أي: له معرفة تامّة في الطبّ فلا يجوز تقليد من له أدنى معرفة فيه. حاشية ابن عابدين، ٢٢/٢. ١٢.

<sup>&</sup>quot;) قوله: [وإلا بأن قدر على بعض القيام] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: المراد البعضية بحسب الزمان، لا بحسب حقيقة القيام فإنها غير متجزئة، فإنه إن قدر على أن يقوم بحيث لا تنال يداه ركبتيه فهو القيام كله لا بعضه إذ هو الفرض دون الاعتدال، وإن لم يقدر على ذلك وإنما قدر على انتصاب رجليه كما يكون في الركوع، فليس ذلك من القيام في شيء، بل هو ركوع ويرشدك إلى هذه العناية ما في الهندية عن الخلاصة: لو كان قادرا على بعض القيام دون تمامه يؤمر بأن يقوم قدر ما يقدر حتى إذا كان قادرا على أن يكبر قائما ولا يقدر على القيام للقراءة، أو كان قادرا على القيام لبعض القراءة دون تمامها، يؤمر بأن يكبر قائما ويقرأ قدر ما يقدر عليه قائما ثم يقعد إذا عجز: فثبت أنّ من لم يقدر على القيام بالمعنى المذكور وقدر على بعض الانتصاب لا يومر به، بل بالقعود لقوله صلى الله تعالى عليه وسلم فإن لم يستطع قائما فقاعدا، وهذا صادق عليه أنه لا يستطيع قائما، ونص المسئلة ما مرّ في هذه الحاشية قبيل هذا عن البحر أن من كان في خباء لا يستطيع أن يقيم صلبه، وإن خرج لا يستطيع الصلاة لطين أو مطر فإنه يصلي قاعدا، فعلم أن القادر على بعض الانتصاب لا يؤمر به، بل بالقعود. ١٢ ("جد الممتار"، ٢/٥٧٥)

<sup>(</sup>٤) قوله: [قام بقدر ما يمكنه] ولو متكناً على عصا أو حائط، قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: لا أعلم لإنكاره وجها أصلا فإن القيام متكئا قيام صحيح حتى لو قام الصحيح من غير عذر في الفرائض متكئا صحت صلاته قطعا

وإن تعذر الركوع والسجود صلى قاعدا بالإيماء وجعل إيماءه للسجود أخفض من إيمائه للركوع فإن لم يخفضه عنه لا تصح ولا يرفع لوجهه شيء يسجد عليه فإن فعل وخفض رأسه صح وإلا لا وإن تعسر القعود.....

يقعد ابتداء كما لو عجز وقعد ابتداء هو المذهب الصحيح؛ لأنّ الطاعة بحسب الطاقة (وإن تعذّر الركوع والسجود) وقدر على القعود ولو مستنداً (صلَّى قاعداً بالإيماء) للركوع والسجود برأسه ولا يجزيه مضطجعاً (وجعل إيماءه) برأسه (للسجود أخفض من إيمائه) برأسه (للركوع) وكذا لو عجز عن السجود وقدر على الركوع يومئ بهما؛ لأنَّ النّبي صلَّى الله عليه وسلّم عاد مريضاً فرآه يصلّي على وسادة فأخذها فرمي بها فأخذ عوداً ليصلّي عليه فرمي به وقال: «صلّ على الأرض إن استطعت وإلاّ فأوم إيماء واجعل سجودك أخفض من ركوعـك»، (فإن لم يخفضه) أي: الإيماء للسجود (عنه) أي: عن الإيماء للركوع بأن جعلهما على حد سواء (لا تصح) صلاته لفقد السجود حقيقة وحكماً مع القدرة (ولا يرفع) بالبناء للمجهول (لوجهه شيء) كحجر وخشبة (يسجد عليه) لما قدّمناه ولقوله صلّى الله عليه وسلّم: «من استطاع منكم أن يسجد فليسجد ومن لم يستطع فـلا يرفع إلى وجهـه شيئاً يسجد عليه وليكن في ركوعه وسجوده يومئ برأسه»، ورواه الطبراني، وقال في المحتبي كانت كيفية الإيماء بالركوع والسجود مشتبهة عليّ في أنّه يكفي بعض الانحناء أم أقصى ما يمكن فظفرت على الرواية فإنّه ذكر شيخ الإسلام المومئ إذا خفض رأسه للركوع شيئاً ثمّ للسجود شيئاً جاز اه. . وفي شرح المقدسي مريض عجز عن الإيماء فحرّك رأسه عن أبي حنيفة يجوز وقال ابن الفضل لا يجوز؛ لأنّه لم يوجد منه الفعل. اه. . فحقيقة الإيماء طأطأة الرأس انتهت عبارته (١). وقال أبو بكر إذا كان بجبهته وأنفه عذر يصلّي بالإيماء ولا يلزمه تقريب الجبهة إلى الأرض بأقصى ما يمكنه وهذا نص في الباب كما في معراج الدراية (فإن فعل) أي: وضع شيئاً فسجد عليه (وخفض رأسه) للسجود عن إيمائه للركوع (صح) أي: صحّت صلاته لوجود الإيماء لكنّ مع الإساءة لما روينا، وقيل هو سجود كذا في الغاية ويفعل المريض في صلاته من القراءة والتسبيح والتشهّد ما يفعله الصحيح وإن عجز عن ذلك تركه كما في التتارخانية عن التجريد (وإلاً) أي: وإن لم يخفض رأسه للسجود أنزل عن الركوع بأن جعلهما سواء (لا) تصحّ صلاته لترك فرض الإيماء للسجود كما لو فعل ذلك من غير رفع شيء كما تقدّم بيانه (وإن تعسر القعود) فلم يقدر عليه متكئاً ولا مستنداً إلى حائط.....

وإن كره له ذلك لعدم إتيانه بالقيام على الوجه الأكمل، ولما فيه من ترك الأدب وإظهار الكسل، فإذا كان هذا قياما صحيحا فلا معنى لإجازة القعود مع القدرة عليه. ١٢ ("جد الممتار"، ٤٧٦/٢)

<sup>(</sup>١) قوله: [انتهت عبارته] أي: عبارة الإمام المقدسي رحمه الله. ط. ١٢

أوماً مستلقيا أو على جنبه والأول أولى ويجعل تحت رأسه وسادة ليصير وجهه إلى القبلة لا السماء وينبغي نصب ركبتيه إن قدر حتى لا يمدهما إلى القبلة وإن تعذر الإيماء أخرت عنه ما دام يفهم الخطاب قال في الهداية هو الصحيح وجزم صاحب الهداية في التجنيس والمزيد بسقوط القضاء إذا دام عجزه عن الإيماء أكثر من خمس صلوات وإن كان يفهم الخطاب وصححه قاضيخان ومثله في المحيط واختاره شيخ الإسلام وفخر الإسلام وقال في الظهيرية هو ظاهر الرواية وعليه الفتوى وفي الخلاصة هو المختار وصححه في الينابيع والبدائع وجزم به الولوالجي

أو غيره بلا ضرر (أوماً مستلقيا()) على قفاه (أو على جنبه) والأيمن أفضل من الأيسر ورد به الأثر (والأول) وهو الاستلقاء على قفاه (أولى) من الجنب الأيمن إن تيسر بلا مشقة لحديث: «فإن لم يستطع فعلى قفاه»، ولأن التوجّه للقبلة فيه أكثر ولو قدر على القعود مستنداً فتركه لم تجز على المحتار وقدّمنا جواز التوجّه لما قدر عليه بلا عسر وسقوط التوجّه إلى القبلة بعذر المرض ونحوه (و) المستلقي (يجعل تحت رأسه وسادة) أو نحوها (ليصير وجهه إلى القبلة لا) إلى (السماء) وليتمكّن من الإيماء إذ حقيقة الاستلقاء تمنع الأصحاء عن الإيماء بهما فكيف بالمرضى (ينبغي) للمريض (نصب ركبتيه إن قدر حتى لا يمدهما) فيمتدّ برجليه (إلى القبلة) وهو مكروه للقادر على الامتناع عنه (وإن تعذر الإيماء) برأسه (أخّرت عنه) الصلاة القليلة وهي صلاة يوم وليلة فما دونها اتفاقاً، وأمّا إذا زادت على صلاة يوم وليلة (مادام يفهم) مضمون (الخطاب) فإنّه يقضيها في رواية (قال في الهداية) والمستصفى (هو الصحيح و) قد (جزم صاحب الهداية) مخالفاً لها (في) كتابه (التجنيس والمزيد بسقوط القضاء إذا دام عجزه عن الإيماء) برأسه (أكثر من خمس صلوات وإن كان يفهم) مضمون (الخطاب) كالمغمى عليه اه وصحّحه قاضي غي و (قاضيخان) قال هو الأصحّ؛ لأنّ مجرّد العقل لا يكفي لتوجّه الخطاب اهد. و قال الكمال (ومثله) أي: مثل تصحيح قاضيخان (في المحيط واختاره شيخ الإسلام) خواهر زاده (وفخر الإسلام) السَرَعْسي وصحّحه في الينابيع) قال هو الصحيح كما في التتارخانية (و"البدائع" وجزم به الولوالحي) والفتاوى الصغرى وفي شرح الطحاوي لو عجز عن الإيماء وتحريك الرأس سقطت عنه الصلاة والعبرة في اختلاف الترجيح بما عليه وفي شرح الطحاوي لو عجز عن الإيماء وتحريك الرأس سقطت عنه الصلاة والعبرة في اختلاف الترجيح بما عليه

مِعلمِن: المُكِرِينَة العِلميّة (الدَّعوة الرِسْلاميّة)

771

<sup>(</sup>١) قوله: [مستلقياً] اعلم أنّ في المسئلة ثلاثة أقوال: أظهرها: أنّه بالحيار بين الاستلقاء والاضطحاع، وهو حواب الكتب المشهورة كالهداية وشروحها، ثانيها: أنّ الاستلقاء إنّما يجوز إذا عجز عن الاضطحاع كمذهب الشافعي، ثالثها: أنّ الاضطحاع إنّما يجوز إذا عجز عن الاستلقاء. ط.١٢

رحمهم الله ولم يُومِ بعينه وقلبه وحاجبه وإن قدر على القيام وعجز عن الركوع والسجود صلى قاعدا يركع قاعدا بالإيماء في المشهور ولو صلى قاعدا يركع ويسجد فصح بنى ولو كان موميا لا ومن جن أو أغمى عليه......

الأكثر وهم القائلون بالسقوط هنا (رحمهم الله) أجمعين وأعاد علينا من بركاتهم ومددهم (و) من عجز عن الإيماء برأسه (لم يُوم) أي: لم يصح إيماؤه (بعينه و) لا (قلبه و) لا (حاجبه)؛ لأنّ السحود تعلّق بالرأس دون العين والحاجب والقلب فلا ينتقل إليها خلفه كاليد لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «يصلّى المريض قائماً فإن لم يستطع فقاعداً فإن لم يستطع فعلى قفاه يومئ إيماء فإن لم يستطع فالله أحقّ بقبول العذر منه»، وقد اختلفوا في معني قوله عليه الصلاة فالله أحقّ بقبول العذر منه فمنهم من فسّره بقبول عذر التأخير فقال بلزوم القضاء ومنهم من فسّره بقبول عذر الإسقاط فقال بعدم القضاء وهم الأكثرون وقد علمتهم (وإن قدر على القيام وعجز عن الركوع والسجود صلَّى قاعداً بالإيماء) وهو أفضل من إيمائه قائماً ويسقط الركوع عمّن عجز عن السجود وإن قدر على الركوع؛ لأنَّ القيام وسيلة إلى السجود فإذا فات المقصود بالذات لا يجب ما دونه وإذا استمسك عذره بالقعود ويسيل بالقيام أو يستمسك بالإيماء ويسيل بالسجود ترك القيام والسجود وصلّى قاعداً ومومياً ولو عجز عن القيام بخروجه للجماعة وقدر عليه في بيته اختلف الترجيح(١)، (وإن) افتتح صلاته صحيحاً و (عرض له مرض) فيها (يتمّها بما قدر ولو) أتمُّها (بالإيماء في المشهور) وهو الصحيح؛ لأنَّ أداء بعضها بالركوع والسحود أولى من الإبطال وأدائها كلُّها بعده بالإيماء (ولو صلَّى) المريض (قاعداً يركع ويسجد فصحّ بني (٢) لأنّ البناء كالاقتداء فيصحّ عندهما خلافاً لمحمد وفي قوله صلّى إشارة إلى أنّه لو قدر قبل الركوع والسجود بني اتفاقاً لعدم بناء قوي على ضعيف (**ولو** كان) قد أدّى بعضها (مومياً) فقدر على الركوع والسجود ولو قاعداً (لا) يبنى لما فيه من بناء القوي على الضعيف وكذا يستأنف من قدر على القعود للإيماء وكان يومئ مضطجعاً على المختار (ومن جنّ) بعارض سماوي (أو أغمي عليه) ولو بفزع من سبع أو آدمي واستمرّ به...

مِحلِينِ: الْمَكِرِينَةِ الْعِلْمَيَّةِ (اللَّعُوَّةُ الْإِسْتَلَامِيَّةً)

779

<sup>(</sup>۱) قوله: [اختلف الترجيح] والمفتى به أنّه يصلّي منفرداً. البحر. والخلاف محمول على ما إذا لم تتيسّر لـه جماعـة في بيتـه وإلاّ لم يجز له الخروج وترك القيام بالإتفاق. ط. ١٢

 <sup>(</sup>حمن القيام المريض قاعداً يركع ويسجد فصح بني قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: ما لم يقدر على السجود من القيام لأن العجز عن السجود مبيح للقعود وإن قدر على القيام. ١٢ ("جد الممتار"، ٤٧٨/٢)

🥻 خمس صلوات قضى ولو أكثر لا.

(خمس صلوات قضى) تلك الصلوات (ولو) كانت (أكثر) بأن خرج وقت السادسة (لا) يقضي ما فاته كذا عن ابن عمر في الإغماء والجنون مثله (۱) هو الصحيح.

(۱) قوله: [والجنون مثله] اعلم أنّ الأعذار ثلاثة: ممتدّ جدّا كالصبا يسقط به جميع العبادات، وقاصر جدّا كالنوم فلا يسقط به شيء، ومتردّد بينهما وهو الإغماء، فإذا امتدّ ألحق بالممتدّ جدّاً وإلاّ ألحق بالقاصر جداً ذكره الحدادي. ولا يعتبر الإغماء في الصوم، والزكاة لأنّه يندر وجوده سنةً أو شهراً، بخلاف الجنون فإنّه يمتدّ، فاعتبر في سقوط العبادات. ط. ١٢

## • الْفَخُلِالْمُضَّلَا ﴾ فَي مِّرَاقِيالِفِلاَ فَي اللهِ مَالصَّلالة وَالصَّوم ﴿ فَضَلُ: فِي اللهَ الصَّلالة وَالصَّوم ﴿ فَضَلُ: فِي إِسْقاطِ الصَّلالة وَ الصَّوم ﴿ فَضِلُ: فِي إِسْقاطِ الصَّلالة وَ الصَّوم ﴿

اذا مات المريض ولم يقدر على الصلاة بالإيماء لا يلزمه الإيصاء بها وإن قلت وكذا الصوم إن أفطر فيه المسافر والمريض وماتا قبل الإقامة والصحة وعليه الوصية بما قدر عليه وبقي بذمته فيخرج عنه وليه من ثلث ما ترك لصوم كل يوم ولصلاة كل وقت حتى الوتر نصف صاع من بر أو قيمته

(فصل في إسقاط الصلاة والصوم) وغيرهما (إذا مات المريض ولم يقدر على) أداء (الصلاة بالإيماء) برأسه (لا يلزمه الإيصاء بها وإن قلت) بنقصها عن صلاة يوم وليلة لما رويناه لعدم قدرته على القضاء بإدراك زمن له على قول من يفسر قبول العذر بجواز التأخير ومن فسره بالسقوط ظاهر (وكذا) حكم (الصوم) في شهر رمضان (إن أفطر فيه المسافر والمريض وماتا قبل الإقامة) للمسافر (و) قبل (الصحّة) للمريض لعدم إدراكهما عدة من أيّام أخر فلا يلزمهما الإيصاء به (و) لزم (عليه) يعني على من أفطر في رمضان ولو بغير عذر (الوصية بما) أي: بفدية ما (قدر عليه) من إدراك عدة من أيّام أخر إن أفطر بعذر وإن لم يدرك عدة من أيّام أخر إن أفطر بدون عذر لزمه بجميع ما أفطره؛ لأنَّ التقصير منه لكنه يرجى له العفو بفضل الله بفدية ما لزمه (وبقي بذمته) حتّى أدركه الموت من صوم فرض وكفارة وظهار وجناية على إحرام ومنذور (فيخرج عنه وليه) أي: من له التصرّف في ماله لوراثة أو وصاية (من ثلث ما ترك) الموصى؛ لأنّ حقّه في ثلث ماله حال مرضه وتعلّق حقّ الوارث بالثلثين فلا ينفذ قهراً على الوارث إلاَّ في الثلث إن أوصى به وإن لم يوص لا يلزم الوارث الإخراج فإن تبرَّع جاز كما سنذكره، وعلى هذا دين صدقة الفطر أو النفقة الواجبة والخراج والجزية والكفارات المالية والوصية بالحج والصدقة المنذورة(١) والاعتكاف المنذور عن صومه لا عن اللبث في المسجد وقد لزمه وهو صحيح، ولم يعتكف حتّى أشرف على الموت كان عليه أن يوصى لصوم اعتكاف كلّ يوم بنصف صاع من ثلث ماله وإن كان مريضاً وقت الإيجاب ولم يبرأ حتّى مات فلا شيء عليه فإذا لم يف به الثلث توقف الزائد على إجازة الوارث فيعطى (**لصوم كلّ** يوم) طعام مسكين لقوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «من مات وعليه صوم شهر فليطعم عنه مكان كلِّ يوم مسكين»، (و) كذا يخرج (لصلاة كلّ وقت) من فروض اليوم والليلة (حتّى الوتر)؛ لأنّه فرض عملي عند الإمام وقد ورد النصّ في الصوم والصلاة كالصيام باستحسان المشايخ لكونها أهم واعتبار كلُّ صلاة بصوم يوم هو الصحيح، وقيل فدية جميع صلوات اليوم الواحد كفدية صوم يوم والصحيح أنّه لكلّ صلاة فدية هي (نصف صاع من بر) أو دقيقـه أو سويقه أو صاع تمر أو زبيب أو شعير (أو قيمته)..

مِحْلِينِ: الْهَلِينَةِ الْعِلْمَيَّةِ (اللَّحْقُ الْإِسْلَامِيَّةً)



١) قوله: [والصدقة المنذورة] كأن نذر مالاً يخرجه لله تعالى. ١٢

وإن لم يوص وتبرع عنه وليه جاز ولا يصح أن يصوم ولا أن يصلي عنه وإن لم يف ما أوصى به عما عليه يدفع ذلك المقدار للفقير فيسقط عن الميت بقدره ثم يهبه الفقير للولي ويقبضه ثم يدفعه للفقير فيسقط بقدره ثم يهبه الفقير للولي ويقبضه ثم يدفعه الولي للفقير وهكذا حتى يسقط ما كان على الميت من صلاة وصيام ويجوز إعطاء فدية صلوات لواحد جملة بخلاف كفارة اليمين......

وهي أفضل لتنوّع حاجات الفقير (**وإن لم يوص وتبرّع عنه وليّه**) أو أجنبي<sup>(١)</sup> (**جاز**) إن شاء الله تعالى؛ لأنّ محمّداً قال في تبرع الوارث بالإطعام في الصوم يجزئه إن شاء الله تعالى من غير جزم وفي إيصائه به<sup>(٢)</sup> جـزم بـالأجزاء وإذا تبرّع أحد بالإعتاق عنه لا يصحّ لما فيه من إلزام الولاء على الميّت بغير رضاه بخلاف وصيّته به وفي الوصية بالحجّ يحجّ من منزله من ثلث ماله والمتبرّع به من حيث شاء سواء الوارث وغيره (ولا يصح أن يصوم) الولى ولا غيره عن الميت (ولا) يصحّ (أن يصلّي) أحد (عنه) لقوله صلّى الله عليه وسلّم: «لا يصوم أحد عن أحد ولا يصلّى أحد عن أحد ولكن يطعم عنه»، وما ورد من قوله صلَّى الله عليه وسلَّم فصومي عن أمك وقوله صلَّى الله عليه وسلَّم من مات وعليه صيام صام عنه وليّه فمنسوخ كذا في "البرهان" وغيره فما يفعله جهلة الناس الآن من إعطاء دراهم للفقير على أن يصوم أو يصلِّي عن الميِّت أو يعطيه شيئاً من صلاته أو صومه ليس بشيء وإنَّما الله سبحانه وتعالى يتجاوز عن الميّت بواسطة الصدقة التي قدرها الشارع كما بيّنّاه وإن قلنا بأنَّ للعبد أن يجعل ثواب طاعته لغيره فهو غير هذا الحكم فليتنبّه له (وإن لم يف ما أوصى به) الميّت (عمّا عليه) أولم يكف ثلث ماله أو لم يوص بـشيء وأراد أحـد التبرع بقليل لا يكفي فحيلته لإبراء ذمة الميت عن جميع ما عليه أن (يدفع ذلك المقدار) اليسير بعد تقديره لشيء من صيام أو صلاة أو نحوه ويعطيه (للفقير) بقصد إسقاط ما يريد عن الميت (فيسقط عن الميت بقدره ثمّ) بعد قبضه (يهبه الفقير للولي) أو للأجنبي (ويقبضه) لتتم الهبة وتملك (ثم يدفعه) الموهوب له (للفقير) بجهة الإسقاط متبرّعاً به عن الميت (فيسقط) عن الميت (بقدره) أيضاً (ثمّ يهبه الفقير للولي) أو للأحنبي (ويقبضه ثمّ يدفعه الولى للفقير) متبرّعاً عن الميت (وهكذا) يفعل مراراً (حتّى يسقط ما كان) يظنّه (على الميت من صلاة وصيام) و نحوهما ممّا ذكرناه من الواجبات وهذا هو المخلص في ذلك إن شاء الله تعالى بمنّه وكرمه (ويجوز إعطاء فدية صلوات) وصيام أيّام ونحوها (لواحد) من الفقراء (جملة بخلاف كفارة اليمين) حيث لا يجوز أن يدفع للواحد

<sup>(</sup>۱) قوله: [وتبرع عنه وليه أو أجنبي] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن عن الشامي إفادة: إذا مات من عليه زكاة أو فطرة أو كفارة أو نذر، لم توخذ من تركته عندنا إلا أن يتبرع ورثته بذلك، وهم من أهمل التبرع، ولم يجبروا عليه وإن أوصى تنفذ من الثلث. ١٢ ("جد الممتار"، ٤٥٨/٢)

<sup>(</sup>٢) قوله: [إيصائه به] أي: إيصاء الميت بالإطعام عن صومه. ١٢

## ﴿ وَاللَّهُ سِبَحَانَهُ وَتَعَالَى اللَّهُ وَمُرَاقِيَا لِفِيلًا فَيَ اللَّهُ وَالصَّومَ ﴿ وَمِنْكُ: فِي إِسْقَاطِ الصَّلَا لَا وَالصَّومَ ﴿ وَهُمَالُ: فِي إِسْقَاطِ الصَّلَا لَا وَالصَّومَ ﴿ وَهُمُ وَاللَّهُ سِبَحَانِهُ وَتَعَالَى أَعْلَمُ.

أكثر من نصف صاع في يوم للنص على العدد فيها وكذا ما نص على عدده في كفارة (والله سبحانه وتعالى أعلم) وهو الموفّق بمنّه وكرمه.

## بابُ قضاء الفوائت

الترتيب بين الفائنة والوقتية وبين الفوائت مستحق ويسقط بأحد ثلاثة أشياء: ضيق الوقت المستحب في الأصح والنسيان وإذا صارت الفوائت ستا.....

(باب قضاء الفوائت(١)) القضاء لغة الأحكام، وشريعة إسقاط الواجب بمثل ما عنده (والترتيب بين الفائتة) القليلة وهي ما دون ست صلوات (و) بين (الوقتية) المتسع وقتها مع تذكر الفائتة لازم (و) كذا الترتيب (بين) نفس (الفوائت) القليلة (مستحق) أي: لازم؛ لأنه فرض عملي يفوت الجواز بفوته والأصل في لزوم الترتيب قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «من نام عن صلاة أو نسيها فلم يذكرها إلاَّ وهو يصلَّى مع الإمام فليصلُّ التي هـو فيهـا ثمّ ليقض التي تذكرها ثمّ ليعد التي صلّي مع الإمام» وهو خبر مشهور تلقّته العلماء بالقبول فيثبت بـه الفـرض العملـي، ورتب النّبي صلّي الله عليه وسلّم قضاء الفوائت يوم الخندق (**ويسقط**) الترتيب (**بأحـد ثلاثـة أشـياء**) الأوّل (**ضـيق** الوقت) عن قضاء كلّ الفوائت وأداء الحاضرة للزوم العمل بالمتواتر حينئذ؛ لأنّ العمل بالمشهور يستلزم إبطال القطعي وهو لا يعمل به<sup>(٢)</sup> إلا مع إمكان الجمع بينهما بسعة الوقت وليس من الحكمة إضاعة الموجود في طلب المفقود بضيق الوقت (المستحبّ)؛ لأنّه يلزم من مراعاة الترتيب وقوع حاضرة ناقصة فيتغير بـه حكـم الكتـاب فيسقط بضيق الوقت المستحب الترتيب و لا يعود بعد خروجه (في الأصح) مثاله لو اشتغل بقضاء الظهر يقع العصر أو بعضه في وقت التغير فيسقط الترتيب في الأصحّ والعبرة لضيقه عند الشروع فلو شرع في الوقتية متذكراً لفائتة وأطالها حتّى ضاق الوقت لا تجوز إلاّ أن يقطعها ثمّ يشرع فيها، ولو شرع ناسياً والمسألة بحالها(٢) فتذكّر عند ضيق الوقت جازت الوقتية، ولو تعددت الفائتة والوقت يسع بعضها مع الوقتية سقط الترتيب في الأصحّ كما أشرنا إليه؛ لأنّه ليس الصرف إلى هذا البعض من الفوائت أولى منه للآخر كما في الفتح (و) الثاني (النسيان(؛))؛ لأنّه لا يقدر على الإتيان بالفائتة مع النسيان: ﴿لاَ يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْساً إلاَّ وُسْعَهَا﴾[الْبَنْقَزَّق ٢٨٦] ولأنّه لم يصر وقتها موجوداً بعدم تذكرها فلم تجتمع مع الوقتية (و) الثالث (إذا صارت الفوائت) الحقيقيّة أو الحكميّة (ستاً)؛ لأنّه لـو

<sup>(</sup>۱) قوله: [قضاء الفوائت] لم يقل المتروكات ظنّاً بالمؤمنين حيراً؛ لأنّ ظاهر حال المسلم لا يترك الصلاة، وإنما تفوته من غير قصد لعذر. ط. ۱۲

<sup>(</sup>٢) ق**ول**ه: [لا يعمل به] أي: بالمشهور من حديث قضاء الفوائت يوم الخندق فإنه يفوت وجوب الترتيب. ط. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [والمسئلة بحالها] أي: أطالها حتّى ضاق الوقت. ١٢

<sup>(</sup>٤) قوله: [والثاني النسيان] لأنه لا يقدر على الإتيان بالفائتة مع النسيان، قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أي واستمر النسيان إلى أن فرغ من صلاته، فإن تذكر خلالها قطع. ١٢ ("جد الممتار"، ٢/٥٥٥)

وجب الترتيب فيها لوقعوا في حرج عظيم وهو مدفوع بالنص والمعتبر خروج وقت السادسة في الـصحيح؛ لأنَّ الكثرة بالدخول في حدّ التكرار، وروي بدخول وقت السادسة؛ لأنّ الزائد على الخمس في حكم التكرار، ومثال الكثرة الحكمية سنذكرها لصلاته خمساً متذكّراً فائتة لم يقضها حتّى خرج وقت السادسة من المؤديات متذكراً وكما سقط الترتيب فيما بين الكثيرة والحاضرة سقط فيما بين أنفسها على الأصحّ وقيّدناها بكونها ستاً (**غير الوتر فإنّه لا يعد مسقطاً)** في كثرة الفوائت بالإجماع أمّا عندهما فظاهر لقولهما بأنّه سنة ولأنّه فرض عملي عنده وهـو من تمام وظيفة اليوم والليلة والكثرة لا تحصل إلاّ بالزيادة عليها من حيث الأوقات أو من حيث الساعات ولا مدخل للوتر في ذلك بوجه (وإن لزم ترتيبه) مع العشاء والفجر وغيرهما كما بيّناه (ولم يعد الترتيب) بين الفوائت التي كانت كثيرة (بعودها إلى القلة) بقضاء بعضها؛ لأنّ الساقط لا يعود في أصحّ الروايتين وعليه الفتـوى وترجيح عود الترتيب ترجيح بلا مرجح (ولا) يعود الترتيب أيضاً (بفوت) صلاة (حديثة) أي: جديدة تركها (بعد) نسيان (ست قديمة) ثمّ تذكرها (على الأصحّ فيهما) أي: الصورتين لما ذكرنا وعليه الفتوى ثمّ فرع على لزوم الترتيب في أصل الباب بقوله (فلو صلَّى فرضاً ذاكراً فائتةً (١) ولو) كانت (وتراً فسد فرضه فساداً موقوفاً) يحتمل تقرر الفساد ويحتمل رفعه بينه بقوله (فإن) صلّى خمس صلوات متذكراً في كلّها تلك المتروكة وبقيت في ذمته حتّى (خرج وقت الخامسة مما صلاه بعد المتروكة ذاكراً لها) أي: للمتروكة (صحّت جميعها) عند أبي حنيفة رحمه الله؛ لأنَّ الحكم وهو الصحّة مع العلة وهي الكثرة يقترنان والكثرة صفة هذا المجموع؛ لأنَّ الفاسد في حكم المتروك فكانت المتروكات ستاً حكماً واستندت الصفة إلى أوّلها فجازت كلّها كتعجيل الزكاة يتوقّف كونها فرضاً على تمام الحول وبقاء بعض النصاب فإذا تمّ على نمائه كان التعجيل فرضاً وإلاّ كان نفلاً (فلا تبطل) الخمس التي صلاها متذكراً للفائتة (بقضاء) الفائتة (المتروكة بعده) أي: بعد خروج وقت الخامسة لسقوط الترتيب مستنداً

<sup>(</sup>۱) قوله: [فلو صلى فرضاً ذاكراً فائتة] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: من كان صاحب ترتيب فعليه أن يقضي فائتة ولو حالة الخطبة وإلا لا تصحّ جمعته كالوقتية نعم تأخيره إلى هذا الوقت بلا عذر شرعي ممنوع لتأديه إلى ترك الاستماع وهو في نفسه محظور وكل ما أدّى إلى محظور محظور". ولا كذلك غير صاحب الترتيب حيث لا يجوز له ذلك. 

("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٤٤/٨، مترجماً وملخصاً)

وإن قضى المتروكة قبل خروج وقت الخامسة بطل وصف ما صلاه متذكرا قبلها وصار نفلا وإذا كثرت الفوائت يحتاج لتعيين كل صلاة فإن أراد تسهيل الأمر عليه نوى أول ظهر عليه أو آخره وكذا الصوم من رمضانين على أحد تصحيحين مختلفين.....

(وإن قضى) الفائتة (المتروكة قبل خروج وقت الخامسة) ممّا صلاه متذكراً لها (بطل وصف) لا أصل (ما صلاه متذكراً) للفائتة (قبلها) أي: قبل قضائها (و) لا يبقى متصفاً بأنّه فرض بل (صار) الذي صلاه (نفلاً) عند أبى حنيفة وأبي يوسف وهذه هي التي يقال فيها واحدة تفسد خمساً وواحدة تصحّح خمساً فالمتروكة تفسد الخمس بقضائها في وقت الخامسة من المؤدّيات بتقرير الفساد والسادسة من المؤدّيات تصحّح الخمس قبلها وفي الحقيقة خروج وقت الخامسة هو المصحح لها ولكن لما كان من لازم الخروج دخول وقتيّة وتأديتها فيه غالباً أقيم ذكر أدائها مقام ذلك(۱). (وإذا كثرت الفوائت يحتاج لتعيين كلّ صلاة) يقضيها لتزاحم الفروض والأوقات كقوله أصلي ظهر مقام ذلك(۱). (وإذا كثرت الثانية سنة أربع وخمسين وألف(۱) وهذا فيه كلفة (فإن أراد تسهيل الأمر عليه نوى أوّل ظهر(۱) عليه) أدرك وقته ولم يصلّه فإذا نواه كذلك فيما يصلّيه يصير أولا فيصحّ بمثل ذلك وهكذا (أو) إن شاء نوى (آخره) فيقول أصلي آخر ظهر أدركته ولم أصله بعد فإذا فعل كذلك فيما يليه يصير آخراً بالنظر لما قبله في صحل التعيين وهو الأصحّ على ما قاله في القنية من يقضي ليس عليه أن ينوي أوّل صلاة كذا أو آخر فينوي ظهراً عليّ أو عصراً أو نحوهما على الأصحّ انتهى . وإن خالفه تصحيح الزيلعي فقد اتسع الأمر باختلاف التصحيح فليرجع للكنز فإنّه واسع والله رؤوف رحيم واسع عليم (وكذا الصوم) الذي عليه (من رمضانين) إذا أراد قضاءه يفعل مثل هذا (على أحد تصحيحين مختلفين) عليم (وحذا الععين واحد لا يحتاج لتعيين صحح الزيلعي لزوم التعيين واحد لا يحتاج لتعيين واحد الا يحتاج لتعيين عليم (وكذا الصوم) الذي عليه ومن رمضانين) إذا أراد قضاءه والعين، وإن كان من رمضان واحد لا يحتاج لتعيين

<sup>(</sup>١) **قوله: [مقام ذلك]** أي: خروج وقت الخامسة. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [خمسين وألف] فيه نكتة، وهي التنبيه على تاريخ تأليف هذا المحل، كذا نبّه عليه المؤلّف. ط. ١٢

قوله: [فإن أراد تسهيل الأمر عليه نوى أول ظهر] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: من أراد قضاء الصلوات التي فاتته في عمره فليصل عشرين ركعةً كلّ يوم، للفجر ركعتان، للظهر أربع ركعات، للعصر أربع ركعات، للمغرب ثلاث ركعات، للعشاء أربع ركعات، للوتر ثلاث ركعات، وله أن يسبّح مرة في الركوع والسجود. لكن لا بدّ له من أن يبتدأ بسين «سبحان ربي العظيم» إذا بلغ الركوع ويرفع رأسه من الركوع إذا ختم ميمه وكذا يفعل في السجود. وكثير من الناس يغلطون فيه، وذكر الإمام في هذه المسئلة مزيد التخفيف فليراجع إليه للتفصيل. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، معلم مره وملخصاً)

#### ويعذر من أسلم بدار الحرب بجهله الشرائع.

(ويعذر من أسلم بدار الحرب) فلم يصم ولم يصل ولم يزك وهكذا (بجهله الشرائع) أي: الأحكام المشروعات مدة جهله؛ لأن الخطاب إنّما يلزم بالعلم به أو بدليله ولم يوجد بخلاف المسلم بدار الإسلام وألزمه زفر بها كما يلزمه الأيمان. قلنا دليل وجود الصانع ظاهر عقلاً فلا يعذر بجهله ولا دليل عنده على وجود فرض الصلاة و نحوها فيعذر به.

# ٠٠٠ وَ فَكُمُ الْرَفَظُ الْحُ ثَعَ مِرَا قِيلَ الْفِلاحِ الْحَالِ فِيكَ الْحَالِ فَلَا فَكُورِيضَةُ الْحَالِ فَرِيضَةُ الْحَالُ فِي الْحَالُ وَ الْفَرِيضَةُ الْحَالُ وَ الْفَرِيضَةُ الْحَالُ وَالْفَرِيضَةُ اللّهُ الْحَالُ وَالْفَرِيضَةُ اللّهُ اللّهُ الْحَالُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ

إذا شرع في فرض منفردا فأقيمت الجماعة قطع واقتدى إن لم يسجد لما شرع فيه أو سجد في غير رباعية وإن سجد في رباعية ضم ركعة ثانية وسلم لتصير الركعتان له نافلة ثم اقتدى مفترضا وإن صلى ثلاثاً أتمها ثم اقتدى متنفّلاً إلا في العصر وإن قام لثالثة فأقيمت قبل سجوده قطع قائما بتسليمة في الأصح وإن كان في سنة الجمعة فخرج الخطيب أو في سنة الظهر فأقيمت سلم.....

(باب إدراك الفريضة) مع الإمام وغيره (إذا شرع) المصلّى (في) أداء (فرض) أو قضائه (منفردا) أو في نفل وحضرت جنازة يخشى فواتها أو منذور (فأقيمت الجماعة) في محلّ أدائه لا في غيره بأن أحرم الإمام؛ لأنّ حقيقة إقامة الشيء فعله لا مجرّد الشروع في الإقامة فإذا لم يقيد بسجدة (قطع) بتسليمة قائماً (و) بعده (اقتدى) على الصحيح وقيل لا يقطع حتّى يتمّ ركعتين من رباعية كالمتنفّل الـذي لا يخـشي فـوت جنـازة قلنـا القطـع للإكمـال إكمال وهو بمحل الرفض ولأنّه لو حلف لا يصلّي لا يحنث بما دون الركعة والجنازة لا خلف لها وبالقضاء يجمع بين المصلحتين (إن لم يسجد لما شرع فيه) ولو غير رباعية (أو سجد) للركعة الأولى (في غير رباعية) بأن كان في الفجر أو المغرب فيقطع بعد السجود بتسليمة؛ لأنّه لو أضاف في الثنائية ركعة أخرى تمّ الفرض وتفوته الجماعة في الفجر ولا يتنفّل بعدها مطلقاً وفي المغرب للأكثر حكم الكل فتفوته الجماعة ولا يتنفّل مع الإمام فيها لمنع التنفّل بالبُتيراء ومخالفة الإمام بإضافة رابعة (وإن سجد) وهو (في رباعية) كالظهر (ضمّ ركعة ثانية) صيانة للمؤدّي عن البطلان وتشهّد (وسلّم لتصير الركعتان له نافلة ثمّ اقتدى مفترضاً) لإحراز فضل الجماعة (وإن صلّى ثلاثاً) من رباعية فأقيمت (أتمّها) أربعاً منفرداً حكماً للأكثر وعن محمد يتمّها جالساً لتنقلب نفلاً فيجمع بين ثواب النفل والفرض بالجماعة (ثمّ) بعد الإتمام (اقتدى متنفّلاً) إن شاء وهو أفضل لعدم الكراهة (إلاّ في العصر) والفجر للنهي عن التنفّل بعدهما وفي المغرب للمخالفة؛ لأنّه صلّى الله عليه وسلّم قال: «إذا صلّيت في أهلك ثمّ أدركت الصلاة فصلُّها إلاَّ الفجر والمغرب»، وقوله فصلُّها يعني نفلاً؛ لأنِّه أمر به نصاً لرجلين لم يصلُّيا معه الظهر وأخبرا بصلاتهما في رحالهما فقال عليه السلام: «إذا صلّيتما في رحالكما ثمّ أتيتما صلاة قوم فصلّيا معهم واجعلا صلاتكما معهم سبحة»، أي: نافلة كما في العناية (وإن قام لثالثة) رباعية منفرداً (فأقيمت) الجماعة (قبل سجوده) للثالثة (قطع قائماً)؛ لأنَّ القعود للتحلُّل وهـذا قطع (بتسليمة) واحدة أو عـاد إلى القعود (في الأصحّ) وقـال شمس الأئمّة السرخسي إن لم يعد للقعود فسدت صلاته؛ لأنّه لا بدّ له من القعود ولأنّ المؤداة لم تقع فرضاً وقال فحر الإسلام الأصحّ أنّه يكبّر قائماً ينوي الشروع في صلاة الإمام فيحصل الختم في ضمن شروعه في صلاة الإمام وإن شاء رفع يديه (وإن كان) قد شرع (في سنة الجمعة فخرج الخطيب أو) شرع (في سنة الظهر فأقيمت) الجماعة (سلم) على رأس ركعتين وهو الأوجه ثم قضى السنة بعد الفرض ومن حضر والإمام في صلاة الفرض اقتدى به ولا يشتغل عنه بالسنة إلا في الفجر إن أمن فوته وإن لم يأمن تركها، ولم تقض سنة.....

بعد الجلوس (على رأس ركعتين) كما روي عن أبي يوسف والإمام (وهو الأوجه) لجمعه بين المصلحتين (ثمّ قضى السنة () أربعاً لتمكّنه منه (بعد) أداء (الفرض) مع ما بعده فلا يفوت فرض الاستماع والأداء على وجه أكمل ولا إبطال وإليه مال شمس الأئمة السرخسي والبقالي وصحّع جماعة من المشايخ أنّه يتمّها أربعاً؛ لأنّها كصلاة واحدة قلت والإكمال حال اشتغال المرقي والمؤذّنين بالتلحين أولى؛ لأنّه ليس حالة استماع خطبة وإليه يرشد تعليل شمس الأئمة (ومن حضر و) كان (الإمام في صلاة الفرض اقتدى به ولا يشتغل عنه بالسنة) في يرشد تعليل شمس الأئمة (ومن حضر و) كان خارج المسجد وخاف فوت ركعة اقتدى وإلاّ صلّى السنة ثمّ اقتدى لإمكان المسجد ولو لم يفته شيء وإن كان خارج المسجد وخاف فوت ركعة اقتدى وإلاّ صلّى السنة ثمّ اقتدى لإمكان في النهجر جمعه بين الفضيلتين (إلاّ في الفجر) فإنّه يصلّي سنّته ولو في المسجد بعيداً عن الصف (إن أمن فوته) ولو بإدراكه لي التشهد وقوله صلّى الله عليه وسلّم: «إذا أقيمت الصلاة فلا صلّة الله عليه وسلّم: «من صلّى ركعتي الفجر»، أي: لما قدّمناه في سنة الفجر والأفضل فعلهما في البيت . قال صلّى الله عليه وسلّم: «من صلّى ركعتي الفجر»، أي: الفحر، وقبل بقرب الفريضة (). وقال صلّى الله عليه وسلّم: صلاة «المرء في بيته أفضل من صلاته في مسجدي هذا أفضل من ألف صلاة فيما سواه إلاّ المسجد الحرام وصلاة في المسجد الحرام افضل من مائة صلاة في مسجدي هذا أفضل من ألف صلاة فيما سواه إلاّ المسجد (وإن لم يأمن) فوت الإمام باشتغاله بسنة الفجر (تركها) واقتدى؛ لأنّ ثواب الجماعة أعظم من فضيلة ركعتي الفجر؛ لأنّها تفضل الفرض منفرداً بسبع وعشرين ضعفاً لا تبلغ ركعة الفجر ضعفاً واحداً منها (ولم تقض سنة

<sup>(</sup>۱) قوله: [ثم قضى السنة... إلخ] فيكون قضاء سنة الظهر ثبت بالحديث على خلاف القياس، قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: فيه أنّ إلحاق سنة الجمعة بسنّة الظهر بدليل المساواة، فيلا يضرّ كون القضاء فيهن على خلاف القياس، لأن الإلحاق دلالة لا يختص بمعقول المعنى، كما نص عليه الإمام ابن الهمام وغيره من الأعلام، ببل لقائل أن يقول: إن سنة الجمعة من أفراد سنة الظهر، فلا إلحاق فافهم، وبالجملة فالأحوط الإتيان بها خروجاً عن العهدة بيقين. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٣٥٥٤)

<sup>(</sup>٢) قوله: [بقرب الفريضة]؛ لأنّها تبع لها ويقرأ في الأولى بعد الفاتحة: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾ [الْكَافِرُونَ ﴾ [الْكَافِرُونَ ﴾ [الْكَافِرُونَ ﴾ [الْكَافِرُونَ ﴾ [الْكَافِرُونَ ﴾ [اللَّفَخُ: ١] في الإخلاص، روى ذلك أبو هريرة عنه صلّى الله تعالى عليه وسلم. وروي عن الغزالي قراءة: ﴿أَلَمْ نَشْرَحْ ﴾ [الْفَخَيْلُ: ١] في الرّكعة الأولى و﴿أَلَمْ تَرَ كَيْفَ ﴾ [الفَخَيْلُ: ١] في الثانية فإنّه يكفي الألم، فلو جمع بين ما ورد وبينه يكون حسناً، ولا يكره هذا الجمع لاتساع أمر النفل. ط. ١٢

الفجر إلا بفوتها مع الفرض وقضى السنة التي قبل الظهر في وقته قبل شفعه ولم يصل الظهر عماعة بإدراك ركعة بل أدرك فضلها واختلف في مدرك الثلاث ويتطوع قبل الفرض إن أمن فوت الوقت وإلا فلا ومن أدرك إمامه راكعا فكبر ووقف حتى رفع الإمام رأسه لم يدرك الركعة.......

الفجر إلا بفوتها مع الفرض) إلى الزوال وقال محمد رحمه الله تقضي منفردة بعد الشمس قبل الزوال فلا قضاء لها قبل الشمس ولا بعد الزوال اتفاقاً وسواء صلّى منفرداً أو بجماعة (وقضى السنة التي قبل الظهر) في الـصحيح (في وقته قبل) صلاة (شفعه) على المفتى به كذا في شرح الكنز للعلامة المقدسي وفي فتاوي العتابي المختار تقديم الثنْتين على الأربع وفي مبسوط شيخ الإسلام هو الأصحّ لحديث عائشة رضي الله عنها أنّه عليه السلام كان إذا فاتته الأربع قبل الظهر يصلّيهن بعد الركعتين وحكم الأربع قبل الجمعة كالتي قبل الظهر ولا مانع عن التي قبل العشاء من قضائها بعده (ولم يصلّ الظهر جماعة بإدراك ركعة) أو ركعتين اتفاقاً حتّى لا يبرُّ به في حلف ليصلّينه جماعة (بل أ**درك فضلها)** أي: فضل الجماعة اتفاقاً ولو في التشهد (واختلف في مدرك الثلاث) من رباعية أو الثنتين من الثلاثية فإذا حلف لا يصلِّي الظهر أو المغرب جماعة اختار شمس الأئمّة أنه يحنث؛ لأنَّ للأكثر حكم الكلُّ وعلى ظاهر الجواب لا يحنث؛ لأنَّه لم يصلُّها بل بعضها بجماعة وبعض الشيء ليس بالشيء وهو الظاهر، ولو قال عبده حرّ إن أدرك الظهر فإنّه يحنث بإدراك ركعة؛ لأنّ إدراك الشيء بإدراك آخره يقال أدْرَكَ أيامه أي: آخرها كذا في الكافي، وفي الخلاصة يحنث بإدراكه في التشهد (**ويتطوّع قبل الفرض**) بمؤكد وغيره مقيماً أو مسافراً (إن أمن فوت الوقت) ولو منفرداً فإنّها شرعت قبلها لقطع طمع الشيطان فإنّه يقول من لم يطعني في ترك ما لم يكتب عليه فكيف يطيعني في ترك ما كتب عليه، والمنفرد في ذلك أحوج وهو أصحّ والأخذ به أحوط لتكميل نقصها في حقّنا أمّا في حقّه صلّى الله عليه وسلّم فزيادة الدرجات إذ لا خلل في صلاته ولا طمع للشيطان فيها (وإلاً) أي: وإن لم يأمن بأن يفوته الوقت أو الجماعة بالتنفّل أو إزالة نجس قليل (فلا) يتطوّع ولا يغسل؛ لأنّ الاشتغال بما يفوت الأداء لا يجوز وإن كان يدرك جماعة أخرى فالأفضل غسل ثوبه واستقبال الصلاة لتكون صحيحة اتفاقاً(١). (ومن أدرك إمامه راكعاً فكبّر ووقف حتّى رفع الإمام رأسه) من الركوع أو لم يقف بل انحط بمجرّد إحرامه فرفع الإمام رأسه قبل ركوع المؤتم (لم يدرك الركعة) كما ورد عن ابن عمر رضي الله عنهما فكان الشرط لإدراك الركعة إمّا مشاركة الإمام في جزء من القيام أو جزء ممّا له حكم القيام وهو الركوع ولا يشترط تكبيرتان للإحرام والركوع ولو كبّر ينوي الركوع لا الافتتاح جازت ولغت نيته، وإذا وجد الإمام ساجداً تجب

<sup>(</sup>١) قوله: [صحيحة اتفاقاً] فإنّ الإمام الشافعي رحمه الله يحكم بفسادها بقليل النجاسة. ط. ١٢

وإن ركع قبل إمامه بعد قراءة الإمام ما تجوز به الصلاة فأدركه إمامه فيه صح وإلا لا وكره خروجه من مسجد أذن فيه حتى يصلي إلا إذا كان مقيم جماعة أخرى وإن خرج بعد صلاته منفردا لايكره إلا إذا أقيمت الجماعة قبل خروجه في الظهر والعشاء فيقتدي فيهما متنفلاً ولا يصلى بعد صلاة مثلها.

مشاركته فيه فيخر ساجداً وإن لم يحسب له من صلاته فلو ركع وحده ثمّ شاركه في السجدتين لا تفسد صلاته ولا يحسب له ذلك وإن لم يشاركه إلاَّ في الثانية بطلت صلاته، والفرق أنَّه في الأولى لم يزد إلاَّ ركوعاً وزيادته لا تضرّ وفي الثانية زاد ركعة وهي مفسدة، ولو أدركه جالساً للقعود الأخير واستمر قائماً وقرأ فما وجد فراغ الإمام من التشهد لا يكون معتبراً (وإن ركع) المقتدي (قبل إمامه) وكان ركوعه (بعد قراءة الإمام ما تجوز به الصلاة) وهو آية (فأدركه إمامه فيه) أي: في ركوعه (صح) ركوعه وكره لوجود المشاركة والمسابقة (وإلا) أي: وإن لم يدركه الإمام أو أدركه لكن لم يكن قرأ المفروض قبل ركوع المقتدي (لا) يصحّ ركوعه لكونه قبل أوانه فيلزمه أن يركع بعده ثانياً وإن لم يفعل وانصرف من صلاته بطلت، ولو سجد قبل إمامه إن كان بعد رفع الإمام من الركوع ثمُّ شاركه الإمام في السجود صحّ، وإن كان قبل رفع الإمام من الركوع روي عن أبي حنيفة رحمـه الله لا يجزئـه؛ لأنّه قبل أوانه في حقّ الإمام فكذا في حقّه؛ لأنّه تبع له ولو أطال الإمام السجود فرفع المقتدي ثمّ سجد والإمام ساجد إن نوى الثانية والمتابعة تكون عن الأولى كما لو نواها أو لم تكن له نية ترجيحاً للمتابعة وإن نوى الثانية لا غير كانت عن الثانية فإن أدرك الإمام فيها صحّت وعلى قياس المروي عن الإمام في السجود قبل رفع الإمام يجب أن لا يجوز لكونه قبل أوانه كما تقدّم (وكره خروجه من مسجد أذن فيه) أو في غيره (حتّى يصلّى) لقوله صلّى الله عليه وسلَّم: «لا يخرج من المسجد بعد النداء إلاَّ منافق أو رجل يخرج لحاجة يريد الرجوع»، (إلاَّ إذا كان مقيم جماعة أخرى) كإمام ومؤذّن لمسجد آخر؛ لأنّه تكميل معنى (وإن خرج بعد صلاته منفرداً لا يكره)؛ لأنّه قد أجاب داعى الله مرة فلا يجب عليه ثانياً (إلا) أنّه يكره خروجه (إذا أقيمت الجماعة قبل خروجه في الظهر و) في (العشاء)؛ لأنّه يجوز النفل فيهما مع الإمام لئلاّ يتهم بمخالفة الجماعة كالخوارج والشيعة وقد قال صلّى الله عليه وسلّم: «من كان يؤ من بالله واليوم الآخر فلا يقفن مواقف التهم»، (فيقتدي فيهما) أي: الظهر والعشاء (متنفّلاً) لدفع التهمة عنه، ويكره جلوسه من غير اقتداء لمخالفة الجماعة بخلاف الصبح والعصر والمغرب لكراهة التنفّل والمخالفة في المغرب؛ لأنّه لا يتنفُّل مع الإمام فيها في ظاهر الرواية وإتمامها أربعاً أولى من موافقته وروي فسادها بالسلام معه فيقضي أربعاً كما لو نذر ثلاثاً يلزمه أربع (ولا يصلّي بعد صلاة مثلها) هذا لفظ الحديث، قيل معناه لا يصلّي ركعتان بقراءة وركعتان بغير قراءة وقيل نهوا عن الإعادة لطلب الأجر، وقيل نهي عن الإعادة بمجرّد توهّم الفساد لدفع الوسوسة، وقيل نهي عن تكرار الجماعة في المؤدّى.

١) قوله: [الهيئة الأولى] أي: بأذان وإقامة، أمّا مجرّد تكرارها بغير أذان أو بهما في المسجد الجامع أو مسجد الحيّ لأهله فلا
 كراهة. ط. ١٢

## بابُسُحِقْ إِلسَّهُونَ

يجب سجدتان بتشهد وتسليم لترك واجب سهواً وإن تكرر وإن كان تركه عمداً أثم ووجب إعادة الصلاة لجبر نقصها ولا يسجد في العمد للسهو قيل إلا في ثلاث ترك القعود الأول أو تأخيره سجدة من الركعة الأولى إلى آخر الصلاة وتفكره عمدا حتى شغله عن ركن، ويسن الإتيان بسجود السهو بعد السلام ويكتفي بتسليمة واحدة عن يمينه في الأصح.....

باب سجود السهو: من إضافة الحكم إلى السبب والسهو الغفلة (يجب)؛ لأنه ضمان فائت وهو لا يكون إلا واجباً وهو الصحيح وقيل يسن، وجه الصحيح أنه يرفع الواجب من قراءة التشهد والسلام ولا يرفع القعدة؛ لأنها ركن حتى لو سلم من غير إعادتها أو لم يسلم صحت صلاته مع النقصان وأما السجدة الصلبية والتلاوية فكل يرفع القعود فيفترض إعادته ويجب (سجدتان)؛ لأنه صلى الله تعالى عليه وسلم: سجد سجدتين للسهو وهو جالس بعد التسليم وعمل به الأكابر من الصحابة والتابعين (بتشهد وتسليم) لما ذكرنا ويأتي فيه بالصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم والدعاء على المختار (لترك واجب) بتقديم أو تأخير أو زيادة أو نقص لا سنة؛ لأن الصلاة لا توصف بالنقصان على الإطلاق بترك السنة وأما الفرض فيفوت بفواته الأصل لا الوصف فلا ينجبر بغيره (سهواً) بتقديم أو تأخير أو زيادة أو نقص لما روينا والمتعمد لا يستحق إلا التغليظ بإعادة صلاته لجبر خللها (وإن تكرر) بالإجماع كترك الفاتحة والاطمئنان في الركوع والسجود والجلوس الأول وتأخير القيام للثالثة بزيادة قدر أداء ركن ولو ساكتاً (وإن كان تركه) الواجب (عمداً أثم ووجب) عليه (إعادة الصلاة (أ) تغليظا عليه (لحبر نقصها) فتكون مكملة وسقط الفرض بالأولى وقيل تكون الثانية فرضا فهي المسقطة (ولا يسجد في) الترك (العمد للسهو)؛ لأنه أقوى (قيل إلا في ثلاث) مسائل (ترك القعود الأول) عمداً (أو تأخيره سجدة من الركعة الأولى) عمداً (إلى آخر الصلاة و) الثالثة (تفكره عمدا حتى شغله عن) مقدار (ركن) سئل فخر الإسلام البديعي كيف يجب بالعمد؟ قال ذاك سجود العذر لا سجود السهو (ويسن الإتيان بسجود السهو بعد السلام) في ظاهر الرواية وقيل: يجب فعله بعد السلام وجه الظاهر ما رويناه (ويكتفي بتسليمة واحدة) قاله شيخ الإسلام وعامة المشايخ وهو الأضمن للاحتياط والأحسن ويكون (عن يمينه)؛ لأنه المعهود وبه يحصل التحليل فلا حاجة إلى غيره خصوصا وقد قال شيخ الإسلام خواهر زاده: لا يأتي بسجود السهو بعد التسليمتين؛ لأن ذلك بمنزلة الكلام (في الأصح) وقيل تلقاء وجمهه فرقا بين سلام القطع وسلام السهو قاله فخر الإسلام وفي الهداية ويأتي بتسليمتين هو الصحيح ولكن علمت

<sup>(</sup>١) قوله: [إعادة الصلاة] في الوقت وبعد الوقت هو الصحيح. ١٢

إفإن سجد قبل السلام كره تنزيهاً ويسقط سجود السهو بطلوع الشمس بعد السلام في الفجر واحمرارها في العصر وبوجود ما يمنع البناء بعد السلام ويلزم المأموم بسهو إمامه لا بسهوه ويسجد المسبوق مع إمامه ثم يقوم لقضاء ما سبق به ولو سها المسبوق فيما يقضيه سجد له.....

أن الأحوط بعد تسليمة والمنع من فعله بعد تسليمتين فكان الأعدل الأصح (فإن سجد قبل السلام كره تنزيها) ولا يعيده؛ لأنه مجتهد فيه فكان جائزا ولم يقل أحد بتكراره وإن كان إمامه يراه قبل سلام تابعه كما يتابعه في قنوت رمضان بعد الركوع (ويسقط سجود السهو بطلوع الشمس بعد السلام في) صلاة (الفجر) وبخروج وقت الجمعة والعيد لفوات شرط الصحة (و) كذا يسقط لو سلم قبيل (احمرارها) أي: تغير الشمس (في العصر) تحرزاً عن المكروه (و) يسقط (بوجود ما يمنع البناء بعد السلام) كحدث عمد وعمل مناف<sup>(۱)</sup> لفوات الشرط (ويلزم المأموم<sup>(۱)</sup>) السجود مع الإمام (بسهو إمامه)؛ لأنه صلى الله عليه وسلم سجد وسجد القوم معه وإن اقتدى به بعده سهوه وإن لم يدرك إلا ثانيتهما لا يقضي الأولى كما لو تركهما الإمام أو اقتدى به بعدهما لا يقضيهما (لا بسهوه)؛ لأنه لو سجد وحده كان مخالفاً لإمامه ولو تابعه الإمام ينقلب التبع أصلاً فلا يسجد أصلاً قال صلى الله عليه وسلم: «الإمام لكم ضامن يرفع عنكم سهوكم وقراءتكم» (ويسجد المسبوق مع إمامه<sup>(۱)</sup>) لالتزام متابعته (ثم يقرم لقضاء ما سبق به) واللاحق بعد إتمامه وينبغي أن يمكث المسبوق بقدر ما يعلم أنه لا سهو عليه وله أن يقوم قبل سلامه بعد قعوده قدر التشهد في مواضع خوف مضى مدة المسح وخروج الوقت لذي عذر وجمعة وعيد وخرو را الناس بين يديه إلى قضاء ما سبق به ولا ينتظر سلامه (ولو سها المسبوق فيما يقضيه سجد له) أي:

<sup>(</sup>۱) قوله: [عمل مناف] كقهقهة وأكل وكلام. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [ويلزم المأموم... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن بعد أن نقل من الدرّ (إن سجد إمامه)، قلت: فالشرط يفيد أنه إن لم يسجد الإمام لم يجب على المقتدي وبالسقوط صرح في البحر الرائق نعم بقي نقصان يظهر أن يعيد لانجباره إن اطلع عليه وهذا لا ينافي الصحة إذ الصحيح يقابل الفاسد والفاسد هو الباطل في العبادات كما صرّح به أئمتنا في غير ما كتاب. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٨١/٨)

ويسجد المسبوق مع إمامه] قيد بالسجود لأنه لا يتابعه في السلام، قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أي: السلام الذي يسلمه الإمام قبل سجود السهو أو المراد مطلق السلام، وهو كذلك فإنه قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: فإن المسبوق ممنوع وعاجز مطلقا عن السلام في الواقع ما لم يود الفائتة والإمام إذا يسلم قبل سجدة السهو أو بعد فللمسبوق فيه حالتان، فإن سلم المسبوق مع الإمام أو بعدها فتفسد صلاته إذ وقع السلام عمدا خلال صلاته، وإن سلم معه سهوا فلا تفسد صلاته لكونه ذكراً من وجه فلا يجعل كلاماً من غير قصد وإن كان العمد والخطأ والسهو كل ذلك في الكلام سواء كما حققه علماؤنا رحمهم الله تعالى. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٨٧/٨، مترجماً وملخصاً)

أيضا لا اللاحق ولا يأتي الإمام بسجود السهو في الجمعة والعيدين ومن سها عن القعود الأول من الفرض عاد إليه ما لم يستو قائما في ظاهر الرواية وهو الأصح والمقتدي كالمتنفل يعود ولو استتم قائما فإن عاد وهو إلى القيام أقرب سجد للسهو وإن كان إلى القعود أقرب لا سجود عليه في الأصح وإن عاد بعد ما استتم قائما اختلف التصحيح في فساد......

لسهوه (أيضا) ولا يجزيه عنه سجوده مع الإمام وتكراره وإن لم يشرع في صلاة واحدة باعتبار أن صلاته كصلاتين حكما؛ لأنه منفرد فيما يقضيه ولو لم يكن تابع إمامه كفاه سجدتان وإن سلم مع الإمام مقارناً له أو قبله ساهيا فلا سهو عليه؛ لأنه في حال اقتدائه وإن سلم بعده يلزمه السهو؛ لأنه منفرد (لا) أي: لا يسجد (اللاحق) وهو من أدرك أول صلاة الإمام وفاته باقيها بعذر كنوم وغفلة وسبق حدث وحوف وهو من الطائفة الأولى؛ لأنه كالمدرك لا سجود عليه لسهوه ولو سجد مع الإمام للسهو لم يجزه؛ لأنه في غير أوانه في حقه فعليه إعادته إذا فرغ من قضاء ما عليه ولا تفسد صلاته؛ لأنه لم يزد إلا سجدتين حال اقتدائه . والمقيم إذا سها في باقي صلاته الأصح لـزوم سـجود السهو؛ لأنه صار منفردا حكما ويتصور الجلوس عشر مرات في ثلاث ركعات بالسهو وسجود التلاوة وهـو ظـاهر و بسطه في الأصل(). (ولا يأتي الإمام بسجود السهو في الجمعة والعيدين) دفعا للفتنة بكثرة الجماعة وبطلان صلاة من يرى لزوم المتابعة وفساد الصلاة بتركه (ومن سها) وكان إماما أو منفردا (عن القعود الأول من الفرض) ولو عملياً وهو الوتر (عاد إليه) وجوبا (ما لم يستو قائما في ظاهر الرواية وهو الأصح) كما في التبيين، والبرهان والفتح لصريح قوله صلى الله عليه وسلم: «إذا قام الإمام في الركعتين فإن ذكر قبل أن يستوي قائما فليجلس وإن استوى قائما فلا يجلس ويسجد سجدتي السهو» رواه أبو داود وفي الهداية والكنز إن كان إلى القيام أقرب لا يعود وإلا عاد (و) إذا سها (المقتدي) فحكمه (كالمتنفل) إذا قام (يعود ولو استتمّ قائماً) لحكم المتابعة وكل نفل صلاة على حدة وقعودها فرض فيعود إليه وقيل لا يعود كالمفترض قال في التتارخانية هو الصحيح (فإن عاد) من سها عن القعود (وهو إلى القيام أقرب) بأن استوى النصف الأسفل مع انحناء الظهر وهو الأصح في تفسيره (سجد للسهو) لترك الواجب (وإن كان إلى القعود أقرب) بانعدام استواء النصف الأسفل (لا سجود) سهو (عليه في الأصح) وعليه الأكثر(٢) (وإن عـاد) الساهي عن القعود الأول إليه (بعد ما استتم قائما اختلف التصحيح في فساد

<sup>(</sup>١) قوله: [وبسطه في الأصل] أي: في الإمداد وهو أصل هذا الكتاب. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [وعليه الأكثر] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: قلت: ومعهم الوجه، إذ لا سجود إلا بترك واحب، وهاهنا إنما وقع تأخير الواحب، وما ذكر المشايخ من وجوبها بالتأخير، فإنما المراد به تأخير الفرض، فإنه أيضا ترك الواحب وهو المعنى وإن وقع في بعض الكتب بلفظ تأخير الواحب إذ لولا ذلك لاختل نظام الروايات كما لا يخفى على المتصفح.

و صلاته وإن سها عن القعود الأخير عاد ما لم يسجد وسجد لتأخيره فرض القعود فإن سجد صار فرضه نفلا وضم سادسة إن شاء ولو في العصر ورابعة في الفجر ولا كراهة في الضم فيهما على الصحيح ولا يسجد للسهو في الأصح وإن قعد الأخير ثم قام عاد وسلم من غير إعادة التشهد...

صلاته) وأرجحهما عدم الفساد؛ لأن غاية ما في الرجوع إلى القعدة زيادة قيام في الصلاة وهو وإن كان لا يحل(١) لكنه بالصحة لا يخل؛ لأن زيادة ما دون ركعة لا يفسد وقد يقال إنه نقص للإكمال فإنه إكمال؛ لأنه لم يفعله إلا لإحكام صلاته وقال صاحب البحر والحق عدم الفساد. (وإن سها عن القعود الأخير عاد ما لم يسجد) لعدم استحكام خروجه من الفرض لإصلاح صلاته وبه وردت السنة عاد رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد قيامه إلى الخامسة وسجد للسهو ولو قعد يسيرا فقام ثم عاد كذلك فقام ثم عاد فتم به قدر التشهد صح حتى لو أتبي بمناف صحت صلاته إذ لا يشترط القعود قدر التشهد بمرة واحدة (وسجد) للسهو (لتأخيره) فرض القعود (فإن) لم يعد حتى (سجد) للزائدة على الفرض (صار فرضه نفلا) برفع رأسه من السجود عند محمد وهو المختار للفتوي لاستحكام دخوله في النفل قبل إكمال الفرض وقال أبو يوسف بوضع الجبهة؛ لأنه سجود كامل ووجه المختار أن تمام الركن بالانتقال عنه وثمرة الخلاف تظهر بسبق الحدث حال الوضع يبني عند محمد لا عند أبي يوسف (وضم سادسة إن شاء)؛ لأنه لم يشرع في النفل قصدا ليلزمه إتمامه بل يندب (ولو في العصر)؛ لأن التنفل قبله قصدا لا يكره فبالظن أولى (و) ضم (رابعة في الفجر) وسكت عن المغرب؛ لأنها تصير أربعا فلا ضم فيها (ولا كراهة في الضم فيهما) أي: صلاة الفحر والمغرب؛ لأنه تعارض كراهة التنفل بالبتيراء وكراهة الضم للوقت فتقاوما وصار كالمباح (على الصحيح) لعدم القصد حال الشروع كمن صلى ركعة تجهداً فطلع الفجريتم شفعاً بلا كراهة (ولا يسجد للسهو) لترك القعود في هذا الضم (في الأصح)؛ لأن النقصان بالفساد لا ينجبر بالسجود ولو اقتدى به أحد حال الضم ثم قطع لزمه ست ركعات في التي كانت رباعية؛ لأنه المؤدي بهذه التحريمة وسقوطه عن الإمام للظن ولم يوجد في حقه بخلاف ما إذا عاد الإمام إلى القعود بعد اقتدائه حيث يلزمه أربع ركعات؛ لأنه لما عاد جعل كأن لم يقم (وإن قعد) الجلوس (الأخير) قدر التشهد (ثم قام) ولو عمداً وقرأ وركع (عاد) للجلوس؛ لأن ما دون الركعة بمحل الرفض (وسلم) فلو سلم قائما صح وترك السنة؛ لأن السنة التسليم حالسا (من غير إعادة التشهد)

١٢ ("جد الممتار"، ٢/٧١٤)

<sup>(</sup>۱) قوله: [وإن كان لا يحل... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: فرق بين زيادة ما دون ركعة ورفض فرض لغيره، فالأول كمن قعد في الأولى والثاني كمن انتصب قائماً للثانية ثم تركه وعاد إلى القعود، وهذا أشد، فعدم الفساد بالأول لا يستلزم عدمه بالثاني، وقد مشت المشاهير على الحكم بالفساد. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٧٢/٢)

أ فإن سجد لم يبطل فرضه وضم إليها أخرى لتصير الزائدتان له نافلة وسجد للسهو ولو سجد للسهو في شفع التطوع لم يبن شفعا آخر عليه استحبابا فإن بنى أعاد سجود السهو في المختار ولو سلم من عليه سهو فاقتدى به غيره صح إن سجد للسهو وإلا فلا يصح ويسجد للسهو وإن سلم عامدا للقطع ما لم يتحول عن القبلة أو يتكلم ولو توهم مصل رباعية أو ثلاثية أنه أتمها فسلم ثم علم أنه صلى ركعتين أتمها وسجد للسهو وإن طال تفكره ولم يسلم حتى استيقن......

لعدم بطلانه بالقيام وقال الناطفي يعيده وإذ مضي على نافلته الزائدة فالصحيح أن القوم لا يتبعونه؛ لأنه لا اتباع في البدعة وينتظرونه قعوداً فإن عاد قبل تقييده الزائدة بسجدة اتبعوه في السلام (فإن سجد) سلموا للحال و (لم يبطل فرضه) لوجود الجلوس الأخير (وضم) استحباباً وقيل وجوباً (إليها) أي: إلى الزائدة ركعة (أخرى) في المختار (لتصير الزائدتان له نافلة) ولا تنوب عن سنة الفرض في الصحيح؛ لأنّ المواظبة عليها بتحريمة مبتدأة ولو اقتدى به أحد يصلى ستاً عند محمد؛ لأنه المؤدي بهذه التحريمة وعندهما ركعتين؛ لأنه استحكم خروجه عن الفرض ولا قضاء عليه لو أفسد عند محمد كإمامه وقضى ركعتين عندهما وعليه الفتوى؛ لأن السقوط بعارض يخص الإمام (وسجد للسهو) لتأخير السلام (ولو سجد للسهو في شفع التطوع لم يبن شفعا آخر عليه استحبابا)؛ لأن البناء يبطل سجوده للسهو بلا ضرورة لوقوعه في وسط الصلاة (فإن بني) صح لبقاء التحريمة و (أعاد سجود السهو في المختار) وهو الأصح لبطلان الأول بما طرأ عليه من البناء وقيدنا بالتطوع؛ لأن المسافر إذا نوى الإقامة بعد سجوده للسهو يبنى تصحيحا لفرضه ويعيد سجود السهو لبطلان ذاك بالبناء (ولو سلم من عليه) سجود (سهو فاقتدى به غيره صح إن سجد) الساهي (للسهو) لعوده لحرمة الصلاة؛ لأن خروجه كان موقوفا ويتابعه المقتدي في السجود ولا يعيده في آخر صلاته وإن وقع في خلالها؛ لأنه آخر صلاته حكماً وحقيقة لإمامه كما تقدم (وإلا) أي: وإن لم يسجد الساهي (فلا يصح) الاقتداء به لتبين خروجه من الـصلاة حين سـلم عنـد أبي حنيفـة رحمـه الله تعـالي وأبي يوسف خلافا لمحمد وزفر وثمرته بصحة اقتدائه عندهما لاعند أبي حنيفة وأبي يوسف وفي انتقاض الطهارة بقهقهته (ويسجد للسهو) وجوباً (وإن سلم عامداً) مريداً (للقطع)؛ لأن مجرد نية تغيير المشروع لا تبطله ولا تعتبر مع سلام غير مستحق وهو ذكر فيسجد للسهو لبقاء حرمة الصلاة (ما لم يتحول عن القبلة أو يتكلم) لإبطالهما التحريمة وقيل التحول لا يضره ما لم يخرج من المسجد أو يتكلم وسلام من عليه سجدة صلبية أو فرض متذكرا مبطل لوجوده في حقيقة الصلاة وتفريعاته مبسوطة في الأصل (**ولو توهم**) الوهم رجحان جهة الخطأ، والظن رجحان جهة الصواب (مصل رباعية) فريضة (أو ثلاثية) ولو وترا (أنه أتمها فسلم ثم علم) قبل إتيانه بمناف (أنه صلى ركعتين) أو علم أنه ترك سجدة صلبية أو تلاوية (أتمها) بفعل ما تركه (وسجد للسهو) لبقاء حرمة الصلاة لله بخلاف السلام على ظن أنه مسافر أو نحوه كما تقدم (وإن طال تفكره) لتيقن المتروك (ولم يسلم حتى استيقن) إ إن كان قدر أداء ركن وجب عليه سجود السهو وإلا لا.

المتروك (إن كان) زمن التفكر زائدا عن التشهد (قدر أداء ركن وجب عليه سجود السهو(١) لتأخيره واجب المتروك (إن كان) أي: إن لم يكن تفكره قدر أداء ركن (لا) يسجد لكونه عفواً.

(۱) قوله: [عليه سجود السهو] إذا شغله التفكر عن أداء واجب بقدر ركن، أو شغله عن الوضوء بعد سبق الحدث لشكه أنه صلى ثلاثا أو أربعا يجب السهو وإلا فلا، كذا في الشرح، ولم يبينوا قدر الركن. وعلى قياس ما تقدم أن يعتبر الركن مع سنته وهو مقدر بثلاث تسبيحات، ثم إن محل وجوب سجود السهو إذا لم يشتغل حالة الشك بقراءة ولا تسبيح: أما إذا اشتغل بهما فلا سهو عليه، وظاهر إطلاقهم عدم الوجوب عند الاشتغال بما ذكر ولو كان غير محل لهما. ط. ١٢

## ِ لَغُمُّ الْأَيْضَيَّا ﴾ فَ مَرَّا قِيلَ لِفَيلًا ﴿ ﴾ • • • • • • فَضَلُ: فِي الشَّكَ فِي الصَّلا فِي فَ الطَّهَا رَهُ ۗ

### فَصِلُ: فِي الشَّكِّ فِي الصَّلا لِهِ فَ الطَّهَارَةُ

تبطل الصلاة بالشك في عدد ركعاتها إذا كان قبل إكمالها وهو أول ما عرض له من الشك أو كان الشك غير عادة له فلو شك بعد سلامه لا يعتبر إلا إن تيقن بالترك وإن كثر الشك عمل بغالب ظنه فإن لم يغلب له ظن أخذ بالأقل وقعد بعد كل ركعة ظنها آخر صلاته.

(فصل في الشك) في الصلاة والطهارة (تبطل الصلاة بالشك) وهو تساوى الأمرين (في عدد ركعاتها) كتردده بين ثلاث وثنتين (إذا كان) ذلك الشك (قبل إكمالها و) كان أيضا (هو) أي: الشك (أول ما عرض له من الشك) بعد بلوغه في صلاة ما وهذا قول أكثر المشايخ وقال فخر الإسلام أول ما عرض له في هذه الصلاة واختاره ابن الفضل وذهب الإمام السرخسي إلى أن معناه أن السهو ليس عادة له وليس المراد أنه لم يسه قط فحكمه حكم من ابتدأ الشك فلذلك قال (أو كان الشك غير عادة له) فتبطل به لقوله صلى الله عليه وسلم: «إذا شك أحدكم في صلاته أنه كم صلى فليستقبل الصلاة» وقد حمل على ما إذا كان أول شك عرض له لما سنذكره من الرواية الأخرى ولقدرته على إسقاط ما عليه بيقين كما لو شك أنه صلى أولم يصل والوقت باق يلزمه أن يصلى (فلو شك بعد سلامه) أو قعوده قدر التشهد قبل السلام في عدد الركعات (لا يعتبو) شكه فلا شيء عليه حملا لحاله على الصلاح (١)، (إلا إن) كان قد (تيقن بالترك) فيأتي بما تركه ولو أخبره عدل بعد السلام أنه نقص ركعة وعند المصلى أنه أتم لا يلتفت إلى إخباره ولو أحبره عـدلان لا يعتبر شكه وعليه الأخـذ بقولهمـا ولـو اختلـف الإمـام والمؤتمون إن كان على يقين لا يأخذ بقولهم وإلا أخذ به وإن كان معه بعضهم أخذ بقوله (٢) (وإن كثر الشك) تحرى و (عمل) أي: أخذ (بغالب ظنه) لقوله صلى الله عليه وسلم: «إذا شك أحدكم فليتحر الصواب فليتم عليه» وحمل على ما إذا كثر الشك للرواية السابقة (فإن لم يغلب له ظن أخذ بالأقل) لقوله صلى الله عليه وسلم: «إذا سها أحدكم في صلاته فلم يدر واحدة صلى أو ثنتين فليبن على واحدة فإن لم يدر ثنتين صلى أو ثلاثًا فليبن على ثنتين فإن لم يدر ثلاثا صلى أو أربعا فليبن على ثلاث ويسجد سجدتين قبل أن يسلم» يعني للسهو فلما ثبت عندهم كل الروايات الثلاث التي رويناها في المسائل الثلاث سلكوا فيها طريق الجمع بحمل كل منها على محمل يتجه حمله عليه كما في فتح القدير (وقعد) وتشهد (بعد كل ركعة ظنها آخر صلاته) لئلا يصير تاركا فرض القعدة معَ

<sup>(</sup>١) قوله: [على الصلاح] وهو إتمام الصلاة. ط. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [وإن كان معه بعضهم أخذ بقوله] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: وللشاكين أما الجازمون بخلافه فعلى جزمهم. ١٢ ("جد الممتار"، ٤٧٤/٢)

تيسر طريق يوصله إلى يقين عدم تركها وكذا كل قعود ظنه واجبا يقعده (تتمة) شك في الحدث وتيقن الطهارة فهو متطهر وبالقلب محدث وشك في بعض وضوئه وهو أول ما عرض له غسل ذلك الموضع وإن كثر شكه لا يلتفت إليه وكذا لو شك أنه كبر للافتتاح وهو في الصلاة أو أنه أصابته نجاسة أو أحدث أو مسح رأسه أم لا فإن كان أول ما عرض استقبل وإن كثر يمضي وفي العتابية لو شك هل كبر قيل إن كان في الركعة الأولى يعيده وإن كان في الثانية لا.

### بابُسُحِقْ إِلْتِلا وَلَا

سببه التلاوة على التالي والسامع في الصحيح وهو واجب على التراخي إن لم تكن في الصلاة وكره تأخيره تنزيها و يجب على من تلا آية ولو بالفارسية وقراءة حرف السجدة مع كلمة قبله أو بعده من آيتها كالآية في الصحيح.....

(باب سجود التلاوة) من إضافة الحكم إلى سببه وهو الأصل (1) في الإضافة؛ لأنها للاختصاص وأقوى وجوهه اختصاص المسبب بالسبب؛ لأنه حادث به وشرطها الطهارة عن الحدث والنعبث ولا يجوز لها التيمم بلا عذر واستقبال القبلة وستر العورة وركنها وضع الجبهة على الأرض وصفتها الوجوب على الفور في الصلاة وعلى التراخي إن كانت غير صلاتية وحكمها سقوط الواجب في الدنيا ونيل الثواب في العقبي ثم شرع في بيان السبب فقال (سببه التلاوة على التالي) اتفاقا (و) على (السامع في الصحيح) والسماع شرط عمل التلاوة في حقه فالأصم إذا تلاها ولم يسمع وجب عليه السحدة (وهو) أي: سحود التلاوة (واجب)؛ لأنه إما أمر صريح (٢) به، أو تضمن استنكاف الكفار عنه أو امتثال الأنبياء وكل منها واجب (على التراخي) عند محمد ورواية عن الإمام وهو المختار وعند أبي يوسف وهو رواية عن الإمام يجب على الفور (إن لم تكن) وجب بتلاوته (في الصلاة)؛ لأنها صارت حزءً من الصلاة لا يقضي خارجها فتحب فورية فيها وغيرها تجب موسعاً (و) لكن (كره تأخيره) السحود عن وقت التلاوة في الأصح إذا لم يكن مكروها؛ لأنه بطول الزمان قد ينساها فيكره تأخيرها (تنزيها ويجب) السحود عن (على من تلا آية) مكلفا بالصلاة وليس مقتديا في غير ركوع وسحود وتشهد للحجر فيها عن القراءة (ولو) تلاها (بالفارسية) اتفاقا فهم أو لم يفهم لكونها قرآنا من وجه (وقراءة حرف السجدة مع كلمة قبله أو بعده من آيتها) وتوجب السجود (كالآية) المقروءة بتمامها (في الصحيح (٢)) وقيل: لا يجب إلا أن يقرأ أكثر آية السحدة (٤) وفي

<sup>(</sup>١) قوله: [وهو الأصل] أي: هو إضافة الحكم إلى السبب. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [أمر صريح] لأن آيات السحود على ثلاثة أقسام: قسم فيه الأمر الصريح. وقسم تضمن استنكاف الكفرة حيث أمروا به، وقسم فيه حكاية امتثال الأنبياء به وكل من الامتثال والاقتداء ومخالفة الكفرة واحب إلا أن يدل دليل على عدم لزومه، لكن دلالتها فيه ظنية فكان الثابت الوجوب لا الفرض. إمداد. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [كالآية المقروءة بتمامها في الصحيح] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: هكذا صححه في الجوهرة وذكر العلامة ابن عابدين أنه خلاف المذهب الذي مشى عليه المتون والشروح من أنّ الوجوب إنما هو بقراءة الآية بتمامها، فافهم متأملا. ١٢ ("جد الممتار"، ٤٨٣/٢)

<sup>(</sup>٤) قوله: [وقيل لا يجب إلا أن يقوأ أكثر آية السجدة] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: قائله الإمام محمد رحمه

وآياتها أربع عشرة آية في الأعراف وفي الرعد والنحل والإسراء ومريم والحج والفرقان والنمل

والسجدة وص.....

مختصر البحر لو قرأ «واسجد» وسكت ولم يقرأ «واقترب» يلزمه السجدة (وآياتها أربع عشرة آية) فتجب السجدة (في الأعراف) عند قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ عندَ رَبِّكَ لاَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عَبَادَتِه وَيُسَبِّحُونَهُ وَلَهُ يَسْجُدُونَ﴾ [الأغَرَافِيُّ : ٢٠٦] (وفي الرعد): ﴿وَللَّه يَسْجُدُ مَن في السَّمَاوَات وَالأَرْض طَوْعاً وَكَرْهاً وَظلالُهُم بالْغُدُوِّ وَالآصَال﴾ [الزَّخَيْلانُ: ١٥] (والنحل) ﴿وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَا فِي السَّمَاوَات وَمَا في الأَرْض من دَآبَّة وَالْمَلآئكَةُ وَهُمْ لاَ يَسْتَكْبرُونَ يَخَافُونَ رَبَّهُم مِّن فَوْقهمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ﴾ [اللِّجَالْ: ٤٩-٥٠] (والإسراء) ﴿إِنَّ الَّـذِينَ أُوتُـواْ الْعلْـمَ مـن قَبْلـه إِذَا يُتْلَـى عَلَـيْهمْ يَحرُّونَ للأَذْقَان سُجَّداً وَيَقُولُونَ سُبْحَانَ رَبِّنَا إِن كَانَ وَعْدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولاً وَيَحرُّونَ للأَذْقَان يَبْكُونَ وَيَزيدُهُمْ خُشُوعاً ﴾ [الإنْيَزَاغُ: ١٠٩/١٠٧] (ومريم) ﴿أُوْلَئكَ الَّذينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبيِّينَ من ذُرِّيَّة آدَمَ وَممَّنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوح وَمن ذُرِّيَّة إبْرَاهيمَ وَإِسْرَائيلَ وَممَّنْ هَدَيْنَا وَاحْتَبَيْنَا إِذَا تُتْلَى عَلَيْهمْ آياتُ الرَّحْمَن خَرُّوا سُجَّداً وَبُكيّـاً﴾[ هَرَيْيَـنِّنَا إذَا تُتْلَى عَلَيْهمْ آياتُ الرَّحْمَن خَرُّوا سُجَّداً وَبُكيّـاً﴾ ٥٨] (والحج) ﴿أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَسْجُدُ لَهُ مَن في السَّمَاوَات وَمَن في الْـأَرْض وَالـشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنُّجُومُ وَالْحَبَـالُ وَالشَّجَرُ وَالدَّوَابُ وَكَثِيرٌ مِّنَ النَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ الْعَذَابُ وَمَن يُهِنِ اللَّهُ فَمَا لَهُ من مُّكْرِم إنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ﴾ [الحِنَج : ١٨] (والفرقان) ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اسْجُدُوا للرَّحْمَن قَالُوا وَمَا الرَّحْمَنُ أَنَسْجُدُ لمَا تَأْمُرُنَا وَزَادَهُمْ نُفُوراً﴾[الثَبُقَانَيْ: ٦٠] (والنمل) ﴿أَلَّا يَسْجُدُوا للَّه الَّذي يُخْرِجُ الْخَبْءَ في السَّمَاوَات وَالْأَرْض(١) وَيَعْلَمُ مَا تُخفُونَ وَمَا تُعْلَنُونَ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظيمِ﴾[البَّمْثِاني: ٢٥-٢٦] وهذا على قراءة العامة بالتـشديد وعنـد قولـه تعالى: ﴿ أَلَّا يَسْجُدُوا ﴾ [ النَّمْ يُلِّ : ٢٥] على قراءة الكسائي بالتخفيف وفي المحتبي قال الفراء إنما تجب السجدة في النمل على قراءة الكسائي أي: بالتخفيف وينبغي أن لا تجب بالتشديد؛ لأن معناها زين لهم الشيطان أن لا يسجدوا والأصح هو الوجوب على القراءتين؛ لأنه كتب في مصحف عثمان رضي الله عنه كذا في الدراية (**والسجدة**) ﴿إنَّمَا يُؤْمنُ بِآيَاتِنَا اللَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُوا بِهَا خَرُّوا سُجَّداً وَسَبَّحُوا بِحَمْد رَبِّهمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبرُونَ﴾ [السِّبَخَلَاق : ١٥] (وص)

الله الصمد في الرقيات واختاره الزيلعي. ١٢ ("جد الممتار"، ٤٨٣/٢)

<sup>(</sup>۱) قوله: [﴿أَلَّا يَسْجُدُوا لِلَّهِ الَّذِي يُحْرِجُ الْخَبْءَ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: تقديره على قراءة التخفيف، ألا يا قوم اسجدوا فكان أمرا فكانت الآية آية السجدة أما على التشديد فهو من تتمة كلام الهدهد، فلا يجب السجود به، هذا حاصل ما في الحلبة، ثم نقل رده وقرر أنّ الآية آية السجدة على كلتا القراءتين فراجعه، وبه ظهر أن ما ذكر العلامة ابن عابدين من أن الاختلاف على القراءتين إنما هو في موضع السجود فليس بصواب فليتنبه. ١٢ ("جد الممتار"، ٤٨٤/٢)

وحم السجدة والنجم وانشقّت واقرأ ويجب السجود على من سمع وإن لم يقصد السماع إلا

الحائض والنفساء....

﴿ وَظَنَّ دَاوُودُ أَتَّمَا فَتَنَّاهُ فَاسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَخَرَّ رَاكِعاً وَأَنَابَ فَغَفَرْنَا لَهُ ذَلكَ وَإِنَّ لَهُ عندَنَا لَزُلْفَى وَحُسْنَ مَآبِ ﴿ [ضَنَى : ﴿ ٢٤-٥٠] وهذا هو الأولى مما قال الزيلعي(١) تجب عند قوله تعالى: ﴿ وَخَرَّ رَاكِعاً وَأَنَابَ ﴾ وعند بعضهم عند قوله تعالى: ﴿ وَحُسْنَ مَآبِ﴾ لما نذكره (وحم السجدة) ﴿ فَإِن اسْتَكْبَرُوا فَالَّذينَ عندَ رَبِّكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ باللَّيْل وَالنَّهَار وَهُمْ لَا يَسْأَمُونَ﴾[ فُصَّلَتٌ : ٣٨] من قوله تعالى: ﴿وَمَنْ آيَاته اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ لَـا تَـسْجُدُوا للـشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُوا لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَهُنَّ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ﴾ [فُصَّلَتْ : ٣٧] ﴿فَإِن اسْتَكْبَرُوا فَالَّـذِينَ عنــدَ رَبِّـكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ باللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْأَمُونَ﴾[ فُصِّلْتٌ : ٣٨] وهذا على مذهبنا وهو المروي عن ابن عباس ووائل بن حجر وعند الشافعي رحمه الله عند قولـه تعـالي: ﴿إِن كُنـتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُـدُونَ﴾[ فُصَّلَتٌ : ٣٧] وهـو مـذهب على ومروي عن ابن مسعود وابن عمر ورجح أئمتنا الأول أخذا بالاحتياط عند اختلاف مذاهب الصحابة فإن السجدة لو وجبت عند قوله تعالى: ﴿تَعْبُدُونَ﴾ فالتأخير إلى قوله تعالى: ﴿لَا يَسْأَمُونَ﴾ لا يضر ويخرج عن الواجب ولـو وجبت عند قوله تعالى: ﴿ لَا يَسْأُمُونَ ﴾ لكانت السجدة المرادة قبله حاصلة قبل وجوبها ووجود سبب وجوبها فيوجب نقصانا في الصلاة ولو كانت صلاتية ولا نقص فيما قلناه أصلا وهذا هو أمارة التبحر في الفقه كذا في البحرعن البدائع ففيما قلته قبله في: «ص» كذلك و إلا يلزمنا التناقض وهذا هو الوجه الذي وعدنا به ٢٠٠٠. (و) في (النجم) عند قوله تعالى: ﴿ أَفَمِنْ هَـٰذَا الْحَديث تَعْجَبُونَ وَتَضْحَكُونَ وَلَـا تَبْكُونَ وَأَنتُمْ سَامدُونَ فَاسْجُدُوا للَّه وَاعْبُدُوا﴾[الْنَجَكُمْ لَى : ٩٥/٦٦] (و) في إذا السماء (انشقت) عند قوله تعالى: ﴿ فَمَا لَهُمْ لَا يُؤْمنُونَ وَإِذَا قُرئَ عَلَيْهِمُ الْقُرْآنُ لَا يَسْجُدُونَ﴾ [الْأَنْشَقَاقَىٰ : ٢٠-٢١] (و) في (اقرأ) باسم ربك عند قوله تعالى: ﴿كَلَّا لَا تُطعْهُ وَاسْجُدْ وَاقْتَرِبْ﴾ [الْحَيَّ لَقِنَ : ١٩] ونذكر فائدة هذا الجمع أيضا (ويجب السجود على من سمع) التلاوة العربية (وإن لم يقصد السماع) فهم أو لم يفهم مروي عن أكابر الصحابة (إلا) أنه استثنى (الحائض و النفساء) فلا تجب عليهما بتلاوتهما و سماعهما شيئا<sup>(٣)</sup>. وتجب بالسَماع منهما ومن الجنب كما تجب على الجنب<sup>(٤)</sup> وبسَماعها من كافر وصبي

<sup>(</sup>١) قوله: [وهذا هو الأولى مما قال الزيلعي] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: به صرح في الحلبة وجعل الأول قولا عند المالكية رواية عن مالك رحمه الله تعالى. ١٢ ("جد الممتار"، ٤٨٥/٢)

<sup>(</sup>٢) قوله: [وعدنا به] لما ذكره قبل قليل من قوله لما نذكره. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [سماعهما شيئا] لأن السجدة ركن الصلاة وليستا بأهل لها. إمداد. ١٢

<sup>(</sup>٤) قوله: [تجب على الجنب] لأنهم منهيون عن القراءة لا محجورون. إمداد. ١٢

و الإمام والمقتدى به ولو سمعوها من غيره سجدوا بعد الصلاة ولو سجدوا فيها لم تجزهم ولم تفسد صلاتهم في ظاهر الرواية وتجب بسَماع الفارسية إن فهمها على المعتمد واختلف التصحيح في وجوبها بالسماع من نائم أو مجنون ولا تجب بسَماعها من الطير والصَّدٰى وتؤدّى بركوع أوسجود في الصلاة غير ركوع الصلاة وسجودها ويجزىء عنها ركوع الصلاة إن نواها......

مميز (و) إلا (الإمام والمقتدى به) فلا تجب عليهما بالسماع من مقتد بالإمام السامع أو بإمام آخر وتجب على من ليس في الصلاة بسماعه من المقتدي على الأصح (ولو سمعوها) أي: المقتدون والإمام (من غيره) أي: غير المؤتم (سجدوا بعد الصلاة) لتحقق السبب وزوال المانع من فعلها في الصلاة (ولو سجدوا فيها لم تجزهم) لنقصانها (ولم تفسد صلاتهم)؛ لأنها من جنسها (في ظاهر الرواية) وهو الصحيح (وتجب) السجدة (بسماع) القراءة باللغة (الفارسية إن فهمها على المعتمد) وهذا عندهما وتجب عليه عند أبي حنيفة وإن لم يفهم معناها إذا أخبر بأنها آية سجدة ومبنى الخلاف على أن الفارسية قرآن من كل وجه أو من وجه (١) وإذا فهم تجب احتياطًا (واختلف التصحيح في وجوبها) على السامع (بالسماع من نائم أو مجنون) ذكر شيخ الإسلام أنه لا يجب لعدم صحة التلاوة بفقد التمييز وفي التتارخانية سمعها من نائم قيل تجب والصحيح أنها لا تجب وفي "الخانية" الصحيح هو الوجوب وفي "الخلاصة" سمعها من طير لا تجب هو المختار ومن نائم الصحيح أنها تجب ومثله قاضيخان وإذا أخبر أنه قرأها في نومه تجب عليه وهو الأصح وفي الهداية لا يلزمه هو الصحيح وقراءة السكران موجبة عليه وعلى السامع والأبكم والأصم وكاتب السجدة لا تجب برؤية من سجد والكتابة لعدم التلاوة والسماع (ولا تجب) سجدة التلاوة (بسماعها من الطير) على الصحيح، وقيل تجب وفي الحجة هو الصحيح؛ لأنه سمع كلام الله وكذا الخلاف بسماعها من القرد المعلم (و) لا تجب بسماعها من (الصدى) وهو ما يجيبك مثل صوتك في الجبال والصحاري ونحوها (وتؤدي بركوع أو سجود) كائنين (في الصلاة غير ركوع الصلاة و) غير (سجودها) والسجود أفضل؛ لأنه تحصيل قربتين سورة الواجب ومعناه وبالركوع المعنى وهو الخضوع وإذا كانت آخر تلاوته ينبغي أن يقرأ ولو آيتين من سورة أخرى بعد قيامه منها حتى لا يصير بانيا الركوع على السجود ولو ركع بمجرد قيامه منها كره (ويجزئ عنها) أي: عن سجدة التلاوة (ركوع الصلاة إن نواها) أي: نوى أدائها فيه نص عليه محمد؛ لأن معنى التعظيم فيهما واحد وينبغي ذلك للإمام مع كثرة القوم أو حال المخافتة حتى لا يؤدي إلى التخليط

<sup>(</sup>۱) قوله: [ومبنى الخلاف على أن الفارسية قرآن من كل وجه أو من وجه] أي: من وجه المعنى دون وجه اللفظ فوجبت احتياطاً بخلاف ما إذا لم يفهم فإنه لم يسمع القرآن أصلا. ١٢ ("جد الممتار"، ٤٨٦/٢)

### أ وسجودها وإن لم ينوها إذا لم ينقطع فور التلاوة بأكثر من آيتين.

(و) يجزئ عنها أيضا (سجودها) أي: سجود الصلاة (وإن لم ينوها) أي: التلاوة (إذا لم ينقطع فور التلاوة) وانقطاعه (بـ) أن يقرأ (أكثر من آيتين) بعد آية سجدة التلاوة بالإجماع وقال شمس الأئمة الحلواني لا ينقطع الفور ما لم يقرأ أكثر من ثلاث آيات<sup>(١)</sup> وقال الكمال إن قول شمس الأئمة هو الرواية. تنبيه مهمّ: إذا انقطع فور التلاوة صارت دينا فلا بد من فعلها بنية فيأتي لها بسجود أو ركوع خاصّ. قال المحقق الكمال بن الهمام رحمه الله تعالى فإن قلت قد قالوا إن تأديتها في ضمن الركوع وهو القياس والاستحسان عدمه والقياس هنا مقدم على الاستحسان فأسعفني بكشف هذا المقام. فالجواب أنَّ مرادهم من الاستحسان ما خفي من المعاني التي يناط بها الحكم ومن القياس ما كان ظاهرا متبادرا فظهر من هذا أن الاستحسان لا يقابل وقد يكون بالقياس المحدود في الأصول بل هو أعم منه فقد يكون الاستحسان بالنص وقد يكون بالضرورة وقد يكون بالقياس إذا كان قياس آخر متبادراً وذلك خفي وهو القياس الصحيح فيسمى الخفي استحساناً بالنسبة إلى ذلك المتبادر فثبت به أنَّ مسمّى الاستحسان في بعض الصور هو القياس الصحيح ويسمى مقابله قياسا باعتبار الشبه وبسبب كون القياس المقابل ما ظهر بالنسبة إلى الاستحسان ظن محمد بن سلمة أن الصلبية هي التي تقوم مقام سجدة التلاوة لا الركوع فكان القياس على قوله أن تقوم الصلبية وفي الاستحسان لا تقوم بل الركوع؛ لأن سقوط السجدة بالسجدة أمر ظاهر فكان هو القياس وفي الاستحسان لا يجوز؛ لأن السجدة قائمة مقام نفسها فلا تقوم مقام غيرها كصوم يوم من رمضان لا يقوم عن نفسه وعن قضاء يوم آخر فصح أن القياس وهو الأمر الظاهر هنا مقدم على الاستحسان بخلاف قيام الركوع مقامها فإن القياس يأبي الجواز؛ لأنه الظاهر وفي الاستحسان يجوز وهو الخفي فكان حينئذ من تقديم الاستحسان لا القياس لكن عامة المشايخ على أنَّ الركوع هو القائم مقامها كذا ذكره محمد رحمه الله في الكتاب فإنه قال قلت فإن أراد أن يركع بالسجدة نفسها هل يجزئه ذلك قال أما في القياس فالركعة في ذلك والسجدة سواء؛ لأن كل ذلك صلاة وأما في الاستحسان فينبغي له أن يسجد وبالقياس نأخذ هـذا لفـظ محمـد وجـه القيـاس مـا ذكـره محمـد أن معني التعظيم فيهما واحد فكانا في حصول التعظيم بهما جنسا واحدا والحاجة إلى تعظيم الله إما اقتداء بمن عظم وإما مخالفة لمن استكبر فكان الظاهر هو الجواز ووجه الاستحسان أن الواجب هو التعظيم بجهة مخصوصة وهي السجود بدليل أنه لو لم يركع على الفور حتى طالت القراءة ثم نوى بالركوع أن يقع عن السجدة لا يحوز ثم أخذوا

<sup>(</sup>۱) قوله: [لا ينقطع الفور ما لم يقرأ أكثر من ثلاث آيات] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: معنى الفور عدم الفصل بأربع آيات فصاعدا، وإلا فلا بد من تخلل ركوع وقومة. ١٢ ("جد الممتار"، ٤٨٧/٢ ملخصاً)

ولو سمع من إمام فلم يأتم به أو ائتم في ركعة أخرى سجد خارج الصلاة في الأظهر وإن ائتم قبل سجو د إمامه لها سجد معه فإن اقتدى به بعد سجودها في ركعتها صار مدركا لها حكما فلا يسجدها أصلا ولم تقض الصلاتية خارجها ولو تلا خارج الصلاة فسجد ثم أعاد فيها سجد أخرى وإن لم يسجد أو لا كفته واحدة..........

بالقياس لقوة دليله وذلك لما روي عن ابن مسعود وابن عمر أنهما كانا أجازا أن يركع عن السجود في الصلاة ولم يرو عن غيرهما خلافه فلذا قدم القياس فإنه لا ترجيح للخفي لخُفائه ولا للظاهر لظهوره بل يرجع في الترجيح إلى ما اقترن بهما من المعاني فمتى قوي الخفي أخذوا به أوالظاهر أخذوا به غير أن استقراءهم أو جب قلة قـوة الظاهر المتبادر بالنسبة إلى الخفي المعارض له فلذا حصروا مواضع تقديم القياس على الاستحسان في بضعة عـشر موضعاً تعرف في الأصول هذا أحدها ولا حصر لمقابله اهـ. (ولو سمع) آية السجدة (من إمام فلم يأتم بـه) أصلا (أو ائتم) به (في ركعة أخرى) غير التي تلا الآية فيها وسجد لها الإمام (سجد) السامع سجودا (خارج الصلاة) لتحقق السبب وهو التلاوة الملزمة أو السماع من تلاوة صحيحة على احتلاف المشايخ في السبب وقوله (في الأظهر) متعلق بالمسألة الأخيرة صونا لها عن الضياع وللصلاة عن الزائد وأشار في بعض النسخ إلى أنها تسقط عنه بالاقتداء في غيرركعتها بناء على أنها صلوية (وإن ائتم) السامع (قبل سجود إمامه لها سجد معه) لوجود السبب وعدم المانع (فإن اقتدى) السامع (به) أي: بالإمام (بعد سجودها) وكان اقتداؤه (في ركعتها صار) السامع (مدركا لها) أى: للسجدة (حكما) بإدراكه ركعتها فيصير مؤديا لها حكما<sup>(١)</sup>، (فلا يسجدها أصلا) باتفاق الروايات؛ لأنه لا يمكنه أن يسجدها في الصلاة لما فيه من مخالفة الإمام ولا بعد فراغه منها؛ لأنها صلوية (ولم تقض الصلاتية خارجها)؛ لأن لها مزية (٢٠ فلا تتأدي بناقص وعليه التوبة لإثمه بتعمد تركها كالجمعة لفوات الشرط إذا لم تفسد الصلاة بغير حيض ونفاس فإذا فسدت به فعليه السجدة خارجها لبقاء مجرد التلاوة فلم تكن صلوية ولو أدّاها فيها ثم فسدت لا يعيد السحدة؛ لأن المفسد لا يبطل جميع أجزاء الصلاة وإنما يفسد الجزء المقارن فيمنع البناء عليه والحائض تسقط عنها السحدة بالحيض كالصلاة وفي حكمها النفساء (ولو تلا) آية (خارج الصلاة فسجد) لها (ثم) دخل في الصلاة و (أعاد) تلاوتها (فيها) أي: في الصلاة في مجلسه (سجد) سجدة (أخرى) لعدم تبعيتها للخارجية لقوة الصلوية (وإن لم يسجد أولا) حين تلا أو سمع خارج الصلاة (كفته) سجدة (واحدة) وهي الصلاتية

 <sup>(</sup>١) قوله: [مؤدياً لها حكماً] أي: من أدرك الإمام في ركوع ثالثة الوتر فإنه يكون مدركا للقنوت. ط. ١٢

<sup>[</sup>٢] قوله: [لأن لها مزية] أي: مزية الصلاة فلا تتأدى بالسجود خارجها لأنه أنقص من السجود فيها. ط. ١٢

أو في ظاهر الرواية كمن كررها في مجلس واحد لا مجلسين ويتبدل المجلس بالانتقال منه ولو كان مسديا وبالانتقال من غصن إلى غصن وعوم في نهر أو حوض كبير في الأصح، ولا يتبدل بزوايا البيت والمسجد ولو كبيرا ولا بسير سفينة ولا بركعة وبركعتين وشربة وأكل لقمتين ومشى خطوتين ولا باتكاء وقعود وقيام وركوب ونزول في محل تلاوته ولا بسير دابته مصليا......

عن التلاوتين لقوتها (في ظاهر الرواية) وإذا تبدل المجلس بنحو أكل لزم سجدتان وكذا إذا سجد في الصلاة ثم أعادها بعد سلامه يسجد أخرى في ظاهر الرواية لعدم بقاء الصلوية حكما (كمن كررها) أي: الآية الواحدة (في مجلس واحد) حيث تكفيه سجدة واحدة سواء كانت في ابتداء التلاوة أو أثنائها أو بعدها للتداخل؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم كان يقرؤها على أصحابه مرارا ويسجد مرة وهذا تداخل في السبب لا الحكم فتنوب عما قبلها وبعدها؛ لأنه أليق بالعبادات والتداخل في الحكم لا ينوب إلا عن السابق لا اللاحق وهو أليق بالعقوبات فالحد بعد الشرب أو الزنا مرارا كاف لها وإذا عاد (١) يعاد عليه؛ لأنه للزجر ولم ينزجر بالأول (لا) في (مجلسين) لعدم ما يقتضي التداخل (ويتبدل المجلس بالانتقال منه) بخطوات ثلاث في الصحراء والطريق (ولو كان مسديا<sup>(٢)</sup>) في الأصح بأن يذهب وبيده السدى ويلقيه على أعواد مضروبة في الحائط والأرض لا الذي يدير دولابا يسمى دوارة يلقى عليها السدى وهو جالس أو قائم بمحل (و) يتبدل المجلس (بالانتقال من غصن) شجرة (إلى غصن) منها في ظاهر الرواية وهو الصحيح (و) يتبدل المحلس في (عوم) أي: سباحة (في نهر) (أو) سباحة في (حوض كبير) ودياسة ودور حول الرحى لاختلاف المجلس وقوله (في الأصح) يرجع إلى المسائل كلها (ولا يتبدل) مجلس السماع والتلاوة (بزوايا البيت) الصغير (و) لا يتبدل مجلس التلاوة بزوايا (المسجد ولو) كان (كبيرا) لصحة الاقتداء مع اتساع الفضاء فيه (ولا) يتبدل مجلس التلاوة والسماع (بسير سفينة) كما لو كانت واقفة (ولا) يتبدل (بوكعة) تكررت فيها التلاوة اتفاقا (و) لا يتبدل (بوكعتين) عند أبي يوسف خلافا لمحمد وكذا الخلاف في الشفع الثاني من الفرض إذا كررها فيه وبتكرارها في الشفع الثاني من سنة الظهر يسجد ثانيا (و) لا يتبدل بـشرب (شـربة وأكل لقمتين ومشى خطوتين) في الصحراء بخلاف الأكثر منها (ولا باتكاء وقعود وقيام) بدون مشى في الصحراء (وركوب ونزول) كائن (في محل تلاوته) كما في الخانية (ولا) يتبدل المجلس (بسير دابته) إذا كررها (مصليا) لجعل المجلس متحدا ضرورة جواز الصلاة.

<sup>(</sup>١) قوله: [وإذا عاد] أي: إذا عاد السبب عاد الحكم. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [ولو كان مسديا] أي: تسدية الثوب بأن يغرس الحايك خشباً يسوي فيه السدى ذاهباً وآيباً. ١٢ (البحر الرائق، ٢٢/٢)

أو ويتكرر الوجوب على السامع بتبديل مجلسه وقد اتحد مجلس التالي لا بعكسه على الأصح. وكره أن يقرأ سورة ويدع آية السجدة لا عكسه وندب ضم آية أو اكثر إليها وندب إخفاؤها عن غير متأهب لها وندب القيام ثم السجود لها ولا يرفع السامع رأسه منها قبل تاليها ولا يؤمر التالي بالتقدم ولا السامعون بالاصطفاف فيسجدون كيف كانوا وشرط لصحتها شرائط الصلاة إلا التحريمة وكيفيتها أن يسجد سجدة واحدة بين تكبيرتين هما سنتان بلا رفع يد ولا تشهد ولا تسليم.

(ويتكرر الوجوب على السامع بتبديل مجلسه و) الحال أنه (قد اتحد مجلس التالي) كأن سمع تاليا بمكان فذهب السامع ثم عاد فسمعه يكررها تكرر على السامع السجود إجماعا و (لا) يتكرر الوجوب على السامع (بعكسه) وهو اتحاد مجلس السامع واختلاف مجلس التالي بأن تلا فذهب ثم عاد مكررا فسمعه الجالس أيضا تكفيه سجدة (على الأصح)؛ لأن السبب في حقه السماع ولم يتبدل مجلسه (وكره أن يقرأ سورة ويدع آية السجدة) منها؛ لأنه يشبه الاستنكاف عنها (لا) يكره (عكسه) وهو أن يفرد آية السجدة بالقراءة؛ لأنه مبادرة إليها (و) لكن (ندب ضم آية أو) ضم (أكثر) من آية (إليها) أي: إلى آية السجدة لدفع توهم التفضيل<sup>(١)</sup>. (وندب إخفاؤها) يعنى استحب المشايخ إخفاؤها (عن غير متأهب لها) شفقة على السامعين إن لم يتهيئوا لها (وندب القيام) لمن تلا جالساً (ثم السجود لها) روي ذلك عن عائشة رضى الله عنها (و) ندب أن (لا يرفع السامع) عند تلاوتها (رأسه منها) أي: السحدة (قبل) رفع رأس (تاليها)؛ لأنه الأصل في إيجابها فيتبع في أدائها وليس هو حقيقة اقتداء (و) لذا (لا يؤمر التالي بالتقدم ولا) يؤمر (السامعون بالاصطفاف فيسجدون) معه حيث كانوا و (كيف كانوا) قاله شيخ الإسلام (وشرط لصحتها) أن تكون (شرائط الصلاة) موجودة في الساجد الطهارة من الحدث والخبث وستر العورة واستقبال القبلة وتحريها عند الاشتباه والنية (إلا التحريمة) فلا تشترط؛ لأن التكبير سنة فيها وفي التتارخانية عن الحجة ويستحب للتالي أو السامع إذا لم يمكنه السجود أن يقـول سمعنـا وأطعنـا غفرانـك ربنـا وإليك المصير انتهى يعني ثم يقضيها (وكيفيتها أن يسجد سجدة واحدة) كائنة (بين تكبيرتين) تكبيرة للوضع وتكبيرة للرفع (هما سنتان) كذا قال في مبسوط فخر الإسلام التكبير ليس بواجب وصححه في البدائع (بلا رفع يد) إذ لا تحريم لها والتكبير للانحطاط (ولا تشهد) لعدم وروده (ولا تسليم)؛ لأنه يستدعي سبق التحريمة وهي منعدمة وتسبيحها مثل الصلاتية سبحان ربي الأعلى ثلاثا وهو الأصح وقال الكمال ينبغي أن يقال ذلك في غير النفل

١) قوله: [لدفع توهم التفضيل] أي: تفضيل آية السجدة على غيرها، إذ الكل من كلام الله تعالى في رتبة واحدة. ١٢

وفيه يقول ما شاء مما ورد كسجد وجهي للذي خلقه وصوره وشق سمعه وبصره بحوله وقوته أو قوله: اللهم اكتب لي عندك بها أجرا وضع عني بها وزرا واجعلها لي عندك ذخراً وتقبلها مني كما تقبلتها من عبدك داود وإن كان خارج الصلاة قال كل ما أثر من ذلك.

فَيْمُ الْأَرْضَيُّ الْحَيْقُ مِنْ الْفِيلِ الْفِيلِ الْمُؤْلِقُ الْفِيلِينِ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِ مَا الْمُؤْمِنِيُّ الْمُؤْمِنِينِ فَي الْمُعْمِدِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنِ

# فَصِلُ: سَجُلَ لَا الشِكر

سجدة الشكر مكروهة عند الإمام أبي حنيفة رحمه الله لا يثاب عليها، وقالا هي قربة يثاب عليها وهيئتها مثل سجدة التلاوة. فائدة مهمة لدفع كل مهمة: قال الإمام النسفي في الكافي من قرأ آي السجدة كلها ......

فصل: (سجدة الشكر مكروهة عند أبي حنيفة رحمه الله) قاله القدوري وقال الكمال وعند أبي حنيفة وأبي يوسف ما دون الركعة ليس بقربة شرعا إلا في محل النص وهو سجود التلاوة فلا يكون السجود في غيره قربة انتهى. وعن محمد عن أبي حنيفة أنه كرهه وروي عن أبي حنيفة أنه قال لا أراه شيئاً ثم قيل إنه لم يرد به نفي شرعيتها قربة بل أراد نفي وجوبها شكرا لعدم إحصاء نعم الله تعالى فتكون مباحة أو لايراها شكراً تاماً وتمام الشكر في صلاة ركعتين كما فعل رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم فتح مكة كذا في السير الكبير وقال الأكثرون إنها ليست بقربة (أعنده بل هي مكروهة لا يثاب عليها(٢) وما روي أنه عليه السلام كان يسجد إذا رأى مبتلى فهو منسوخ (٣). (وقالا) أي: محمد وأبو يوسف في إحدى الروايتين عنه (هي) أي: سجدة الشكر (قربة يثاب عليها) لما روى الستة إلا النسائي عن أبي بكر أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا أتاه أمر يسرّه أو بشر به خر ساجدا (وهيئتها) أن يكبر مستقبل القبلة ويسجد فيحمد الله ويشكر ويسبح ثم يرفع رأسه مكبرا (مثل سجدة التلاوة) بشرائطها. [فائدة مهمة لدفع كل] نازلة (مهمة) ينبغي الاهتمام بتعلمها وتعليمها (قال) الشيخ (الإمام) حافظ الحق والملة والدين عبد الله بن أحمد بن محمود (النسفى في) كتابه (الكافي) شرح الوافي (من قرأ آي السجدة كلها)

<sup>(</sup>۱) قوله: [وقال الأكثرون إنها ليست بقربة] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: وقالت الشافعية حرام كما نص عليه في الجوهر المنظم. ١٢ ("جد الممتار"، ٤٨٨/٢)

<sup>(</sup>٢) قوله: [بل هي مكروهة لا يثاب عليها] قال العلامة ابن عابدين في رد المحتار: الظاهر أنها تحريمية لأنه يدخل في الدين ما ليس منه قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: الإدخال من الذين يعتقدون الباطل وليس من لوازم الفعل ولا هو منوي الفاعل وإنما لكل امرئ ما نوى، فالظاهر أن الكراهة عليه تنزيهية لا غير. ١٢ ("جد الممتار"، ٤٨٨/٢)

وسجود عمر عند فتح اليرموك، وهو واد بناحية الشام، وسجود علي عند رؤية ذي العذبة قتيلا بالنهر. وروي: أنه صلى الله تعالى عليه وسلم دعا الله ساعة ثم خر ساجدا فعله ثلاث مرات، وقال: إني سألت ربي وشفعت لأمتي فأعطاني ثلث أمتي فخررت ساجدا شكرا لربي، ثم رفعت رأسي فسألت ربي لأمتي فأعطاني ثلث أمتي فضرت ساجدا شكرا لربي، ثم رفعت رأسي فسألت ربي لأمتي فأعطاني ثلث أمتي فخررت ساجدا شكرا لربي، مخررت ساجدا لربي، أخرجه أبو داود في الجهاد، باب في سجود الشكر، ١٢/٣٠. ط. ١٢

#### · في مجلس واحد وسجد لكل منها كفاه الله ما أهمه.

وهي التي قصدت جمعها لهذه الفائدة وتقريب الأمر مع حكم السجود رجاء فضل الله الكريم الودود (في مجلس واحد وسجد) بتلاوته (لكل) آية (منها) سجدة (١) (كفاه الله) تعالى (ما أهمه) من أمر دنياه و آخرته و نقله عنه أيضاً المحقق ابن الهمام وغيره من الشرّاح رحمهم الله.

<sup>1)</sup> قوله: [سجدة] قال في الدر: وظاهره أنه يقرؤها أولا ثم يسجد. ويحتمل أن يسجد بعد قراءتها. قلت: والثاني أولى، لما تقدم أن تأخيرها مكروه تنزيها، ولدفع إشكال الكمال بأن فيه تغيير نظم القرآن لأن السجود يكون فاصلا فتأمل. ط. ١٢

فَقُرُ الْإِنْ فَيُرَالِكُ فَعُ مِرَاقِيا لَفِلاَ حَجَ اللهِ عَلَيْهِ مِرَاقِيا لَفِلاَ حَجَ اللهِ عَلَيْهِ ال

# باب لجئنعَت

صلاة الجمعة فرض عين على من اجتمع فيه سبعة شرائط: الذكورة والحرية والإقامة بمصر أو فيما هو داخل في حد الإقامة بها في الأصح والصحة والأمن من ظالم وسلامة العينين وسلامة الرجلين

باب الجمعة: هي من الاجتماع بسكون الميم والقراء يضمونها وفي المصباح ضم الميم لغة الحجاز وفتحها لغة تميم وإسكانها لغة عقيل (صلاة الجمعة فرض عين (١)) بالكتاب والسنة والإجماع ونوع من المعنى يكفر جاحدها لذلك. وقال عليه السلام في حديث: «واعلموا أن الله تعالى فرض عليكم الجمعة في يومي هذا في شهري هذا في مقامي هذا فمن تركها تهاونا بها واستخفافاً بحقها وله إمام عادل أو جائر فلا جمع الله شمله ولا بارك له في أمره ألا فلا صلاة له ألا فلا زكاة له ألا فلا صوم له إلا أن يتوب فمن تاب تاب الله عليه» وقال صلى الله عليه وسلم: «من ترك ثلاث جمع متواليات من غير عذر طبع الله على قلبه ومن يطبع الله على قلبه يجعلـه في أسـفل درك جهنم» والجمعة فرض آكد من الظهر (على) كل (من اجتمع فيه سبعة شرائط) وهيي (الذكورة) خرج به النساء (والحرية) خرج به الأرقاء (والإقامة) خرج به المسافر وأن تكون الإقامة (بمصر) خرج به المقيم بقرية لقوله عليه السلام: «الجمعة حق واحب على كل مسلم في جماعة إلا أربعة مملوك أو امرأة أو صبى أو مريض» وفي البخاري: «إلا على صبى أو مملوك أو مسافر» ولقوله عليه السلام: «لا جمعة ولا تشريق ولا صلاة فطر ولا أضحى إلا في مصر جامع أو مدينة عظيمة» ولم ينقل عن الصحابة رضي الله عنهم أنهم حين فتحوا البلاد اشتغلوا بنـصب المنابر والجمع إلا في الأمصار دون القرى ولو كان لنقل ولو آحادا فلا بد من الإقامة بمصر (أو) الإقامة (فيما) أي: في محل (هو داخل في حد الإقامة بها) أي: بالمصر وهو المكان الذي من فارقه بنية السفر يصير مسافرا ومن وصل إليه يصير مقيما (في الأصح) كربض المصر وفنائه الذي لم ينفصل عنه بغلوة كما تقدم ولا يجب على من كان خارجه ولو سمع النداء من المصر سواء كان سواده قريبا من المصر أو بعيدا على الأصح فـلا يعمـل بمـا قيـل بخلافه وإن صح (و) الرابع (الصحة) خرج به المريض لما روينا والشيخ الكبير الذي ملحق بالمريض (و) الخامس (الأمن من ظالم) فلا تجب على من اختفى من ظالم ويلحق به المفلس الخائف من الحبس كما جاز له التيمم (و) السادس (سلامة العينين) فلا تجب على أعمى عند أبي حنيفة خلافا لهما إذا وجد قائدا يوصله وهي مسألة القادر بقدرة الغير (و) السابع (سلامة الرجلين) فلا تجب على المقعد لعجزه عن السعى اتفاقا ومن العذر المطر العظيم

مِعلمِن: المُكِرِينَة العِلميّة (الدَّعوة الرستارميّة)

777

<sup>(</sup>۱) قوله: [صلاة الجمعة فرض عين] بالكتاب والسنة والإجماع، قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: من أحل ضروريات الدين، وهي مشروطة بشروط بالإجماع. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٧٩/٨، مترجماً)

#### · ويشترط لصحتها ستة أشياء: المصر أو فناؤه والسلطان أو نائبه...

وأما البلوغ والعقل فليسا خاصين فلذا لم يذكرهما. (ويشترط لصحتها) أي: صلاة الجمعة (ستة أشياء): الأول (المصر()) أو فناؤه()) سواء مصلى العيد وغيره؛ لأنه بمنزلة المصر في حق حوائج أهله وتصح إقامة الجمعة المواضع كثيرة بالمصر وفنائه وهو قول أبي حنيفة ومحمد في الأصح ومن لازم جواز التعدد سقوط اعتبار السبق وعلى القول الضعيف المانع من جواز التعدد قيل بصلاة أربع بعدها بنية آخر ظهر عليه وليس الاحتياط في فعلها؛ لأن الاحتياط هو العمل بأقوى الدليلين وأقواهما إطلاق جواز تعدد الجمعة وبفعل الأربع مفسدة اعتقاد الجهلة عدم فرض الجمعة أو تعدد المفروض في وقتها ولا يفتى بالأربع إلا للخواص في ويكون فعلهم إياها في منازلهم (و) الثاني من شروط الصحة أن يصلى بهم (السلطان()) إماماً فيها (أو نائبه) يعنى من أمره بإقامة الجمعة للتحرز عن تفويتها

- (۱) قوله: [الأول المصر] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: صلاة الجمعة في القرى تكره تحريماً لأنه اشتغال بما لا يصح لأن المصر شرط الصحة ولأن فيها مع ذلك إما ترك الظهر وهو فرض أو ترك جماعته وهي واجبة ثم الصلاة فرادى مع الاجتماع، وعدم المانع شنيعة أخرى غير ترك الجماعة فإنّ من صلّى في بيته منعزلا عن الجماعة فقد ترك الجماعة وإن صلوا فرادى حاضرين في المسجد في وقت واحد فقد تركوا الجماعة وأتوا بهذه الشنيعة زيادة عليه فيؤدى إلى ثلاث محظورات بل أربع بل خمس؛ لأن ما يصلونه لمّا لم يكن مفترضاً عليهم كان نفلا وأداء النفل بالجماعة والتداعي مكروه ثمّ هم يعتقدونها فريضة عليهم وليس كذلك فهذه خامسة، وهذان مشتركان بين الجمعة والعيدين. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٧٢ ملخصاً، "جد الممتار" ٢٧٣ ملخصاً)
- (٢) قوله: [أو فناؤه] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: فناء المصر ما أعـد لمـصالح المـصر وحوائحـه سـواء كـان مـصلى العيد أو المقابر أو جمع الجيش الذي تعين حفظاً للمسلمين. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣٦٣/٨ مترجماً وملخصاً)
- (٣) قوله: [وتصح إقامة الجمعة... إلخ] عرف الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: المصر بأنه إنما هو القرية الجامعة ذات الجماعة والأمير والقاضي والدور المجتمعة غير المفترقة الآخذ بعضها ببعض، وقال هذا الحد هو الصحيح، وهذا هو ظاهر الرواية عند أئمتنا الثلاثة رحمهم الله تعالى عزوجل ملخصاً ومترجماً. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٧٥/٨، مترجما وملخصا)
- (٤) قوله: [ولا يفتى بالأربع إلا للخواص] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: إن وقع الشك في صحة الجمعة لوقوع الشبهة في شرط كالمصرية أو كون الدار دار الإسلام فالظاهر الوجوب وإن كان هناك توهم لأجل خلاف ضعيف فالندب ويفتى به الخواص لا العوام وعلى كل ينوي الفريضة أي: آخر فرض ظهر أدركته ولم أؤدّ، لأن النفل يتأدى بنية الفرض ولا عكس فلا يحصل الاحتياط إلا بنية الفريضة كما لا يخفى. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣٥٤/٨)
- (٥) قوله: [أن يصلي بهم السلطان] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: معنى هذا الشرط إذنه بالإقامة إذ ليس حضوره في الصلاة شرطا قطعا وإلا لما جازت إلا في موضع واحد من المملكة جميعا ولا حضوره في البلد وإلا لم تجز في بلد واحد أيضاً إذا سافر وكان في بادية. ١٢ ("جد الممتار"، ٥٠٦/٢)

ووقت الظهر فلا تصح قبله وتبطل بخروجه والخطبة قبلها بقصدها في وقتها وحضور أحد لسماعها ممن تنعقد بهم الجمعة ولو واحدا في الصحيح والإذن العام.....

بقطع الأطماع في التقدم وله الاستنابة وإن لم يصرح له بها السلطان دلالة بعذر أو بغيره حضر أو غاب عنه وأما إذا سبقه حدث فإن كان بعد شروعه في الصلاة فكل من صلح إماما صح استخلافه وإذا كان قبل إحرامه للصلاة بعد الخطبة فيشترط أن يكون الخليفة قد شهد الخطبة أو بعضها أيضا (و) الثالث (وقت الظهر) لقوله صلى الله عليه وسلم: «إذا مالت الشمس فصل بالناس الجمعة» (فلا تصح) الجمعة (قبله وتبطل بخروجه) لفوات الشرط (و) الرابع (الخطبة) ولو بالفارسية منْ قادر على العربية ويشترط لصحة الخطبة فعلها (قبلها) كما فعله النبي صلى الله عليه وسلم (بقصدها) حتى لو عطس الخطيب فحمد لعطاسه لا ينوب عن الخطبة (في وقتها) للمأثور (وحضور أحد لسماعها) ولو كان أصم أو نائما أو بعيدا (ممن تنعقد بهم الجمعة) فيكفي حضور عبد أو مريض أو مسافر ولو كان جنبا فإذا حضر غيره أو تطهر بعد الخطبة تصح الجمعة به لا صبى أو امرأة فقط ولا يشترط سماع جماعة فتصح الخطبة (ولو) كان الحاضر (واحداً) وروي عن الإمام وصاحبيه صحتها وإن لم يحضره أحد و (في) الرواية الثانية عنهم يشترط حضور واحد في (الصحيح) ويشترط أن لا يفصل بين الخطبة والصلاة بأكل وعمل قاطع واختلف في صحتها لو ذهب لمنزله لغسل أو وضوء فهذه خمس شروط أو ست لصحّة الخطبة فليتنبّه لها. (و) الخامس من شروط صحة الجمعة (ا**لإذن العام (١**)) كذا في الكنز؛ لأنها من شعائر الإسلام وخصائص الدين فلزم إقامتها على سبيل الاشتهار والعموم حتى لو غلق الإمام باب قصره أو المحل الذي يصلي فيه بأصحابه لم يجز وإن أذن للناس بالدخول فيه صحت ولكن لم يقض حق المسجد الجامع فيكره ولم يذكر في الهداية هذا الشرط؛ لأنه غير مذكور في ظاهر الرواية وإنما هو رواية النوادر . قلت اطلعت على رسالة للعلامة بن الشحنة وقد قال فيها بعدم صحة الجمعة في قلعة القاهرة؛ لأنها تقفل وقت صلاة الجمعة وليست مصرا على حدتها . وأقول في المنع نظر ظاهر؛ لأن وجه القول بعدم صحة صلاة الإمام بقفله قصره اختصاصه بها دون العامة والعلة مفقودة في هذه القضية

والظاهر أنه لا بد للتحقق معنى الإذن من كون ذلك المكان صالحاً له، لأن الناس لو أغلقوا باب مسجد وصلوها لاتجوز لهم والظاهر أنه لا بد للتحقق معنى الإذن من كون ذلك المكان صالحاً له، لأن الناس لو أغلقوا باب مسجد وصلوها لاتجوز لهم فالعلة عدم الإذن، ثم إن العبد ولله الحمد وجد النص القاطع لكل شك وريب قال في «الحلبة» في بيان شرط الأداء بطريق الاشتهار وهو المعبر عنه بالإذن العام، هذا الشرط لم يذكر في ظاهر الرواية وإنما ذكر في النوادر فإنه قال، السلطان إذا صلى في داره والقوم من أمر السلطان في المسجد الجامع قال إن فتح باب داره جاز وتكون الصلاة في موضعين، ولو لم يأذن للعامة وصلى مع جيشه، لا تجوز صلاة السلطان وتجوز صلاة العامة، فالحمد لله على تفهيم الحكم وإيضاح الحق. ١٢ ("جد الممتار"، ٢١/٢ه ملحصاً)

والجماعة وهم ثلاثة رجال غير الإمام ولو كانوا عبيدا أو مسافرين أو مرضى والشرط بقاؤهم مع الإمام حتى يسجد فإن نفروا بعد سجوده أتمها وحده جمعة وإن نفروا قبل سجوده بطلت ولا تصح بامرأة أو صبي مع رجلين وجاز للعبد والمريض أن يؤم فيها والمصر كل موضع له مفت وأمير وقاض ينفذ الأحكام ويقيم الحدود وبلغت أبنيته أبنية «منى» في ظاهر الرواية وإذا كان القاضى أو الأمير مفتيا أغنى عن التعداد وجازت الجمعة بمنى في الموسم للخليفة أو أمير الحجاز.

فإن القلعة وإن قفلت لم يختص الحاكم فيها بالجمعة؛ لأن عند باب القلعة عدة جوامع في كل منها خطبة لا يفوت من منع من دخول القلعة الجمعة بل لو بقيت القلعة مفتوحة لا يرغب في طلوعها للجمعة لوجودها فيما هو أسهل من التكلف بالصعود لها وفي كل محلة من المصر عدة من الخطب فلا وجه لمنع صحة الجمعة بالقلعة عند قفلها. (و) السادس (الجماعة)؛ لأن الجمعة مشتقة منها ولأن العلماء أجمعوا على أنها لا تصح من المنفرد (و) اختلفوا في تقدير الجماعة فعندنا (هم ثلاثة رجال) وإن لم يحضروا الخطبة وقد جاءوا فانصرف من شهدها وصلى بهم الإمام جاز من غير إعادة الخطبة في ظاهر الرواية وهم (غير الإمام) عند الإمام الأعظم ومحمد وقال أبو يوسف اثنان سوى الإمام لما في المثني من معنى الاجتماع ولهما أنَّ الجمع الصحيح إنما هـو الثلاثـة (ولو كانوا عبيدا أو مسافرين أو مرضى) أو مختلطين؛ لأنهم صلحوا للإمامة فيها فأولى أن يصلحوا للاقتداء (والشرط) عند الإمام لانعقاد أدائها بهم (بقاؤهم) محرمين (مع الإمام) ولو كان اقتداؤهم في حال ركوعه قبل رفع رأسه (حتى يسجد) السجدة الأولى (فإن نفروا) أي: أفسدوا صلاتهم (بعد سجوده) أي: الإمام (أتمها وحده جمعة) باتفاق أئمتنا الثلاثة وقال زفر يشترط دوامهم كالوقت إلى تمامها (وإن نفروا) أو بعضهم ولم يبق إلا اثنان من الرجال إذ لا عبرة بالنساء والصبيان الباقين (قبل سجوده) أي: الإمام (بطلت) عند أبي حنيفة؛ لأنه يقول الجماعة شرط انعقاد الأداء وعندهما يتمها وحده؛ لأن الجماعة شرط انعقاد التحريمة. (ولا تصح) أي: لا تنعقد الجمعة (بامرأة أو صبى مع رجلين) لعدم صلاحية الصبي والمرأة للإمامة (وجاز للعبد والمريض) والمسافر (أن يؤم فيها) بالإذن أصالة أو نيابة صريحا أو دلالة كما تقدم لأهليتهم للإمامة وإنما سقط عنهم وجوبها تخفيفا. ولما كان حد المصر مختلفا فيه على أقوال كثيرة ذكر الأصح منها فقال: (والمصر) عند أبي حنيفة (كل موضع) أي: بلد (له مفت) يرجع إليه في الحوادث (وأمير) ينصف المظلوم من الظالم (وقاض) مقيمون بها وإنما قال (ينفذ الأحكام ويقيم الحدود) احترازا عن المحكم والمرأة وذكر الحدود يغني عن القصاص (و) الحال أنه موضع (بلغت أبنيته) قدر (أبنيـة منيي) وهـذا (في ظاهر الرواية) قاله قاضيخان وعليه الاعتماد. (وإذا كان القاضي أو الأمير مفتيا أغنى عن التعداد)؛ لأن المدار على معرفة الأحكام لا على كثرة الأشخاص (وجازت الجمعة بمنىً في الموسم للخليفة أو أمير الحجاز) لا أمير للموسم؛ لأنه يلي أمر الحاج لا غير عند أبي حنيفة وأبي يوسف وقال محمد لا تصح بها؛ لأنها قرية وقالا تتمصر

جُلِيْنِ: الْمُكَانِيَةِ الْعِلْمِيَّةِ (الدَّعُوَّةِ الْإِيدَا مِيَّةً)

أوصح الاقتصار في الخطبة على نحو تسبيحة أو تحميدة مع الكراهة وسنن الخطبة ثمانية عشر شيئا الطهارة وستر العورة والجلوس على المنبر قبل الشروع في الخطبة والأذان بين يديه كالإقامة ثم قيامه والسيف بيساره متكئا عليه في كل بلدة فتحت عنوة وبدونه في بلدة فتحت صلحا واستقبال القوم بوجهه وبداءته بحمد الله والثناء عليه بما هو أهله والشهادتان والصلاة على النبى

<sup>(</sup>۱) قوله: [في الخطبة] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: فرضيتها بقدر الحمد ضرورية عند الإمام الأعظم وعند الصاحبين الخطبة هو الذكر الطويل المتعارف وقال في مقام آخر: ترجمة الخطبة خطبة أيضاً إذ فيها من الذكر والتذكير. 
۱۲ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ۱۱/۸ = ۲۸۶ ملخصاً ومترجماً)

<sup>(</sup>٢) قوله: [فتحت بالقرآن] أي: بذكره وتلاوته فيها فكان أهلها يتعلمون القرآن قبل قدومه إياها صلى الله تعالى عليه وسلم. ط. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [والصلاة على النبي صلى الله تعالى عليه و سلم] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: لا يجوز للسامعين عند سماع اسمه الأقدس في حالة الخطبة أن يصلّوا عليه صلى الله عليه وسلم باللسان لأن السكوت فرض حال الخطبة، نعم

وإعادة الحمد والثناء والصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم في ابتداء الخطبة الثانية والدعاء فيها للمؤمنين والمؤمنات بالاستغفار لهم وأن يسمع القوم الخطبة و تخفيف الخطبين بقدر سورة من طوال المفصل ويكره التطويل وترك شيء من السنن ويجب السعى.....

صلى الله عليه وسلم والعظة) بالزجر عن المعاصي والتخويف والتحذير مما يوجب مقت الله تعالى وعقابه سبحانه (والتذكير) بما به النحاة (وقراءة آية من القرآن) لما روي أنه صلى الله عليه وسلم قرأ في خطبته: ﴿وَاتَّقُواْ يَوْماً تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللّهِ ﴿ [البّنَةَ عَلَى الله ﴾ [البّنة عليه وسلم قرأ سورة كاملة فيسمي أيضا (و) يسن (خطبتان) للتوارث إلى وقتنا (و) يسن (الحلوس بين الخطبتين) جلسة خفيفة وظاهر الرواية مقدار ثلاث آيات (و) يسن (إعادة الحمد و) إعادة (الثناء و) إعادة (الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم) كائنة تلك الإعادة (في ابتداء الخطبة الثانية) وذكر الخلفاء الراشدين والعمين المعمين المناك حرى التوارث (و) يسن (الدعاء فيها) أي: الخطبة الثانية (للمؤمنين والمؤمنات) مكان الوعظ (بالاستغفار لهم) الباء بمعنى مع أي: يدعو (الدعاء فيها) أي: الخطبة الثانية دون الأولى وإن لم يسمع أجزأ كما في الدراية (و) يسن (تخفيف الخطبتين) القوم الخطبة (") ويجهر في الثانية دون الأولى وإن لم يسمع أجزأ كما في الدراية (و) يسن (تخفيف الخطبتين) قال ابن مسعود رضي الله عنه طول الصلاة وقصر الخطبة من فقه الرجل (بقدر سورة من طوال المفصل) كذا في هير قيد بزمن في الشتاء لقصر الزمان وفي الصيف للضرر بالزحام والحر (وترك شيء من السنن) التي بيناها. (ويحب) يعني يفترض (السعي) أراد الذهاب ماشيا بالسكينة والوقار لا الهرولة؛ لأنها تذهب بهاء المؤمن والمشي وسلم عنه بقوله: «إذا أقيمت الصلاة فلا تأتوها وأنتم تسعون وأتوها وأنتم تمشون وعليكم السكينة فما أدر كتم فصلوا وسلم عنه بقوله: «إذا أقيمت الصلاة فلا تأتوها وأنتم تسعون وأتوها وأنتم تمشون وعليكم السكينة فما أدر كتم فصلوا وسلم عنه بقوله: «إذا أقيمت الصلاة فلا تأتوها وأنتم تسعون وأتوها وأنتم تمشون وعليكم السكينة فما أدر كتم فصلوا وسلم عنه بقوله: «إذا أقيمت الصلاة فلا تأتوها وأنتم تسعون وأتوها وأنتم تمشون وعليكم السكينة فما أدر كتم فصلوا وسلم عنه بقوله: «إذا أقيمت الصلاة فلا تأتوها وأنتم تسعون وأتوها وأنتم تمشون وعليكم السكينة فما أدر كتم فصلوا

لهم أن يصلُّوا عليه صلى الله عليه وسلم في أنفسهم. ١٢("الفتاوي الرضوية" المخرجة، ٣٦٥/٨ مترجماً وملخصاً)

<sup>(</sup>۱) قوله: [العمين] هما عما سيدنا رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم أسد الله، وسيد الشهداء حمزة بن عبد المطلب، وسيدنا العباس ابن عبد المطلب ساقي الحرمين. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [ويسن أن يسمع القوم الخطبة... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن في حاشيته على رد المحتار: ما تعورف من التأمين والترضي والدعاء بالنصر فكله حرام اتفاقاً وكذلك قراءة المرقي للحديث على مقتضى مذهب أبى حنيفة رضى الله تعالى عنه. ١٢ ("جد الممتار"، ٢١/٢٥)

للجمعة وترك البيع بالأذان الأول في الأصح وإذا خرج الإمام فلا صلاة ولا كلام ولا يرد سلاماً
 ولا يشمت عاطساً حتى يفرغ من صلاته

وما فاتكم فأتموا» وأعرجه أحمد وقال: «وما فاتكم فاقضوا» فيذهب في الساعة الأولى وهو الأفضل ثم ما يليها وهكذا (للجمعة و) يجب بمعنى يفترض (ترك البيع) وكذا ترك كل شيء يؤدي إلى الاشتغال عن السعي إليها أو وهكذا (للجمعة و) يجب بمعنى يفترض (ترك البيع) وكذا ترك كل شيء يؤدي إلى الاشتغال عن السعي إليها أو وانتظر الأذان الثاني الذي عند المنبر تفوته السنة وربما لا يدرك الجمعة لبعد محله وهو اختيار شمس الأئمة الحلواني. (وإذا خرج الإمام فلا صلاة ولا كلام<sup>(7)</sup>) وهو قول الإمام؛ لأنه نص النبي عليه الصلاة والسلام وقال أبو يوسف ومحمد ولا بأس بالكلام إذا خرج قبل أن يخطب وإذا نزل قبل أن يكبر واختلفا في جلوسه إذا سكت أبو يوسف يباح وعند محمد لا يباح؛ لأن الكراهة للإخلال بفرض الاستماع ولا استماع هنا وله إطلاق الأمر وإذا أمر الخطيب بالصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم يصلي سرا إحرازا للفضيلتين ويحمد في نفسه إذا عطس على الصحيح وفي البنابيع يكره التسبيح وقراءة القرآن والصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم والكتابة إذا كان يسمع الخطبة وروي عن نصير بن يحيى إن كان بعيدا من الإمام يقرأ القرآن وروي عنه أنه كان يحرك شفتيه ويقرأ أبي يوسف أنه لا بأس به وقال الحسن بن زياد ما دخل العراق أحد أفقه من الحكم بن زهير وأن الحكم كان أبي يوسف أنه لا بأس به وقال الحسن بن زياد ما دخل العراق أحد أفقه من الحكم بن زهير وأن الحكم كان خرج الإمام (حتى يفرغ من صلاته) لما قدمناه وليس منه الإنذار والنداء لخوف على أعمى ونحوه التردي في بئر أو عاطساً) لاشتغاله بسماع واحب قال في الحجة كان أبو حنيفة رحمه الله يكره تشميت العاطس ورد السلام إذا خرج الإمام (حتى يفرغ من صلاته) لما قدمناه وليس منه الإنذار والنداء لخوف على أعمى ونحوه التردي في بئر أو

قوله: [بالأذان المعتبر لإيجاب السعي وترك العمل هل هو الأذان الأول كما هو الأصح وبه قال الحسن بن زياد عن سيدنا الإمام الأذان المعتبر لإيجاب السعي وترك العمل هل هو الأذان الأول كما هو الأصح وبه قال الحسن بن زياد عن سيدنا الإمام الأعظم رضي الله تعالى عنه أم أذان الخطبة لأنه لم يكن عند نزول الكريمة وغيره وبه قال الإمام الطحاوي رحمه الله تعالى ونقل الشمني في شرح النقاية كلامه هكذا قال الطحاوي: إنما يجب السعي وترك البيع إذا أذن الأذان الذي يكون والإمام على المنبر لأنه الذي كان على عهد رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم وأبي بكر وعمر رضي الله تعالى عنهما. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٢٣/٢٨)

<sup>(</sup>٢) قوله: [إذا خرج الإمام فلا صلاة ولا كلام] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: هو بإطلاقه يشمل الكلام الديني كالتسبيح ونحوه أيضا، وعليه يتفرّع كراهة إجابة الأذان الذي بين يدي الخطيب. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٦/٢٥)

<sup>(</sup>٣) قوله: [وقت الخطبة] والمعتمد في المذهب المنع، قال في "الكنز": بل يستمع وينصت والنائي كالقريب. ط. ١٢

و كره لحاضر الخطبة الأكل والشرب والعبث والالتفات ولا يسلم الخطيب على القوم إذا استوى على المنبر وكره الخروج من المصر بعد النداء ما لم يصل ومن لا جمعة عليه إن أداها جاز عن فرض الوقت ومن لا عذر له لو صلى الظهر قبلها حرم فإن سعى إليها والإمام فيها بطل ظهره.....

خوف حية وعقرب؛ لأن حقّ الآدمي مقدم على الإنصات حق الله والدعاء المستجاب وقت الإقامة يحصل بالقلب لا باللسان. (وكره لحاضر الخطبة الأكل والشرب) وقال الكمال يحرم وإن كان أمرا بمعروف أو تسبيحا والأكل والشرب والكتابة انتهى يعني إذا كان يسمع لما قدمناه أن كتابة من لا يسمع الخطبة غير ممتنعة (و) كره (العبث والالتفات) فيحتنب ما يجتنبه في الصلاة (ولا يسلم الخطيب على القوم () إذا استوى على المنبر)؛ لأنه يلجئهم إلى ما نهوا عنه والمروي من سلامه () عندنا غير مقبول. (وكره) لمن تجب عليه الجمعة (الخروج من المصر) يوم الجمعة (بعد النداء) أي: الأذان الأوّل وقيل: الثاني (ما لم يصل) الجمعة؛ لأنه شمله الأمر بالسعي قبل تحققه بالسفر وإذا خرج قبل الزوال فلا بأس به بلا خلاف عندنا وكذا بعد الفراغ منها وإن لم يدركها. (ومن لا جمعة عليه) كمريض ومسافر ورقيق وامرأة وأعمى ومقعد (إن أداها جاز عن فرض الوقت)؛ لأن سقوط الجمعة عنه لتخفيف عليه فإذا تحمل ما لم يكلف به وهو الجمعة جاز عن ظهره كالمسافر إذا صام وكلام الشراح يدل على المتخفيف عليه فإذا تحمل ما لم يكلف به وهو الجمعة جاز عن ظهره كالمسافر إذا صام وكلام الشراح يدل على (لوصلى الظهر قبلها) أي: قبل صلاة الجمعة انعقد ظهره لوجود وقت الأصل في حق الكافة وهو الظهر ولكنه لما أمر بالجمعة (حرم ()) عليه الظهر وكان انعقاده موقوفاً (فإن سعى) أي: مشى (إليها) أي: إلى الجمعة (و) كان افلا وكذا (الإمام فيها) وقت انفصاله عن داره لم يتمها أو أقيمت بعد ما سعى إليها (بطل ظهره) أي: وصفه وصار نفلا وكذا (الإمام فيها) وقت انفصاله عن داره لم يتمها أو أقيمت بعد ما سعى إليها (بطل ظهره) أي: وصفه وصار نفلا وكذا

<sup>(</sup>۱) قوله: [ولا يسلم الخطيب على القوم... إلخ] لأنه يلجئهم إلى ما نهوا عنه، هذا على إطلاق قول الإمام، قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: وإلا لكان في مندوحة إذا جلس الخطيب بين الخطبتين أن يدعو باللسان، وقال في مقام آخر: أنا لا أدعوا بين الخطبتين ولكن لا أمنع الناس أيضاً. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٨٠٨٥، "جد الممتار"، ٢/ ٤٥ ملخصاً و مجتمعاً)

<sup>(</sup>٢) قوله: [والمروي من سلامه] أي: الإمام حين يستقر على أعلى المنبر كما فعله النبي صلى الله تعالى عليه وسلم. ط. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [لو صلى الظهر قبلها حرم] عليه الظهر، قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: ومن هاهنا يعلم ضعف قول من قال: إذا وقع الاشتباه في صحة الجمعة صلى الظهر قبلها في بيته ثم سعى إليها، فإن صحت بطل، وإن بطلت صح، إلا أن يقال: إن فعل هذا الرجل لما كان بقصد الاحتياط، فلا يتوقع منه ترك الجمعة اعتماداً على أن صلى الظهر، لكن يتخالج قلبي أنها صلاة صلاها ليبطلها بالسعي، ومعلوم أن الجمعة تصح في كل ما يعد مصرا هو الصحيح وأنها تصح في مصر بمواضع عليه الاعتماد. والله تعالى أعلم. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٥/٥)

وإن لم يدركها وكره للمعذور والمسجون أداء الظهر بجماعة في المصر يومها ومن أدركها في التشهد أو سجود السهو أتم جمعة.

المعذور (وإن لم يدركها) في الأصح وقيل إذا مشى خطوتين في البيت الواسع يبطل ولا يبطل إذا كان مقارنا للفراغ منها كما بعده أو لم تقم الجمعة أصلا وقال لا يبطل ظهره حتى يدخل مع القوم وفي رواية حتى يتمها حتى لو أفسد الجمعة قبل تمامها لا يبطل ظهره على هذه الرواية ويقتصر الفساد عليه لو كان إماما ولم يحضر الجمعة من اقتدى به في الظهر. (وكره للمعذور) كمريض ورقيق ومسافر (والمسجون أداء الظهر بجماعة في المصر يومها) أي: الجمعة يروى ذلك عن علي رضي الله عنه ويستحب له تأخير الظهر عن الجمعة فإنه يكره له صلاتها منفردا قبل الجمعة في الصحيح (ومن أدركها) أي: الجمعة (في التشهد أو) في (سجود السهو) وتشهده (أتم جمعة) لما رويناه وما فاتكم فاقضوا وهذا عندهما وقال محمد إن أدركه قبل رفع رأسه من ركوع الثانية أتم جمعة وإلا أتم ظهرا وفي العيد يتمه اتفاقا ويتخير في الجهر والإخفاء وقال صلى الله عليه وسلم: «لا يغتسل رجل (١) يوم الجمعة ويتطهر ما استطاع من طهره ويدهن من دهنه ويمس من طيب بيته ثم يخرج فلا يفرق بين اثنين ثم يصلي ما كتب له ثم يسكت إذا تكلم الخطيب إلا غفر له ما بينه وبين الجمعة الأخرى» رواه البخاري وقال صلى الله عليه وسلم: «ثلاثة يعصمهم الله من عذاب القبر المؤذن والشهيد والمتوفى ليلة الجمعة».

<sup>(</sup>١) قوله: [لايغتسل رجل... إلخ] فائدة: يستحب أن يقلم أظفاره، ويقص شاربه، ويحلق عانته، وينظف بدنه في كل أسبوع مرة، ويوم الجمعة أفضل، ثم في خمسة عشر يوما، والزائد على الأربعين آثم، وورد من قلم أظفاره يوم الجمعة أخرج الله منه الداء وأدخل عليه الدواء، أخرجه عبد الرزاق في مصنفه، ٩٣/٣، وللفائدة تتمة، انظرها في الطحطاوي. ١٢

# بابُ أحكام العِيْلَيْن

صلاة العيدين واجبة في الأصح على من تجب عليه الجمعة بشرائطها سوى الخطبة فتصح بدونها مع الإساءة كما لو قدمت الخطبة على الصلاة، وندب في الفطر ثلاثة عشر شيئا أن يأكل وأن يكون المأكول تمرا ووترا ويغتسل ويستاك ويتطيب ويلبس أحسن ثيابه ويودي صدقة الفطر

<sup>(</sup>۱) قوله: [صلاة العيدين] قال في البحر: وصلاة العيد شرعت في السنة الأولى من الهجرة كما رواه أبو داود عن أنس رضي الله تعالى عنه قال: قدم رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم المدينة ولهم يومان يلعبون فيهما، فقال: ما هذان اليومان؟ قالوا: كنا نلعب فيهما في الجاهلية، فقال رسول الله تعالى عليه وسلم إن الله قد أبدلكما بهما خيرا منهما يوم الأضحى ويوم الفطر. أخرجه أبو داود في الصلاة، باب صلاة العيدين، ١٢/١٤. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [وشرائط الصحة] ظاهره: أنه لا بد من الجماعة المذكورة في الجمعة على خلاف فيها، وليس كذلك فإن الواحد مع الإمام جماعة فكيف يصح أن يقال بشرائطها. ط. ١٢

٣) قوله: [فنك] الفنك حيوان يشبه الثعلب، كذا في الإمداد. ١٢

إن وجبت عليه ويظهر الفرح والبشاشة وكثرة الصدقة حسب طاقته والتبكير وهو سرعة الانتباه والابتكار، وصلاة الصبح في مسجد حيه ثم يتوجه إلى المصلى ماشيا مكبرا سرا ويقطعه إذا انتهى إلى المصلى في رواية، وفي رواية إذا افتتح الصلاة و يرجع من طريق آخر ويكره التنفل قبل صلاة العيد في المصلى والبيت وبعدها في المصلى فقط على اختيار الجُمهور، ووقت صحة صلاة العيد من ارتفاع الشمس قدر رمح أو رمحين إلى زوالها. وكيفية صلاتهما أن ينوي صلاة العيد ثم يكبر..

إن وجبت عليه) لأمر النبي صلى الله عليه وسلم بأدائها قبل خروج الناس إلى الـصلاة (ويظهر الفرح) بطاعـة الله و شكر نعمته ويتختم. (و) يظهر (البشاشة) في وجه من يلقاه من المؤمنين (وكثرة الصدقة) النافلة (حسب طاقته) زيادة عن عادته (والتبكير وهو سرعة الانتباه) أول الوقت أو قبله لأداء العبادة بنشاط (والابتكار) وهو المسارعة إلى المصلى لينال فضيلته (١)، والصف الأول (وصلاة الصبح في مسجد حيه) لقضاء حقه ولتمحض ذهابه لعبادة مخصوصة وفي قوله (ثم يتوجه إلى المصلي) إشارة إلى تقديم ما تقدم على الذهاب إلى المصلي (ماشيا) بسكون ووقار وغض بصر روي أنه عليه الصلاة والسلام خرج ماشيا وكان يقول عند خروجه: «اللهم إني خرجت إليك مخرج العبد الذليل» (مكبوا سوا) قال عليه السلام: «خير الذكر الخفي وخير الرزق ما يكفي» وعندهما جهرا وهو رواية عن الإمام وكان ابن عمر يرفع صوته بالتكبير (ويقطعه) أي: التكبير (إذا انتهى إلى المصلى في رواية) جزم بها في الدراية (وفي رواية إذا افتتح الصلاة) كذا في الكافي وعليه عمل الناس قال أبو جعفر وبه نأخذ (ويرجع من طريق آخر) اقتداء بالنبي صلى الله عليه وسلم وتكثيرا للشهود (ويكره التنفل قبل صلاة العيد في المصلي) اتفاقا (و) في (البيت) عند عامتهم وهو الأصح؛ لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خرج فصلى بهم العيد لم يصل قبلها ولا بعدها» متفق عليه (و) يكره التنفل (بعدها) أي: بعد صلاة العيد (في المصلى فقط) فلا يكره في البيت (على اختيار الجمهور) لقول أبي سعيد الخدري رضي الله عنـه كـان رسـول الله صـلي الله عليـه وسـلم: «لا يصلى قبل العيد شيئا فإذا رجع إلى منزله صلى ركعتين» (و) ابتداء (وقت) صحة (صلاة العيد من ارتفاع الشمس قدر رمح أو رمحين) حتى تبيض للنهي عن الصلاة وقت الطلوع إلى أن تبيض ولأنه صلى الله عليه وسلم: «كان يصلى العيد حين ترتفع الشمس قدر رمح أو رمحين» فلو صلوا قبل ذلك لا تكون صلاة العيد بل نفلا محرما (إلى) قبيل (زوالها) أي: الشمس كما ورد به الأثر (وكيفية صلاتهما) أي: العيدين (أن ينوي) عند أداء كل منهما (صلاة العيد) بقلبه ويقول بلسانه أصلى صلاة العيد لله تعالى إماما والمقتدي ينوي المتابعة أيضا (ثم يكبر

<sup>(</sup>١) قوله: [لينال فضيلته] أي: فضيلة الابتكار. ط. ١٢

للتحريمة ثم يقوأ) الإمام والمؤتم (الثناء) سبحانك اللهم وبحمدك... إلخ؛ لأنه شرع في أول الصلاة فيقدم على تكبيرات الزوائد في ظاهر الرواية (ثم يكبر) الإمام والقوم (تكبيرات الزوائد) سميت بها لزيادتها على تكبير الإحرام والركوع يكرّرها (ثلاثاً) وهو مذهب ابن مسعود رضي الله عنه ويسكت بعد كل تكبيرة مقدار ثلاث تكبيرات في رواية عن أبي حنيفة لئلا يشتبه على البعيد عن الإمام ولا يسن ذكر ولا بأس بأن يقول سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر (يرفع يديه) الإمام والقوم (في كل منها) وتقدم أنه سنة (ثم يتعوذ) الإمام (ثم يسمى سرا ثم يقرأ) الإمام (الفاتحة ثم) يقرأ (سورة وندب أن تكون) سورة (سبح اسم ربك الأعلى) تماما (ثم يركع) الإمام ويتبعه القوم (فإذا قام للثانية ابتدأ بالبسملة ثم بالفاتحة ثم بالسورة) ليوالي بين القراءتين وهو الأفضل عندنا (وندب أن تكون) سورة هل أتاك حديث (الغاشية) رواه الإمام أبو حنيفة يرفعه إلى النبي صلى الله عليه وسلم: «كان يقرأ في العيدين ويوم الجمعة بسبح اسم ربك الأعلى وهل أتاك حديث الغاشية» ورواه مرة في العيدين فقط. (ثم يكبر) الإمام والقوم (تكبيرات الزوائد ثلاثا ويرفع يديه) الإمام والقوم (فيها كما في) الركعة (الأولى وهذا) الفعل وهو الموالاة بين القراءتين والتكبير ثلاثًا في كل ركعة (**أولى)** من زيادة التكبير على الثلاث في كل ركعة و (من تقديم تكبيرات الزوائد في الركعة الثانية على القراءة) لأثر ابن مسعود رضي الله عنه وموافقة جمع من الصحابة له قولا وفعلا وسلامته من الاضطراب وإنما اختير قوله لقول النبي صلى الله عليه وسلم: «رضيت لأمتى ما رضيه ابن أم عبد» (فإن قدم التكبيرات) في الركعة الثانية (على القراءة جاز)؛ لأن الخلاف في الأولوية لا الجواز وعدمه ولذا لوكبر الإمام زائدا عما قلناه يتابعه المقتدي إلى ست عشرة تكبيرة فإن زاد لا يلزمه متابعته؛ لأنه بعدها محظور بيقين لمجاوزته ما ورد به الآثار وإذا كان مسبوقا يكبر فيما فاته بقول أبي حنيفة وإذا سبق بركعة يبتدئ في قضائها بالقراءة ثم يكبر؛ لأنه لو بدأ بالتكبير والى بين التكبيرات ولم يقل به أحد من الصحابة فيوافق رأي الإمام على بن أبي طالب فكان أولى وهو مخصص لقولهم المسبوق يقضي أول صلاته في حق الأذكار وإن أدرك الإمام راكعا أحرم قائما وكبر تكبيرات الزوائد قائما أيضا إن أمن فوت الركعة بمشاركته الإمام في الركوع وإلا يكبر للإحرام قائما ثم يركع مشاركا للإمام في الركوع ويكبر للزوائد منحنيا بلا رفع يد؛ لأن الفائت من الـذكر يقـضي ﴿ قَبَلَ فَرَاغَ الْإِمَامُ بَخَلَافُ الْفَعَلُ وَالْرَفَعَ حَيْنَذُ سَنَةً فَي غَيْرَ مَحَلَهُ وَيَفُوتَ السَّنَةَ الَّتِي في مَحَلَهَا وهي وضع اليدين على ﴿

إلمجليِّن: الْمُلِّ يَنَةُ الْعِلْمِيَّةُ (الْكَحْقُ الْإِسْتُلامِيَّةُ

أ ثم يخطب الإمام بعد الصلاة خطبتين يعلم فيهما أحكام صدقة الفطر ومن فاتته الصلاة مع الإمام لا يقضيها وتؤخر بعذر إلى الغد فقط. وأحكام الأضحى كالفطر لكنه في الأضحى يؤخر الأكل عن الصلاة ويكبر في الطريق جهراً.......

الركبتين وإن رفع الإمام رأسه سقط عن المقتدي ما بقى من التكبيرات؛ لأنه إن أتى به في الركوع لزم ترك المتابعة المفروضة للواجب وإن أدركه بعد رفع رأسه قائما لا يأتي بالتكبير؛ لأنه يقضي الركعة مع تكبيراتها كذا في «فتح القدير» (ثم يخطب الإمام بعد الصلاة خطبتين) اقتداء بفعل النبي صلى الله عليه و سلم (يعلم فيهما أحكام صدقة الفطرى؛ لأن الخطبة شرعت لأجله (١)، فيذكر من تجب عليه ولمن تجب ومم تجب ومقدار الواجب ووقت الوجوب ويجلس بين الخطبتين جلسة خفيفة ويكبر في خطبة العيدين وليس لذلك عدد في ظاهر الرواية لكن لا ينبغي أن يجعل أكثر الخطبة التكبير ويكبر في خطبة عيد الأضحى أكثر مما يكبر في خطبة الفطر كذا في قاضيخان ويبدأ الخطيب بالتحميد في الجمعة وغيرها ويبدأ بالتكبير في خطبة العيدين ويستحب أن يستفتح الأولى بتسع تتري(٢)، والثانية بسبع قال عبد الله بن مسعود هو السنة ويكبر القوم معه ويصلون على النبي صلى الله عليه وسلم في أنفسهم امتثالا للأمر وسنة الإنصات (ومن فاتته الصلاة) فلم يدركها (مع الإمام لا يقضيها)؛ لأنها لم تعرف قربة إلا بشرائط لا تتم بدون الإمام أي: السلطان أو مأموره فإن شاء انصرف وإن شاء صلى نفلا والأفضل أربع فيكون له صلاة الضحى لما روي عن ابن مسعود رضي الله عنه أنه قال من فاتته صلاة العيد صلى أربع ركعات يقرأ في الأولى بـ«سبح اسم ربك الأعلى» وفي الثانية «والـشمس وضحاها» وفي الثالثة «والليل إذا يغشي» وفي الرابعة «والضحي» وروي في ذلك عن النبي صلى الله عليه وسلم وعدا جميلاً وثواباً جزيلاً انتهي. (وتؤخر) صلاة عيد الفطر (بعذر) كأن غم الهلال وشهدوا بعد الزوال أو صلوها في غيم فظهر أنها كانت بعد الزوال فتؤخر (إلى الغد فقط)؛ لأن الأصل فيها أن لا تقضى كالجمعة إلا أنا تركناه بما روينا من أنه عليه السلام أخرها إلى الغد بعذر ولم يرو أنه أخرها إلى ما بعده فبقي على الأصل وقيد العذر للجواز لا لنفي الكراهة فإذا لم يكن عذر لا تصح في الغد (وأحكام) عيد (الأضحى كالفطر) وقد علمتها (لكنه في الأضحى يؤخر الأكل عن الصلاة) استحباباً فإن قدمه لا يكره في المختار؛ لأنه عليه الصلاة والسلام كان لا يطعم في يوم الأضحي حتى يرجع فيأكل من أضحيته فلذا قيل لا يستحب تأخير الأكل إلا لمن يضحي ليأكل منها أولا (ويكبر في الطريق) ذاهبا إلى المصلي (جهرا) استحبابا كما

<sup>(</sup>١) قوله: [شرعت لأجْله] أي: لأجل تعليم أحكام صدقة الفطر، وينبغي للخطيب أن يعلمهم الأحكام في جمعة قبل العيد، لأن المندوب في صدقة الفطر أداؤها قبل الخروج إلى المصلى. ط. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [تترى] أي: متتابعات. ١٢

فعل النبي صلى الله عليه و سلم (ويعلّم الأضحية) فيبين من تجب عليه ومم تجب وسن الواجب ووقت ذبحه والذابح وحكم الأكل والتصدق والهدية والادخار (و) يعلم (تكبير التشريق) من إضافة الخاص إلى العام (في الخطبة)؛ لأن الخطبة شرعت له وينبغي للخطيب التنبيه عليها في خطبة الجمعة التي يليها العيد. (وتؤخر) صلاة عيد الأضحى (بعذر) لنفى الكراهة وبلا عذر مع الكراهة لمخالفة المأثور (إلى ثلاثة أيام)؛ لأنها مؤقتة بوقت الأضحية فيما بين الارتفاع إلى الزوال ولا تصح بعدها (والتعريف) وهو التشبه بالواقفين بعرفات (ليس بشيء) معتبر فلا يستحب بل يكره<sup>(۱)</sup> في الصحيح؛ لأنه اختراع في الدين<sup>(۲)</sup> ولا يخفي ما يحصل من رعاع العامة باجتماعهم واختلاطهم بالنساء والأحداث في هذا الزمان ودرء المفسدة مقدم (٣). (**ويجب تكبير التشريق)** في اختيار الأكثر لقوله تعالى ﴿وَاذْكُرُواْ اللَّهَ في أَيَّام مَّعْدُودَات﴾ [الْبَتَةَزَّةِ : ٢٠٣] (من بعد) صلاة (فجر عرفة إلى) عقب (عصر العيد) لانعقاد الإجماع على الأقل ويأتي به (مرة) بشرط أن يكون (فور كل) صلاة (فرض) شمل الجمعة وخرج النفل والوتر وصلاة الجنازة والعيد إذا كان الفرض (أدي) أي: صلى ولو كان قضاء من فروض هذه المدة فيها وهي الثمانية (بجماعة) خرج به المنفرد لما روي عن ابن مسعود رضي الله تعالى عنه ليس التكبير أيام التشريق على الواحد والاثنين التكبير على من صلى بحماعة (مستحبة) خرج به جماعة النساء فيحب (على إمام مقيم بمصر) لا مسافر ومقيم بقرية (و) يجب التكبير على (من اقتدى به) أي: بالإمام المقيم (ولو كان) المقتدي (مسافرا أو رقيقا أو أنشى) تبعا للإمام والمرأة تخفض صوتها دون الرجال؛ لأنه عورة وعلى المسبوق التكبير؛ لأنه مقتد بتحريمة فيكبر بعد فراغه ولو تابع الإمام ناسيا لم تفسد صلاته وفي التلبية تفسد (٤). ويبدأ المحرم بالتكبير ثم بالتلبية ولا يفتقر التكبير للطهارة وتكبير الإمام (عند أبي حنيفة رحمه الله تعالى) لما رويناه (وقالا) أي: أبي يوسف ومحمد رحمهما

<sup>(</sup>۱) قوله: [بل یکره] ظاهر کلامهم أنه تحریمیة. ط. ۱۲

<sup>(</sup>٢) قوله: [اختراع في الدين] لأنه لم يثبت عنه صلى الله تعالى عليه وسلم، ولا عن أصحابه رضوان الله تعالى عليهم. وما نقل عن ابن عباس أنه فعل ذلك بالبصرة يحمل على أنه خرج للاستسقاء ونحوه لا للتشبيه بأهل عرفات. ط. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [المفسدة مقدم] أي: دفع المفسدة مقدم على جلب المصلحة، وحسم ذلك واجب. إمداد. ١٢

<sup>(</sup>٤) قوله: [وفي التلبية تفسد] لأنه كلام أحنبي. ط. ١٢

ليجب فور كل فرض على من صلاه ولو منفردا أو مسافرا أو قرويـا إلى عـصر الخـامس مـن يـوم ﴿ الله عَـِهِ الله عَـهِ عرفة وبه يعمل وعليه الفتوى ولا بأس بالتكبير عقب صلاة العيدين. والتكبير أن يقـول: «الله أكـبر الله أكـبر الله أكبر ولله الحمد».

الله (يجب) التكبير (فور كل فرض على من صلاه ولو) كان (منفردا أو مسافرا أو قرويا)؛ لأنه (المتحدودة وبعد) التكبير (غور كل فرض على من يوم عرفة) فيكون إلى آخر أيام التشريق (وبه) أي: بقولهما من فجر عرفة (إلى) عقب (عصر) اليوم (المخامس من يوم عرفة) فيكون إلى آخر أيام التشريق (وبه) أي: بقولهما (يعمل وعليه الفتوى) إذ هو الاحتياط؛ لأن الإتيان بما ليس عليه أولى من ترك ما قيل إنه عليه للأمر بذكر الله في الأيام المعلومات والمعدودات وعدم وجدان ذكر سوى التكبيرات في أيام التشريق والأوسطان منها من المعلومات المعدودات؛ لأن المعلومات عشر الحجة والمعدودات أيام التشريق وقيل المعلومات أيام النحر والمعدودات أيام التشريق سميت معدودات لقلتها وهكذا روي عن أبي يوسف أنه قال اليوم الأول من المعلومات واليومان الأوسطان من المعلومات والمعدودات (ولا بأس بالتكبير عقب صلاة العيدين) كذا في مبسوط أبي الليث لتوارث المسلمين ذلك وكذا في الأسواق وغيرها. (والتكبير) هو (أن يقول الله أكبر الله أكبر ولله أكبر والله وحده والم وحده والم الكافرون اللهم صل على محمد وعلى آل محمد وعلى أصحد وعلى أصحد وعلى أصحده وعلى أصحده وعلى أصحد وعلى ألور والمناد والمراد الله والمراد المحدد وعلى ألور والمراد الله والمراد الله والمراد المحدد وعلى ألور والمراد المراد المحدد وعلى المدر والمراد المحدد وعلى المدر والمراد المدرد والمراد المدرد والمر

<sup>(</sup>١) قوله: [لأنه] الهاء في لأنه عائدة إلى التكبير. ١٢

# ِ لَقُتُمُ الْإِنْضَيَا ﴾ فَ هِرَّا قِيلَ لَهِٰ لَا حَيَّى •••• ( بابُصِّلا فِي الكِيمُوفَ وَالخَسِوفَ وَالأفزاع ﴾

# بابُ صَّلا فِي الكَسِوفَ وَالخُسِوفَ وَالأَفْرَاعَ

سن ركعتان كهيئة النفل للكسوف بإمام الجمعة أو مأمور السلطان بلا أذان ولا إقامة ولا جهر ولا خطبة بل ينادى الصلاة جامعة وسن تطويلهما وتطويل ركوعهما وسجودهما ثم يدعو الإمام جالسا مستقبل القبلة إن شاء أو قائما مستقبل الناس وهو أحسن ويؤمنون على دعائه حتى يكمل انجلاء الشمس وإن لم يحضر الإمام صلوا.

(باب صلاة الكسوف والخسوف والأفزاع: سن ركعتان كهيئة النفل للكسوف) من غير زيادة فلا يركع وكوعين في كل ركعة بل ركوع واحد لما رواه أبو داود أنه عليه الصلاة والسلام: «صلى ركعتين فأطال فيهما القيام» ثم انصرف وانجلت الشمس فقال: «إنما هذه الآيات يخوف الله تعالى بها عباده فإذا رأيتموها فصلوا كأحدث صلاة صليتموها من المكتوبة» قال الكمال وهي الصبح فان كسوف الشمس كان عند ارتفاعها قدر رمحين وفي السنة أنها بركوع واحد في كل ركعة للكسوف ولا جماعة فيها إلا (بإمام الجمعة أو مأمور السلطان) دفعاً للفتنة فيصليهما (بلا أذان ولا إقامة ولا جهر(۱)) في القراءة فيهما عنده خلافا لهما (ولا خطبة) بإجماع أصحابنا لعدم أمره صلى الله عليه وسلم بالخطبة (بل ينادى الصلاة جامعة) ليحتمعوا (وسن تطويلهما) بنحو سورة البقرة قال الكمال وهذا مستثنى من كراهة تطويل الإمام الصلاة ولو خففها جاز ولا يكون مخالفا للسنة؛ لأن المسنون استيعاب الوقت بالصلاة والدعاء فإذا خفف إحداهما طول الأخرى ليبقى على الخشوع والخوف إلى انجلاء الشمس (و) سن (تطويل ركوعهما وسجودهما) لما روي أن الشمس انكسفت على عهد والنوف إلى الله عليه وسلم: «فقام فلم يكد يركع ثم ركع فلم يكد يرفع ثم رفع فلم يكد يسجد ثم سجد فلم يكد يرفع» وفعل في الركعة الأخرى مثل ذلك أخرجه الحاكم وصححه (ثم يدعو الإمام)؛ لأن السنة تأخيره عن الصلاة (جالسا مستقبلا القبلة ولو اعتمد قائما على عصا أو قوس كان أيضا حسنا ولا يصعد المنبر للدعاء ولا يخرج (و) إذا من استقبال القبلة ولو اعتمد قائما على عصا أو قوس كان أيضا حسنا ولا يصعد المنبر للدعاء ولا يخرج (و) إذا دعا (يؤمّن على دعائه) ويستمرون كذلك (حتى يكمل إنجلاء الشمس) كما ورد (وإن لم يحضر الإمام صلوا)

<sup>(</sup>۱) قوله: [بلا أذان ولا إقامة ولا جهر] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: في قول أبي حنيفة رضي الله تعالى عنه كذا في المحيط، والصحيح قوله كذا في المضمرات، ومعلوم أن الإسرار فيها واجب على الإمام والمنفرد، فظهر جهل بعض من يدعي العلم من تلامذة الكنكوهي حيث أم الناس في مسجد الوهابية في كسوف وقع في شوال سنة ١٣٠٧هـ فجهر بالقراءة وشيء آخر أن الرجل لم يكن إمام الجمعة، وإنما يقيمها هو لا غيره. ١٢ ("جد الممتار"، ٥٥٣/٢، ٥٥٣/٥)

#### ﴿ فرادى كالخسوف والظلمة الهائلة نهارا والريح الشديدة والفزع.

أي: الناس (فرادى) ركعتين أو أربعا في منازلهم (ك) أداء صلاة (الخسوف) فرادى؛ لأن القمر خسف مرارا في عهد النبي صلى الله عليه وسلم ولم ينقل إلينا أنه صلى الله عليه وسلم جمع الناس له دفعا للفتنة (۱). وكسوف القمر ذَهاب ضوئه والخسوف ذَهاب دائرته والحكم أعم (۱) (و) كالصلاة فُرادى لحصول (الظلمة الهائلة نهارا والريح الشديدة) ليلا كان أو نهارا (والفزع) بالزلازل والصواعق وانتشار الكواكب والضوء الهائل ليلا والثلج والأمطار الدائمة وعموم الأمراض والخوف الغالب من العدو ونحو ذلك من الأفزاع والأهوال؛ لأنها آيات مخوفة للعباد ليتركوا المعاصي ويرجعوا إلى طاعة الله تعالى التي بها فوزهم وصلاحهم وأقرب أحوال العبد في الرجوع إلى ربه الصلاة نسأل الله من فضله العفو والعافية بحاه سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم (۱).

قوله: [دفعاً للفتنة] الحاصلة باجتماع الناس ليلا من السرقة والفسق. ط. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [والحكم أعم] وهو استنان الصلاة فإنها تطلب لأيهما وقع. ط. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [سيدنا محمد صلى الله تعالى عليه وسلم] ختم به لما ورد: توسلوا بجاهي فإن جاهي عند الله عظيم، وليكون مصليا عليه صلى الله تعالى عليه وسلم في الدعاء وهو من محققات الإجابة. ط. ١٢

# باب الاستستقاء

له صلاة من غير جماعة وله استغفار ويستحب الخروج له ثلاثة أيام مشاة في ثياب خلقة غسيلة أو مرقعة متذللين متواضعين خاشعين لله تعالى ناكسين رؤوسهم مقدمين الصدقة كل يوم قبل خروجهم ويستحب إخراج الدواب والشيوخ الكبار والأطفال.....

(باب الاستسقاء): هو طلب السقيا أي: طلب العباد السقي من الله تعالى بالاستغفار والحمد والثناء وشرع بالكتاب، والسنة (١)، والإجماع (٣). (له صلاة) جائزة (٣) بلا كراهة وليست سنة (٤)، لعدم فعل عمر رضي الله تعالى عنه لها حين استسقى؛ لأنه كان أشد الناس اتباعا لرسول الله صلى الله عليه وسلم وقد استسقى رسول الله صلى الله عليه وسلم بحميع الصحابة ولو ثبت صلاته فيها لاشتهر نقله اشتهارا واسعا ولم يتركها عمر رضي الله عنه وبتركه لم ينكروا عليه وقد ورد شاذا صلاته صلى الله عليه وسلم للاستسقاء فقلنا بحوازها (من غير جماعة) عند الإمام كما قال إن صلوا وحدانا فلا بأس به وقال أبو يوسف ومحمد يصلي الأمام ركعتين يجهر فيهما بالقراءة كالعيد لما رواه ابن عباس رضي الله عنهما أنه صلى الله عليه وسلم صلى فيهما ركعتين كصلاة العيد في الجهر بالقراءة والصلاة بلا لقوله تعالى: ﴿فَقُلُتُ اسْتَغْفُرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ عَفَّاراً يُرْسِلِ السَّمَاء عَلَيْكُم مِّدْرَاراً ﴿ [نُقِحَ : ١٠-١١] (ويستحب أذان وإقامة قال شيخ الإسلام فيه دليل على الجواز وعندنا يجوز لو صلوا بجماعة لكن ليس بسنة (وله استغفار) القوله تعالى: ﴿فَقُلُتُ اسْتَغْفُرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ عَفَّاراً يُرْسِلِ السَّمَاء عَلَيْكُم مِّدْرَاراً ﴾ [نُقِحَ : ١٠-١١] (ويستحب غير مُرَقَّعة (أو مُرَقَّعة) وهو أولى إظهاراً لصفة كونهم (متذللين متواضعين خاشعين الله تعالى ناكسين رؤوسهم مقدمين الصدقة كل يوم قبل خروجهم) ويجددون التوبة ويستغفرون للمسلمين ويردون المظالم (ويستحب مقدمين الصدقة كل يوم قبل خروجهم) ويجددون التوبة ويستغفرون للمسلمين ويردون المظالم (ويستحب المورا الضحيح المالهور الضحيح المالها والمحل والمناقل المناها والمناها والمناقل الكبراء والأطفال)؛

<sup>(</sup>١) قوله: [والسنة] صح في كثير الآثار أنه صلى الله تعالى عليه وسلم استسقى وكذا الخلفاء بعده. ط. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [والإجماع] أي: أجمعت عليه الأمة سلفا وخلفا من غير نكير. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [له صلاة جائزة] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: صلاة الاستسقاء سنة عند الصاحبين وعليه العمل اليوم. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٦٤٠/٨ ملخصاً ومترجماً)

<sup>(</sup>٤) قوله: [وليست سنة] لأنه لما شكى إليه القحط رفع يديه يستسقي ولم يذكر فيه صلاة ولا قلب رداء فلم يـدل على السنية، إذا لم توجد المواظبة في أغلب الأحوال. فالإمام مخيّر، إن شاء فعلها وإن شاء تركها. ط. ١٢

<sup>(</sup>٥) قوله: [ظهور الضجيج] أي: من البهائم برفع أصوات الأمهات على أولادها والأولاد على الأمهات، كما ظهر الضحيج بدعاء بني آدم. ط. ١٢

أو وفي مكة وبيت المقدس ففي المسجد الحرام والمسجد الأقصى يجتمعون وينبغي ذلك أيضا لأهل مدينة النبي صلى الله عليه وسلم ويقوم الإمام مستقبل القبلة رافعاً يديه والناس قعود مستقبلين القبلة يؤمنون على دعائه يقول اللهم اسقنا غيثا مغيثا هنيئا مريئا مريعا غدقا مجللا سحا طبقا دائما وما أشبهه سرا أو جهرا.

لأن نزول الرحمة بهم قال صلى الله عليه وسلم: «هل ترزقون وتنصرون إلا بـضعفائكم» رواه البخـاري وفي خـبر: «لولا شباب خشع و بهائم رتع و شيوخ ركع و أطفال رضع لصب عليكم العذاب صبا» (و) يخرجون للصحراء إلا (في مكة وبيت المقدس) إنهم (في المسجد الحرام والمسجد الأقصى يجتمعون) اقتداء بالسلف والخلف ولشرف المحلّ وزيادة نزول الرحمة به ولا شك (وينبغي ذلك) أي: الاجتماع للاستسقاء بالمسجد النبوي (أيضا **لأهل مدينة النبي صلى الله عليه وسلم)** وهذا أمر جلى إذ لا يستغاث وتستنزل الرحمة في مدينته المنورة بغير حضرته ومشاهدته في حادثة للمسلمين وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين وهو المشفع في المذنبين فيتوسل إليه بصاحبيه ويتوسل بالجميع إلى الله تعالى فلا مانع من الاجتماع عند حضرته وإيقاف الدواب بباب المسجد لشفاعته (ويقوم الإمام مستقبل القبلة) حالة دعائه (رافعا يديه) لما روي عن عمر رضى الله تعالى عنه أنه رأى النبي صلى الله عليه وسلم يستسقى عند أحجار الزيت قريبا من الزوراء<sup>(١)</sup> قائما يدعو رافعا يديه قبل وجهه لا يجاوز بهما رأسـه اه ولم يزل يجافي في الرفع حتى بدا بياض إبطيه ثم حول إلى الناس ظهره (والناس قعود مستقبلين القبلة يؤمنون على دعائه) بما ورد عن النبي صلى الله عليه وسلم ومنه ما نص عليه بأن (يقول اللهم اسقنا غيشا) أي: مطرا (مغيشا) بضم أوله أي: منقذا من الشدة (هنيئا) بالمد والهمز أي: لا ينغصه شيء أو ينمي الحَيوان من غير ضرر (مريئا) بفتح أوله وبالمد والهمز أي: محمود العاقبة والهنيء النافع ظاهراً والمريء النافع باطناً (مريعا) بضم الميم وبالتحتية أي: آتياً بالريع وهو الزيادة من المراعـة وهـو الخـصب بكـسر أولـه ويجـوز فتح الميم هنـا أي: ذا ريع أي: نمـاء أو بالموحدة من أربع البعير أكل الربيع أو الفوقية من رتعت الماشية أكلت ما شاءت والمقصود واحد (غدقا) أي: كثير الماء والخير أو قطره كبار (مجللا) بكسر اللام أي: ساترا للأفق لعمومه أو لـالأرض بالنبـات كجـل الفـرس (سحا) بفتح السين المهملة وتشديد الحاء أي: شديد الوقع بالأرض من سح جرى (طبقا) بفتح أوله أي: يطبق الأرض حتى يعمها (دائما) إلى انتهاء الحاجة إليه (و) يدعو أيضا بكل (ما أشبهه) أي: أشبه الذي ذكرناه مما يناسب المقام (سوا أو جهوا) وثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم: اللهم اسقنا غيثا مغيثا نافعا غير ضار عاجلا غير

<sup>(</sup>١) قوله: [الزوراء] هي دار عالية، كان يؤذن عليها بلال رضي الله تعالى عنه. ط. ١٢

#### <sup>1</sup> وليس فيه قلب رداء ولا يحضره ذمي.

آجل اللهم اسق عبادك وبهائمك وانشر رحمتك وأحي بلدك الميت اللهم أنت الله لا إله إلا أنت الغني ونحن الفقراء أنزل علينا الغيث واجعل ما أنزلت لنا قوة وبلاغا إلى حين فإذا أمطروا قالوا استحبابا: اللهم صيبا نافعا وإذا طلب(1) رفعه عن الأماكن قالوا: اللهم حوالينا ولا علينا اللهم على الآكام والظراب(٢) وبطون الأودية ومنابت الشحر (وليس فيه) أي: الاستسقاء (قلب رداء) عند أبي حنيفة وأبي يوسف وفي رواية عنه وما رواه محمد محمول على التفاؤل(٦). ولا يخطب عند أبي حنيفة؛ لأنها تبع للصلاة بالجماعة ولا جماعة عنده وعندهما يخطب لكن عند أبي يوسف خطبة واحدة وعند محمد خطبتين (ولا يحضره) أي: الاستسقاء (ذمي) لنهي عمر رضي الله عنه فنه وحدهم أيضا لاحتمال أن يسقوا فقد يفتن به ضعفاء العوام.

(١) قوله: [وإذا طلب] البناء مجهول والأولى أن يقول: طلبوا ليتناسب قوله: قالوا. ط. ١٢

(٢) قوله: [الآكام والظراب] الآكام وهو التراب المحتمع، والظراب هو الحبل الصغير. ط. ١٢

(٣) قوله: [على التفاؤل] أي: بانقلاب الحال حيث حول رداءه ليتحول القحط، وقلب رداءه لكي ينقلب القحط إلى الخصب، ولتتحول السنة من الجدب إلى الخصب. حلبي كبير. ١٢

قوله: [لنهي عمر رضي الله عنه] ولأن المقصود بالخروج استنزال الرحمة، وإنما تنزل عليهم اللعنة وإن جاز أن يقال: يستجاب دعاء الكافر كما في الخانية، والحاصل أن علة منعهم من الحضور ليس عدم استجابة دعاء الكفار كما فهمه الحموي، فجزم بأنهم لا يمنعون من الحضور حيث كانت الفتوى على جواز استجابة دعاء الكافر، استدلالا بقوله تعالى حكاية عن إبليس: ﴿قَالَ رَبِّ فَأَنظِرْنِي إِلَى يَوْمٍ يُنْعَنُونَ قَالَ فَإِنَّكُ مِنَ الْمُنظِرِينَ ﴾ [الخِيْجِيْز: ٣٦-٣٧] بل علة المنع إنما هي خوف أن يضل به ضعفاء العقول إذا سقوا بدعائهم. فتحصل أنه لا ينبغي تمكينهم من الخروج للاستسقاء أصلا لا وحدهم لئلا يفتتن به ضعفاء العقول، ولا مع المسلمين لأنه يكره أن يجتمع جمعهم إلى جمع المسلمين. ط. ١٢

# بابُ صَّلا يِهُ الْحَوَفَ

هي جائزة بحضور عدو أو بخوف غرق أو حرق وإذا تنازع القوم في الصلاة خلف إمام واحد فيجعلهم طائفتين واحدة بإزاء العدو ويصلى بالأخرى ركعة من الثنائية وركعتين من الرباعية أو المغرب وتمضي هذه إلى العدو مشاة وجاءت تلك فصلى بهم ما بقي وسلم وحده فذهبوا إلى العدو ثم جاءت الأولى وأتموا بلا قراءة وسلموا ومضوا ثم جاءت الأخرى إن شاءوا، وصلوا ما بقي بقراءة، وإن اشتد الخوف صلوا ركباناً فرادى بالإيماء إلى أي جهة قدروا ولم تجز بلا

حضور عدو ......

باب صلاة النحوف: (هي) أي: صلاته بالصفة الآنية (جائزة بحضور عدو) لوجود المبيح وإن لم يشتد الخوف (أو بخوف غرق) من سيل (أو حرق) من نار (وإذا تنازع القوم في الصلاة خلف إمام واحد فيجعلهم طائفتين) ويقيم (واحدة بإزاء) أي: مقابل (العدو) للحراسة (ويصلي) الإمام (ب) الطائفة (الأخرى ركعة من) الصلاة (الثنائية) الصبح والمقصورة بالسفر (و) يصلي بالأولى المذكورة (ركعتين من الرباعية أو المغرب)؛ لأن الشفع شرط لشطرها فلو صلّى بها ركعة وبالثانية تُنتين بطلت صلاتهما لانصراف كل في غير أوانه (وتمضي هذه) الطائفة (إلى) جهة (العدو مشاق) فإن ركبوا أو مشوا لغير جهة الاصطفاف بمقابلة العدو بطلت (وجاءت تلك) الطائفة التي كانت في الحراسة فأحرموا مع الإمام (فصلى بهم ما بقي) من الصلاة (وسلم) الإمام (وحده) لتمام صلاته (فذهبوا إلى) جهة (العدو) مشاة ثم (جاءت) الطائفة (الأولى) إن شاؤوا (و) إن أرادوا (أتموا) في مكانهم (بلا قراءة)؛ لأنهم لاحقون فيهم خلف الإمام حكما لا يقرؤون (وسلموا ومضوا) إلى العدو (ثم جاءت) الطائفة الأخرى (إن شاؤوا صلوا ما بقي) في مكانهم لفراغ الإمام ويقضون (بقراءة)؛ لأنهم مسبوقون؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم على هذه الصغة وقد ورد في صلاة الخوف روايات كثيرة وأصحها ست عشرة رواية مختلفة وصلاها النبي صلى الله عليه وسلم أربعا وعشرين مرة وكل ذلك حائز والأولى والأقرب من ظاهر رواية مختلفة ولذي ذكرناه (وإن اشتد الخوف) فلم يتمكنوا بالهجوم (صلوا ركبانا) ولو مع السير مطلوبين، لضرورة (۱)، لا طالبين لعدمها في حقهم (فرادى بالإيماء إلى أي جهة قدروا) إذ لا يصح الاقتداء لاحتلاف المكان المنورة (بلا حضور عدو) حتى لو ظنوا سوادا عدوا وتبين بخلافه إلا أن يكون رديفا لإمامه (ولم تجز) صلاة الخوف (بلا حضور عدو) حتى لو ظنوا سوادا عدوا وتبين بخلافه

١) قوله: [لضرورة] أي: لضرورة الخوف. ط. والأولى أن يقول: للضرورة بالامين. ١٢

ويستحب حمل السلاح في الصلاة عنـد الخـوف وإن لم يتنـازعوا في الـصلاة خلـف إمـام واحـد ﴿ اللَّهِ اللَّمِ اللَّمِ فالأفضل صلاة كل طائفة بإمام مثل حالة الأمن.

أعادوها دون الإمام (1). (ويستحب حمل السلاح في الصلاة عند الخوف) وقال الإمام مالك والشافعي رحمهما الله تعالى بوجوبه للأمر قلنا هو للندب؛ لأنه ليس من أعمال الصلاة (٢). (وإن لم يتنازعوا) أي: القوم (في الصلاة خلف إمام واحد فالأفضل صلاة كل طائفة) مقتدين (بإمام) واحد فتذهب الأولى بعد إتمامها ثم تجيء الأحرى فتصلى بإمام آخر (مثل حالة الأمن) للتوقى عن المشى ونحوه كذا في فتح القدير وهو حسبى ونعم الوكيل (٣).

<sup>(</sup>١) قوله: [دون الإمام] لعدم المفسد في حقه. إمداد. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [أعمال الصلاة] أي: فلا يجب فيها كما في البرهان. وفيه أنه يرد هذا على القول بالندب، وأن الوجوب لعارض وهـو خوف هجوم العدو. ولا يرد هذا إلا إذا جعلناه من واجبات الصلاة. ط. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [نعم الوكيل] الذي في الإمداد ونعم النصير وهو الأنسب بالسجع. ١٢

# بابُأْحُكامِ الجَنائرِ

يسن توجيه المحتضر على يمينه وجاز الاستلقاء وترفع رأسه قليلا ويلقن بذكر الشهادة عنده من غير إلحاح ولا يؤمر بها.....

باب أحكام المعنائز: جمع حنازة بالفتح والكسر للميت والسرير وقال الأزهري ولا تسمى جنازة حتى يشد الميت عليه مكفنا (يسن توجيه المحتضر(۱) أي: من قرب من الموت (على يمينه)؛ لأنه السنة (وجاز الاستلقاء) على ظهره؛ لأنه أيسر لمعالجته (۱) لكن (ترفع رأسه قليلا) ليصير وجهه إلى القبلة دون السماء (و) يسن أن (يلقن) وذلك (بذكر) كلمة (الشهادة عنده (۱) لقوله صلى الله عليه وسلم: «لقنوا موتاكم لا إله إلا الله فإنه ليس مسلم يقولها عند الموت إلا أنجته من النار» ولقوله صلى الله عليه وسلم: «من كان آخر كلامه لا إله إلا الله دخل الجنة» أي: مع الفائزين وإلا فكل مسلم ولو فاسقا يموت على الإيمان يدخل الجنة ولو بعد طول العذاب وإنما اقتصرنا على ذكر الشهادة تبعا للحديث الصحيح ولذا قال في المستصفى وغيره: ويلقن الشهادتين لا إله إلا الله محمد رسول الله معللا بأن الأولى لا تقبل بدون الثانية؛ لأنه ليس إلا في حق الكافر وكلامنا في تلقين المؤمن، ولهذا قال شيخ الإسلام ابن حجر: وقول جمع: «يلقن محمد رسول الله أيضا»؛ لأن القصد موته على الإسلام ولا يسمى مسلما إلا بهما: مردود بأنه مسلم وإنما المراد ختم كلامه بلا إله إلا الله ليحصل له ذلك الثواب وأما الكافر فيلقنهما قطعا مع أشهد لوجوبه إذ لا يصير مسلما إلا بهما انتهى . فتذكر الشهادة عند المسلم المحتضر (من غير فيلقنهما قطعا مع أشهد لوجوبه إذ لا يصير مسلما إلا بهما انتهى . فتذكر الشهادة عند المسلم المحتضر (من غير الحاح)؛ لأن الحال صعب عليه فإذا قالها مرة ولم يتكلم بعدها حصل المراد (ولا يؤمر بها) فلا يقال له «قل» (٤)؛

<sup>(</sup>۱) قوله: [توجيه المحتضر] أي: للقبلة، وهو من حضرته ملائكة الموت على الحقيقة، أو من حضره الموت وحل به، وعلاماته استرخاء قدميه، واعوجاج منخره، وانخساف صدغيه. ط. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [لمعالجته] أي: من تغميضه وشد لحييه، وأمتع من تقوس أعضائه. ط. ١٢

قوله: [الشهادة عنده... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: الشهادة تشمل الشهادتين لأنها اسم جنس ألا ترى إلى الإمام النسفي صاحب الكنز عبر في أصله الوافي بما عبر فيه ثم فسره في شرحه الكافي بالشهادتين وكذلك في البحر الرائق والمضمرات وجامع الرموز ومجمع الأنهر ولملا مسكين كما سمعت ومن الدليل عليه إن نقل في البداية نظم القدوري وقد ثنى فعلم إن المفرد فيه كالمثنى. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٩/٨٨، "جد الممتار"، ٢/٤٥٥)

<sup>(</sup>٤) قوله: [فلا يقال له «قل»] لأنه يرى ما لا يرى الحاضرون، كالعونة للشياطين المأمورين لسلب نور الإيمان، وورد في الخبر بالتشكل في صورة أبيه وأمه يغوونه بأن يقولوا له: قل عيسى ابن الله ونحوه حفظنا الله من هذه الفتنة فيحتمل كلامه (لا) جوابا لهم لا للملقن. ط ١٢

#### ﴿ وتلقينه في القبر مشروع وقيل لا يلقن وقيل لا يؤمر به ولا ينهي عنه. ـ

لأنه يكون في شدة فربما يقول «لا» جواباً لغير الآمر فيظن به خلاف الخير وقالوا إنه إذا ظهر منه ما يوجب الكفر لا يحكم بكفره حملا على أنه زال عقله واختار بعضهم زوال عقله عند موته لهذا الخوف ومما ينبغي أن يقال له على جهة الاستتابة أستغفر الله العظيم الذي لا إله إلا هو الحي القيوم وأتوب إليه سبحانه لا إله إلا هو الحي القيوم؛ لأنه قد يستضر بذكر ما يشعر أنه محتضر وأما الكافر فيؤمر بهما لما روى البخاري عن أنس رضي الله عنه قال كان غلام يهودي يخدم النبي صلى الله عليه وسلم يعوده فقعد عند رأسه فقال: «أسلم» فنظر إلى أبيه فقال له أطع أبا القاسم فأسلم فخرج النبي صلى الله عليه وسلم وهو يقول: «الحمد لله الذي أنقذه من النار» (وتلقينه) بعد ما وضع (في القبر مشروع) لحقيقة قوله صلى الله عليه وسلم: لقنوا موتاكم شهادة أن لا إله إلا الله أخرجه الجماعة إلا البخاري ونسب إلى أهل السنة والجماعة (وقيل لا يؤمر به ولا ينهى عنه) وكيفيته أن يقال: «يا فلان ابن فلان أذكر دينك الذي كنت ونسب إلى المعتزلة (وقيل لا يؤمر به ولا ينهى عنه) وكيفيته أن يقال: «يا فلان ابن فلان أذكر دينك الذي كنت عليه في دار الدنيا بشهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله» ولاشك أن اللفظ لا يجوز إخراجه عن حقيقته إلا بدليل فيجب تعيينه بقوله: «موتاكم» حقيقة ونفي صاحب الكافي فائدته مطلقا ممنوع نعم الفائدة الأصلية أي دمن قرب من الموت مبناه على أن الميت لا يسمع عندهم وأورد عليهم قوله صلى الله عليه وسلم في أهل أي: من قرب من الموت مبناه على أن الميت لا يسمع عندهم وأورد عليهم قوله صلى الله عليه وسلم في أهل القليب (\*\*): «ما أنتم بأسمع منهم» وأحابوا تارة بأنه مردود من عائشة رضي نعالهم (\*\*) إذا انصر فوا وتمامه بفتح القدير.

<sup>(</sup>۱) قوله: [لا يلقن] سئل القاضي محمد الكرماني عنه؟ فقال: ما رآه المسلمون حسنا فهو عند الله حسن، كذا في القهستاني وكيف لا يفعل مع أنه لا ضرر فيه بل فيه نفع للميت لأنه يستأنس بالذكر على ما ورد في بعض الآثار. ففي صحيح مسلم عن عمرو بن العاص قال: إذا دفنتموني أقيموا عند قبري قدر ما ينحر جزور ويقسم لحمها حتى استأنس بكم وانظر ماذا أراجع رسل ربي. وعن عثمان قال: كان النبي صلى الله تعالى عليه وسلم إذا فرغ من دفن الميت وقف عليه وقال: استغفروا الله لأخيكم واسألوا الله له التثبيت فإنه الآن يسأل، رواه أبو داود في الجنائز: باب الاستغفار عند القبر، ٣/٣٨. ط. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [الفائدة الأصلية منتفية] وهي: تحصيل الإيمان في هذا الوقت. ط. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [في أهل القليب] قليب بدر: وهو حفرة رميت فيها جيف كفار قريش، فخاطبهم النبي صلى الله تعالى عليه وسلم بقوله: إنا وجدنا ما وعدنا ربنا حقا فهل وجدتم ما وعد ربكم حقا. فقال عمر ما معناه إنك تخاطب أجساماً أجيفت فأجابه بما ذكر. ط. ١٢

<sup>(</sup>٤) قوله: [أن الميت يسمع قرع نعالهم] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: الموت في الحقيقة صفة للبدن وليس

ويستحب الأقرباء المحتضر وجيرانه الدخول عليه ويتلون عنده سورة يس واستحسن سورة الرعد واختلفوا في إخراج الحائض والنفساء من عنده فإذا مات شد لحياه وغمض عيناه ويقول مغمضه «بسم الله وعلى ملة رسول الله، اللهم يسرعليه أمره وسهل عليه ما بعده وأسعده بلقائك واجعل ما خرج اليه خيرا مما خرج عنه» ويوضع على بطنه حديدة لئلا ينتفخ وتوضع يداه بجنبيه.....

قلت: يمكن الجمع فيلقن عند الاحتضار لصريح قوله فإنه ليس مسلم يقولها عند الموت إلا أنجته من النار وعملا بحقيقة موتاكم لتثبيته للسؤال في القبر لما روى سعيد بن منصور وسمرة ابن حبيب وحكيم بن عمير قالوا: إذا سوى على الميت قبره وانصرف الناس كانوا يستحبون أن يقال للميت عند قبره يا فلان قل لا إله إلا الله ثلاث مرات يا فلان قل ربي الله وديني الإسلام و نبيي محمد صلى الله عليه وسلم اللهم إني أتوسل إليك بحبيبك المصطفى أن ترحم فاقتى بالموت على الإسلام والإيمان وأن تشفع فينا نبيك عليه أفضل الصلاة والسلام (**ويستحب لأقرباء** المحتضر) وأصدقائه (وجيرانه الدخول عليه) للقيام بحقه وتذكيره وتجريعه وسقيه الماء؛ لأن العطش يغلب لشدة النزع حينئذ ولذلك يأتي الشيطان كما ورد بماء زلال ويقول: قل: لا إله غيري حتى أسقيك نعوذ بالله منه ويذكرون فضل الله وسعة كرمه ويحسنون ظنه بالله تعالى لخبر مسلم: «لا يموتن أحدكم إلا وهو يحسن الظن بالله أنه يرحمه و يعفو عنه» وخبر الصحيحين: «قال الله تعالى: أنا عند ظن عبدي بي» (**ويتلون عنده سورة يس**) للأمر به وفي خبر: «ما من مريض يقرأ عنده سورة يس إلا مات ريانا وأدخل قبره ريانا» (واستحسن) بعض المتأخرين قراءة (سورة الرعد) لقول جابر رضى الله عنه فإنها تهون عليه خروج روحه (واختلفوا في إخراج الحائض والنفساء) والجنب (من عنده) وجه الإخراج امتناع حضور الملائكة محلا به حائض أو نفساء كما ورد ويحضر عنده طيب (فإذا **مات شد لحیاه <sup>(۱)</sup>) بعصابة عریضة تعمهما و تربط فوق رأسه تحسینا و حفظاً لفمه <sup>(۱)</sup> (وغمض عیناه) للأمر بـه في** السنة (ويقول مغمضه: بسم الله وعلى ملة رسول الله) صلى الله عليه وسلم (اللهم يسر عليه أمره وسهل عليه ما بعده وأسعده بلقائك واجعل ما خرج إليه خيرا مما خرج عنه) قاله الكمال ثم يسجى بثوب (ويوضع على بطنه حديدة لئلا ينتفخ) وهو مروي عن الشعبي، والحديد يدفع النفخ لسر فيه وإن لم يوجد فيوضع على بطنه شيء ثقيل وروى البيهقي أن أنسا أمر بوضع حديد على بطن مولى له مات (وتوضع يداه بجنبيه) إشارة لتسليمه الأمر لربه

بوصف للروح، وقال في مقام آخر: قد تكون نسبة الإدراكات إلى البـدن بوجـه الآليـة مجـازا، كمـا قـال الله تعـالى عزوجـل وتعيها أذن واعية آية. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٨٤٩/٩)

<sup>(</sup>١) **قوله: [شد لحياه]** وهو منبت اللحية بالكسر من الأسنان، وغيره أو العظم الذي عليه الأسنان. ط. ١٢

٢) قوله: [حفظاً لفمه] من الهوام ومن دخول الماء عند غسله. إمداد. ١٢

ولا يجوز وضعهما على صدره وتكره قراءة القرآن عنده حتى يغسل ولا بأس بإعلام الناس بموته، ويعجل بتجهيزه فيوضع كما مات على سرير مجمر وترا ويوضع كيف اتفق على الأصح ويستر عورته

(ولا يجوز وضعهما على صدره)؛ لأنه صنيع أهل الكتاب وتلين مفاصله وأصابعه بأن يرد ساعده لعضده وساقه لفخذه وفخذه لبطنه ويردها ملينة ليسهل غسله وإدراجه في الكفن. (وتكره قراءة القرآن عنده حتى يغسل) تنزيها للقرآن عن نجاسة الحدث بالموت أو الخبث (() فإنه يزول عن المسلم فالغسل تكريما له بخلاف الكافر (ولا بأس باعلام الناس بموته) بل يستحب لتكثير المصلين عليه لما روى الشيخان أنه صلى الله عليه وسلم نعى لأصحابه النجاشي () في اليوم الذي مات فيه وأنه نعى جعفر بن أبي طالب وزيد بن حارثة وعبد الله بن رواحة. وقال في النهاية إن كان عالما أو زاهدا أو ممن يتبرك به فقد استحسن بعض المتأخرين النداء في الأسواق لجنازته وهو الأصح اه. وكثير من المشايخ لم يرو بأسا بأن يؤذن بالجنازة ليؤدي أقاربه وأصدقاؤه حقه لكن لا على جهة التفخيم والإفراط في المدح (و) إذا تيقن موته (يعجل بتجهيزه) إكراما له لما في الحديث: «وعجلوا به فإنه لا ينبغي لجيفة مسلم أن تحبس بين ظهراني أهله» والصارف عن وجوب التعجيل الاحتياط قال بعض الأطباء فيتعين كثيرين ممن يموت بالسكتة ظاهرا يدفنون أحياء؛ لأنه يعسر إدراك الموت الحقيقي بها إلا على أفضل الأطباء فيتعين الليل من ليلة الأربعاء (فيوضع كما مات) الكاف للمفاحأة إذا تيقن موته (على سرير مجمر) أي: مبخر إخفاء الكيل من ليلة الأربعاء (فيوضع كما مات) الكاف للمفاحأة إذا تيقن موته (على سرير مجمر) أي: مبخر إخفاء لكريه الرائحة وتعظيما للميت ويكون (وترا) ثلاثا أو خمسا ولا يزاد عليه قاله الزيلعي وفي الكافي والنهاية أو سبعا السرير ويوضع) الميت (كيف اتفق على الأصح) قاله شمس الأئمة السرخسي وقيل عرضا وقيل إلى القبلة (ويستر عورته) ما بين سرته إلى ركبته قاله الزيلعي والنهاية هو الصحيح وفي السحيح وفي

<sup>(</sup>۱) قوله: [أو الخبث] هذا ينافي ما في الشرح من أنه على القول بأن نجاسة الميت نجاسة حدث ينبغي أن تجوز القراءة كما لو قرأها المحدث وفي السيد ما يفيد أن في الكراهة على هذا القول خلافاً ورجّح في النهاية الكراهة. والحاصل أنهم اختلفوا في نجاسة الميت فقيل: نجاسة خبث. وقيل: حدث ويشهد للثاني ما رويناه من تقبيله صلى الله تعالى عليه وسلم عثمان بن مظعون وهو ميت قبل الغسل، إذ لو كان نجسا لما وضع فاه الشريف على حسده. ولا ينافي ذلك ما ذكروه من أنه لو حمله إنسان قبل الغسل فصلى به لا تصح صلاته، وكذا كراهة القراءة عنده قبل الغسل لجواز أن يكون ذلك لعدم خلوه عن نجاسة غالبا والغالب كالمحقق وروى البخاري تعليقا عن ابن عباس: المسلم لا ينجس حيا ولا ميتا ووصله الحاكم في المستدرك عن ابن عباس أيضا قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم لا تنجسوا موتاكم فإن المؤمن لا ينجس حيا ولا ميتا. ط. وقد مر عن الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن تحقيقه. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [النجاشي] اسم لكل من ملك الحبشة، وهو الذي آوى أصحاب سيدنا محمد صلى الله تعالى عليه وسلم، واسمه أصحمة ابن بحري، وقيل: مكحول بن صصه ويسميه المتأخرون الأبحري، تاريخ الخميس، ٢٨٩/١. ١٢

الهداية يكتفي بستر العورة الغليظة هو الصحيح تيسيرا وهو ظاهر الرواية ولبطلان الشهوة (ثم) بعد ستر العورة بإدخال الساتر من تحت الثياب (جرد عن ثيابه) إن لم يكن خنثي وتغسل عورته بخرقة ملفوفة تحت الساتر أو من فوقه إن لم توجد خرقة (و) بعده (وضّع) يبدأ بوجهه ويمسح رأسه (في الصحيح) إلا أن يكون صغيرا لا يعقل الصلاة فلا يوضاً (بلا مضمضة واستنشاق) للتعسر ويمسح فمه وأنفه بخرقة عليه عمل الناس (إلا أن يكون جنبا) أوحائضا أو نفساء فيكلف غسل فمه وأنفه تتميما لطهارته (و) بعد الوضوء (صب عليه ماء مغلي) قد مزج (بسدر أو حوض) أشنان غير مطحون مبالغة في التنظيف وقد أمر النبي صلى الله عليه وسلم أن تغسل بنتـه والمحـرم الـذي وقصته دابته بماء وسدر (وإلا) أي: وإن لم يوجد (ف) الغسل بـ (القراح وهو الماء الخالص) كـاف ويـسخن إن تيسر؛ لأنه أبلغ في التنظيف (ويغسل رأسه (١)) أي: شعر رأسه (و) شعر (لحيته بالخطمي) نبت بالعراق طيب الرائحة يعمل عمل الصابون في التنظيف وإن لم يكن فالصابون وإن لم يكن به شعر لا يتكلف لهذا (ثم) بعد تنظيف الشعر والبشرة (يضجع) الميت (على يساره فيغسل) شقه الأيمن ابتداء؛ لأن البداءة بالميامن سنة (حتى يصل الماء إلى ما) أي: الجنب الذي (يلى التخت) بالخاء المعجمة (منه) أي: الميت (ثم) يضجع (على يمينه) فيغسل (كذلك) حتى يصل الماء إلى سائر حسده (ثم أجلس) الميت (مسندا إليه) لئلا يسقط (ومسح بطنه) مسحا رفيقا ليخرج فضلاته (وما خرج منه غسله) فقط تنظيفا (ولم يعد غسله) ولا وضوءه؛ لأنه ليس بناقض في حقه (ثم ينشف بثوب) كيلا تبتل أكفانه والنية في تغسيله لإسقاط الفرض عنا حتى أنه إذا وجد غريقا يحرك في الماء بنية غسله لهذا لا لصحة الصلاة عليه وإذا يمم لفقد الماء ثم وجد بعد الصلاة عليه بالتيمم غسل وصلى عليه ثانيا والمنتفخ الذي تعذر مسه يصب عليه الماء ويغسله أقرب الناس إليه وإلا فأهل الأمانة والورع ويستر ما لا ينبغي

<sup>(</sup>۱) قوله: [ويغسل رأسه] فائدة: الأصل في مشروعية الغسل تغسيل الملائكة آدم عليه السلام. أخرج الحاكم وصححه، قال صلى الله تعالى عليه وسلم كان آدم رجلا أشقر طوالا كأنه نخلة سحوق، فلما حضره الموت نزلت الملائكة بحنوطه وكفنه من الجنة، فلما مات عليه الصلاة والسلام غسلوه بالماء والسدر ثلاثا وجعلوا في الثالثة كافورا، وكفنوه في وتر من الثياب، وحفروا له لحدا، وصلوا عليه وقالوا يا بنى آدم هذه سنتكم من بعده فكلكم فافعلو، أخرجه عبد الرزاق في مصنفه، ٣ / ٢٤٨٧. ١٢

و يجعل الحنوط على لحيته ورأسه والكافور على مساجده وليس في الغسل استعمال القطن في الروايات الظاهرة ولا يقص ظفره وشعره ولا يسرح شعره ولحيته والمرأة تغسل زوجها بخلافه كأم الولد لا تغسل سيدها ولو ماتت امرأة مع الرجال يمموها كعكسه بخرقة وإن وجد ذو رحم محرم يمم......

إظهاره (۱) ويكره أن يكون جنبا أو بها حيض ويندب الغسل من تغسيله وتقدم (و) بعد تنشيفه يلبس القميص ثم تبسط الأكفان و (يجعل الحنوط (۲)) هو عطر مركب من أشياء طيبة ولا بأس بسائر أنواعه غير الزعفران والورس للرجال (على رأسه ولحيته) روي ذلك عن علي وأنس وابن عمر رضي الله تعالى عنهم (و) يجعل (الكافور على مساجده) سواء فيه المحرم وغيره فيطيب ويغطى رأسه ليطرد الدود عنها وهي الجبهة وأنفه ويداه وركبتاه وقدماه روي ذلك عن ابن مسعود رضي الله عنه فتخص بزيادة إكرام (۲). (وليس في الغسل استعمال القطن في الروايات الظاهرة) وقال الزيلعي: لا بأس بأن يجعل القطن على وجهه وأن يحشى به مخارقه كالدبر والقبل والأذنين والأنف والفم انتهى. وفي الظهيرية واستقبح عامة المشايخ جعله في دبره أو قبله. (ولا يقص ظفره) أي: الميت (و) لا (شعره ولا يسرح شعره) أي: شعر رأسه (ولحيته)؛ لأنه للزينة وقد استغنى عنها (والمرأة تغسل زوجها) ولو معتدة من رجعي أو ظهار منها في الأظهر أو إيلاء لحل مسه والنظر إليه ببقاء العدة فلو ولدت عقب موته أو انقضت عنها من رجعي أو كانت مبانة أو حرمت بردة أو رضاع أو صهرية لا تغسله (بخلافه) أي: الرجل فإنه لا يغسل زوجته لانقطاع النكاح وإذا لم توجد امرأة لتغسيلها يبممها وليس عليه غض بصره عن ذراعيها بخلاف الأجنبي وهو ركأم الولد) والمدبرة والقنة (لا تغسل سيدها) وتيممه بخرقة. (ولو ماتت امرأة مع الرجال) المحارم وغيرهم (يمموها كعكسه) وهو موت رجل بين النساء وكن محارمه يُهمّنَهُ (بخرقة) تلف على يد الميمم الأجنبي حتى لا يمس الجسد ويغض بصره عن ذراعي المرأة ولو عجوزا (وإن وجد ذو رحم محرم يمم) الميت ذكرا كان أو أنثي يمس الجسد ويغض بصره عن ذراعي المرأة ولو عجوزا (وإن وجد ذو رحم محرم يمم) الميت ذكرا كان أو أنثي

<sup>(</sup>۱) قوله: [لا ينبغي إظهاره] قال العلماء: إذا رأى الغاسل من البيت ما يعجبه كاستنارة وجهه وطيب ريحه وسرعة انقلابه على المغتسل استحب أن يتحدث به، وإن رأى ما يكره كنتنه وسواد وجهه وبدنه، أو انقلاب صورته حرم أن يتحدث به، كذا في ابن في شرح المشكاة، قيل: إلا أن يكون مبتدعا يظهر البدعة أو مجاهرا بالفسق والظلم، فيذكر ذلك زجرا لأمثاله، كذا في ابن أمير حاج. وعن ابن عمر رضي الله تعالى عنه قال قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم اذكروا محاسن موتاكم، وكفوا عن مساويهم، أخرجه أبو داود في الأدب، باب في النهي عن سبّ الموتى، ٢١٠/٤، ط. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [ويجعل الحنوط... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: فإن هذا الطيب لضيافة الملائكة عليهم الصلاة والسلام. ١٢ ("جد الممتار"، ٥٥٦/٢)

٣) قوله: [بزيادة إكرام] لأن التطيب سنة والمساجد أولى بالكرامة. هداية، وصيانة لها عن سرعة الفساد. ط. ١٢

إلى بلا خرقة وكذا الخنثى المشكل يُبمَّم في ظاهر الرواية ويجوز للرجل والمرأة تغسيل صبي وصبية لم يشتهيا ولا بأس بتقبيل الميت، وعلى الرجل تجهيز امرأته ولو معسرا في الأصح ومن لا مال له فكفنه على من تلزمه نفقته وإن لم يوجد من تجب عليه نفقته ففي بيت المال فإن لم يعط عجزا أو ظلما فعلى الناس ويسأل له التجهيز من لا يقدر عليه غيره......

(بلا خوقة) لجواز مس أعضاء التيمم للمحرم بلا شهوة كالنظر إليها منها له (وكذا الخنثى المشكل بيمم في ظاهر الرواية) وقيل يجعل في قميص لا يمنع وصول الماء إليه (ويجوز للرجل والمرأة تغسيل صبي وصبية لم يشتهيا (۱)؛ لأنه ليس لأعضائهما حكم العورة وعن أبي يوسف أنه قال أكره أن يغسلهما الأجنبي والمحبوب كالفحل (ولا بأس بتقبيل الميت) للمحبة والتبرك توديعا خالصة عن محظور (وعلى الرجل تجهيز امراته) أي: تكفينها ودفنها عند أبي يوسف لو كانت معسرة وهذا التخصيص مختار صاحب المغني والمحيط والظهيرية اهـ. ويلزمه أبو يوسف بالتجهيز مطلقا أي: (ولو) كان الزوج (معسرا) وهي موسرة (في الأصح) وعليه الفتوى وقال محمد ليس عليه تكفينها لانقطاع الزوجية من كل وجه (ومن) مات (ولا مال له فكفنه على من تلزمه نفقته) من أقاربه وإذا تعدد من وجبت عليه النفقة فالكفن على قدر ميراثهم كالنفقة ولو كان له مولى وحالة فعلى معتقه وقال محمد على خالته (وإن لم يوجد من تجب عليه نفقته ففي بيت المال) تكفينه وتجهيزه من أموال التركات التي لا وجهته (فعلى الناس) القادرين (و) يجب أن (يسأل له) أي: للميت (التجهيز من) علم به وهو (لا يقدر عليه) أي: التجهيز (غيره) من القادرين بخلاف الحي إذا عري لا يجب السؤال له بل يسأل لنفسه ثوبا لقدرته عليه وإذا فضل عنه شيء صرف لمالكه (۱) وإن لم يعرف كفن به آخر (۱) وإلا تصدق به ولا يجب على من له ثوب فقط تكفين عنه شيء صرف لمالكه (۱) وإن لم يعرف كفن به آخر (۱) وإلا تصدق به ولا يجب على من له ثوب فقط تكفين عنه شيء صرف لمالكه (١) وأن لم يعرف كفن به آخر (۱) وإلا تصدق به ولا يجب على من له ثوب فقط تكفين

<sup>(</sup>۱) قوله: [يجوز للرجل والمرأة تغسيل صبي... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: قد نصوا أن بنت تسع مشتهاة اتفاقا، وأن الصحيح أن لا عبرة بالسن فربما تصير مشتهاة قبل تسع إذا كانت علبة ضخمة، هذا في الجارية والغلام يبلغ حد الشهوة وهو ابن عشر سنين. ۱۲ ("جد الممتار"، ۹/۲)

<sup>(</sup>٢) قوله: [صرف لمالكه] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: وبه يعلم حكم ما جمع لعمارة مسجد مثلاً وفضل شيء. ١٢ ("جد الممتار"، ٥٦١/٢)

<sup>(</sup>٣) قوله: [وإن لم يعرف كفن به آخر... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: في الترتيب نقلا عن الخانية والهندية، إن عرف صاحب الفضل رده عليه، وإن لم يعرف كفن به محتاجا آخر، وإن لم يقدر على صرفه إلى الكفن، يتصدق به على الفقراء، قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: فهذا نص في الترتيب. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٦/٢٥)

أو كفن الرجل سنة قميص وإزار ولفافة مما يلبسه في حياته وكفاية إزار ولفافة وفضل البياض من القطن وكل من الإزار واللفافة من القرن إلى القدم ولا يجعل لقميصه كم ولا دخريص ولا جيب ولا تكف أطرافه وتكره العمامة في الأصح ولف من يساره ثم يمينه وعقد إن خيف انتشاره وتزاد المرأة في السنة خمارا لوجهها وخرقة لربط ثديبها وفي الكفاية خماراً ويجعل شعرها ضفيرتين....

ميت ليس عنده غيره وإذا أكل الميت سبع فالكفن لمن تبرع به لا لوارث الميت وإذا وجد أكثر البدن أو نصفه مع الرأس غسل وصلى عليه وإلا لا . والتكفين فرض وأما عدد أثوابه فهي على ثلاثة أقسام سنة وكفاية وضرورة الأول (و) هو (كفن الرجل سنة) ثلاثة أثواب (قميص) من أصل العنق إلى القدمين بلا دخريص<sup>(١)</sup> وكمين (وإزار) من القرن إلى القدم (و) الثالث (لفافة) تزيد على ما فوق القرن والقدم ليلف فيها الميت وتربط من أعلاه وأسفله ويؤخذ الكفن (مما كان يلبسه) الرجل (في حياته) يوم الجمعة والعيدين ويحسن للحديث: «حسنوا أكفان الموتى فإنهم يتزاورون فيما بينهم ويتفاخرون بحسن أكفانهم» ولا يغالي فيه لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا تغالوا في الكفن فإنه يسلب سريعا» وكفن صلى الله عليه وسلم في ثلاثة أثواب بيض سحولية بفتح السين وبالضم قرية باليمن (و) الثاني كفن (كفاية) للرجل (إزار ولفافة) في الأصح مع قلة المال وكثرة الورثة هو أولى وعلى القلب كفن السنة أولى (وفضل البياض من القطن) لما روينا والخلق الغسيل والجديد فيه سواء (وكل من الإزار واللفافة) للميت يكون (من القرن) يعنى شعر الرأس (إلى القدم) مع الزيادة للربط. (ولا يجعل لقميصه كم)؛ لأنه لحاجة الحي (ولا دخريص)؛ لأنه لا يفعل إلا للحي ليتسع الأسفل للمشى فيه (ولا جيب) وهو الشق النازل على الصدر؛ لأنه لحاحة الحي ولو كفن في قميص حي قطع جيبه ولبنته وكميه (ولا تكف أطرافه) لعدم الحاجة إليه (وتكره العمامة في الأصح)؛ لأنها لم تكن في كفن النبي صلى الله عليه وسلم واستحسنها بعضهم لما روي أن ابن عمر رضي الله عنهما كان يعممه ويجعل العذبة على وجهه (و) تبسط اللفافة ثم الإزار فوقها ثم يوضع الميت مقمصا ثم يعطف عليه الإزار و (لف) الإزار (من) جهة (يساره ثم) من جهة (يمينه) ليكون اليمين أعلى ثم فعل باللفافة كذلك اعتبارا بحالة الحياة (وعقد) الكفن (إن خيف انتشاره) صيانة للميت عن الكشف (وتزاد المرأة) على ما ذكرناه للرجل (في) كفنها على جهة (السنة خمارا لوجهها) ورأسها (وخرقة) عرضها ما بين الثدي إلى السرة وقيل إلى الركبة كيلا ينتشر الكفن بالفخذ وقت المشي بها (لربط ثدييها) فسنة كفنها درع وإزار وخمار وخرقة ولفافة (و) تزاد المرأة (في) كفن (الكفاية) على كفن الرجل (خمارا) فيكون ثلاثة خمار ولفافة وإزار (ويجعل شعرها ضفيرتين)

<sup>(</sup>١) قوله: [دخريص] الشق في أسفل الثوب ليساعد لابسه على المشي. ١٢

أعلى صدرها فوق القميص ثم الخمار فوقه تحت اللفافة ثم الخرقة فوقها وتجمر الأكفان وترا قبل أن يدرج فيها وكفن الضرورة ما يوجد.

وتوضعان (على صدرها فوق القميص ثم) يوضع (الخمار) على رأسها ووجهها (فوقه) أي: القميص فيكون (تحت اللفافة ثم) تربط (الخرقة فوقها) لئلا تنتشر الأكفان وتعطف من اليسار ثم من اليمين (وتجمر الأكفان) للرجل والمرأة جميعا تجميرا (وترا قبل أن يدرج) الميت (فيها) لقوله صلى الله عليه وسلم: «إذا أجمرتم الميت فأجمروا وترا» ولا يزاد على خمس ولا تتبع الجنازة بصوت ولا نار ويكره تجمير القبر (وكفن الضرورة) للمرأة والرجل يكتفي فيه بكل (ما يوجد (۱)) روي عن النبي صلى الله عليه وسلم: «من غسل ميتا فكتم عليه غفر الله له أربعين كبيرة ومن كفنه كساه الله من السندس والإستبرق ومن حفر له قبرا حتى يجنه فكأنما أسكنه مسكنا حتى يبعث» وورد: «يا علي غسل الموتى فإنه من غسل ميتا غفر له سبعون مغفرة لو قسمت مغفرة منها على جميع الخلائق لوسعتهم» قلت: «ما يقول من يغسل ميتا» . قال: «يقول : غفرانك يا رحمن حتى يفرغ من الغسل».

<sup>(</sup>۱) قوله: [ما يوجد] لما روي: أن حمزة رضي الله تعالى عنه كفن في ثوب واحد، ومصعب بن عمير لم يوجد له شيء يكفن فيه إلا نمرة أي: كساء فيه خطوط بيض وسود كما في المغرب فكانت إذا وضعت على رأسه بدت رجلاه وإذا وضعت على رجليه خرج رأسه فأمر النبي صلى الله تعالى عليه وسلم أن يغطي رأسه ويجعل على رجليه شيء من الإذخر، وهذا دليل على أن ستر العورة وحدها لا يكفى خلافا للشافعي رحمه الله. ط. ١٢

#### فَصِلُ: فِي الصَّلافِ عَلَى الميت

الصلاة عليه فرض كفاية وأركانها التكبيرات والقيام وشرائطها ستة إسلام الميت وطهارته وتقدمه وحضوره أو حضور أكثر بدنه أو نصفه مع رأسه وكون المصلي عليها غير راكب بلا عذر وكون الميت على الأرض فإن كان على دابة أو على أيدي الناس لم تجز الصلاة على المختار إلا من عذر وسننها أربع: قيام الإمام بحذاء الميت ذكراً كان أو أنثى والثناء بعد التكبيرة الأولى والصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم بعد الثانية والدعاء للميت بعد.....

(فصل: الصلاة عليه) ككفنه ودفنه وتجهيزه (فرض كفاية) مع عدم الانفراد بالخطاب (۱) بها ولو امرأة (وأركانها التكبيرات والقيام) لكن التكبيرة الأولى شرط باعتبار الشروع بها، ركن باعتبار قيامها مقام ركعة كباقي التكبيرات كما في المحيط (وشرائطها) ستة، أولها (إسلام الميت)؛ لأنها شفاعة وليست لكافر (و) الشاني (طهارته) وطهارة مكانه؛ لأنه كالإمام (و) الثالث (تقدمه) أمام القوم (و) الرابع (حضوره أو حضور أكثر بدنه أو نصفه مع رأسه) والصلاة على النجاشي كانت بمشهده كرامة له ومعجزة للنبي صلى الله عليه وسلم (و) الحامس (كون المصلي عليها غير راكب) وغير قاعد (بلا عذر)؛ لأن القيام فيها ركن فلا يترك بلا عذر (و) السادس (كون الميت) موضوعا (على الأرض) لكونه كالإمام من وجه (فإن كان على دابة أو على أيدي الناس لم تجز الصلاة على المختار إلا) إن كان (من عذر (۱) كما في التبيين (وسننها أربع) الأولى (قيام الإمام بحذاء) صدر (الميت ذكرا كان) الميت (أو أنثي)؛ لأنه موضع القلب ونور الإيمان (و) الثانية (الثناء بعد التكبيرة الأولى) وهو سبحانك اللهم و بحمدك إلى آخره وجاز قراءة الفاتحة بقصد الثناء كذا نص عليه عندنا وفي البخاري عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه صلى على حنازة فقرأ بفاتحة الكتاب وقال: «لتعلموا أنه من السنة» وصححه الترمذي وقد قال أمتنا بأن مراعاة الخلاف مستحبة وهي فرض عند الشافعي رحمه الله تعالى فلا مانع من قصد القرآنية بها خروجا من الحلاف وحق الميت (و) الثائة (الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم بعد) التكبيرة (الثانية) اللهم صل على محمد وآل محمد إلى آخره (و) الرابعة من السنن (الدعاء للميت) ولنفسه وجماعة المسلمين (بعد) التكبيرة من السنية)

<sup>(</sup>١) قوله: [الانفراد بالخطاب] فلو انفرد واحد بأن لم يحضره إلا هو تعين عليه تكفينه ودفنه. ط. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [من عذر] كأن كان بالأرض وحل لا يتأتى وضع الميت عليها. تنبيه: قال في الدر: وبقى من الشروط بلوغ الإمام، وبقي منها أن يحاذي الإمام جزءاً من الميت وستر عورته فقط وإن كان الفرض في الكفن ستر جميع البدن، لأن هذا من حيث الصلاة عليه، وذاك من حيث تكريمه وأداء حقه. ط. ١٢

والثالثة ولا يتعين له شيء وإن دعا بالمأثور فهو أحسن وأبلغ ومنه ما حفظ عوف من دعاء النبي صلى الله عليه وسلم أللهم اغفر له وارحمه وعافه واعف عنه وأكرم نزله ووسع مدخله واغسله بالماء والثلج والبرد ونقه من الخطايا كما ينقى الثوب الأبيض من الدنس وأبدله دارا خيرا من داره وأهلا خيرا من أهله وزوجا خيرا من زوجه وأدخله الجنة وأعذه من عذاب القبر وعذاب النار ويسلم بعد الرابعة من غير دعاء في ظاهر الرواية ولا يرفع يديه في غير التكبيرة الأولى ولو كبر الإمام خمساً لم يتبع ولكن ينتظر سلامه في المختار ولا يستغفر لمجنون وصبى......

<sup>(</sup>١) قوله: [روايات أخر] أي: وفي أصل هذا الكتاب وهو إمداد الفتاح. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [ويسلم وجوبا... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: والظاهر أن يترك يديه بعد الرابعة ويسلم. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٩٤/٩)

<sup>(</sup>٣) قوله: [لأنه منسوخ] ولا متابعة في المنسوخ كقنوت الفجر لأن التكبير أربعا آخر فعله صلى الله تعالى عليه وسلم واستقر عليه إجماع الصحابة. ط. ١٢

ويقول اللهم اجعله لنا فرطاً واجعله لنا أجراً وذخراً واجعله لنا شافعاً مشفعاً.

(ويقول) في الدعاء (اللهم اجعله لنا فرطا) الفرط بفتحتين الذي يتقدم الإنسان من ولده أي: أجرا متقدما (واجعله لنا أجرا) أي: ثوابا (وذخرا) بضم الذال المعجمة وسكون الخاء المعجمة الذخيرة (واجعله لنا شافعا مشفعا) بفتح الفاء مقبول الشفاعة.

## ٠ (فَخُرُ الْإِنْ خُنِيَا فَحْ عُلَى مِّرَا قِيلَ الْفِيلَا فِي مَاكِ الْمُحَوِّ الصَّلَا فِي عَلَى الْجَنَامَعُ فَصِلُ: فِي بَيانِ الْأَحَقِ بِالصَّلَا فِي عَلَى الْجَنَامَةُ

السلطان أحق بصلاته ثم نائبه ثم القاضي ثم إمام الحي ثم الولي ولمن له حق التقدم أن يأذن لغيره فإن صلى غيره أعادها إن شاء ولا يعيد معه من صلى مع ......

(فصل) (السلطان أحق بصلاته) لواجب تعظيمه (ثم نائبه)؛ لأنه السنة (ثم القاضي) لولايته ثم صاحب الشرط ثم خليفة الوالي ثم خليفة القاضي (ثم إمام الحي ())؛ لأنه رضيه في حياته فهو أولى من الولي في الصحيح (ثم الولي) الذكر المكلف فلا حق للمرأة والصغير والمعتوه وهو قليل العقل ويقدم الأقرب فالأقرب كترتيبهم في النكاح ولكن يقدم الأب على الابن في قول الكل على الصحيح لفضله وقال شيخ مشايخي العلامة نور الدين على المقدسي رحمهم الله تعالى: لتقديم الأب وجه حسن وهو أن المقصود الدعاء للميت () ودعوته مستجابة روى أبو هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم: «ثلاث دعوات مستجابات دعوة المظلوم ودعوة المسافر ودعوة الوالد لولده» رواه الطيالسي والسيد أولى من قريب عبده على الصحيح والقريب مقدم على المعتق فإن لم يكن ولي فالزوج ثم الجيران (ولمن له حق التقدم أن يأذن لغيره)؛ لأن له إبطال حقه وإن تعدد فللثاني المنع والذي يقدمه الأكبر أولى من الذي يقدمه الأصغر (فإن صلى غيره) أي: غير من له حق التقدم بلا إذن ولم يقتد به (أعادها) هو (إن شاء) لعدم سقوط حقه وإن تأدى الفرض بها (ولا) يعيد (معه) أي: مع من له حق التقدم (من صلى مع

(اللَّعُونُ اللَّالِينَةِ العِلْمِيَّةِ (اللَّعُونُ الْإِسْلَامِيَّةِ)

797

قوله: [ثم إمام الحي... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: هل يقدم إمام الحي في جنازة المرأة خصوصا المخدرات التي لا يأتين المساجد البتة، وقد نهين الآن عنها شرعا؟ قضية التعليل أن لا أما تقديم إمام المسجد الجامع فالظاهر أنه ندبي بشرط كونه أفضل من الولي فالعلة فيه كون الميت رضيه إماما له في حياته، فإن لم يكن ممن يصلي الجمعة كالمرءة مثلا أو كان يصلي خلف غيره، لم يقدم على إمام الحي ولا على الولي. ١٢ (٣جد الممتار"، ٢٠/٥-٥٠٥)

<sup>(</sup>٢) قوله: [أن المقصود الدعاء للميت] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: وبالله التوفيق لا مجال لإنكار أن صلاة الجنازة لم تشرع إلا للشفاعة والدعاء، وأنه المقص منها قطعاً، وجحوده مكابرة. ١٢ ("جد الممتار"، ٦٣/٢٥)

<sup>(</sup>٣) قوله: [لا يعيد معه... إلخ] لأن من قد صلى مع غير الأحق لو صلاها مع الأحق أيضاً للزم إعادة صلوة الجنازة وإعادتها منهي عنها إلا للأحق ما لو لم يكن يصلي قبل. ونقل الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن في رسالة «النهي الحاجز عن إعادة صلاة الجنائز» روايات ثم قال اتضح من هذه الروايات أنّ الصديق والفاروق وعبد الله بن سلام وغيرهم من كبار الصحابة كانوا لا يرون إعادتها. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣٠٧/٩، ملحصاً)

أغيره ومن له ولاية التقدم فيها أحق ممن أوصى له الميت بالصلاة عليه على المفتى به وإن دفن بلا صلاة صلى على قبره وإن لم يغسل ما لم يتفسخ واذا اجتمعت الجنائز فالإفراد بالصلاة لكل منها أولى ويقدم الأفضل فالأفضل وإن اجتمعن وصلى عليها مرة جعلها صفا طويلا مما يلي القبلة بحيث يكون صدر كل قدام الإمام وراعى الترتيب فيجعل الرجال مما يلى الإمام ثم الصبيان.....

غيره)؛ لأن التنفل بها غير مشروع (أكما لا يصلي أحد عليها بعده وإن صلى وحده (ومن له ولاية التقدم فيها أحق) بالصلاة عليها (ممن أوصى له الميت بالصلاة عليه)؛ لأن الوصية باطلة (على المفتى به) قاله الصدر الشهيد وفي نوادر ابن رستم الوصية حائزة (أ). (وإن دفن) وأهيل عليه التراب (بلا صلاة) لأمر اقتضى ذلك (صلى على قبره وإن لم يغسل) لسقوط شرط طهارته لحرمة نبشه وتعاد لو صلى عليه قبل الدفن بلا غسل لفساد الأولى بالقدرة على تغسيله قبل الدفن وقيل: تنقلب صحيحة لتحقق العَجز (أ)، ولو لم يهل التراب يخرج فيغسل ويصلى عليه (ما لم يتفسخ) والمعتبر فيه أكبر الرأي على الصحيح لاختلافه باختلاف الزمان والمكان والإنسان وإذا كان القوم سبعة يتفسخ) والمعتبر فيه أكبر الرأي على الصحيح لاختلافه باختلاف الزمان والمكان والإنسان وإذا كان القوم سبعة وخيرها آخرها؛ لأنه أدعى للإجابة بالتواضع. (وإذا اجتمعت المختائز فالإفراد بالصلاة لكل منها أولى) وهو ظاهر (ويقدم الأفضل فالأفضل) إن لم يكن سبق (وإذ اجتمعت المختائز (صفا طويلا مما يلي القبلة بحيث يكون ويقدم صفا عريضا ويقوم عند أفضلهم وإن شاء (جعلها) أي: الجنائز (صفا طويلا مما يلي القبلة بحيث يكون صدر كل) واحد منهم (قدام الإمام) محاذيا له وقال ابن أبي ليلي يجعل رأس كل واحد أسفل من رأس صاحبه هكذا درجات وقال أبو حنيفة وهو حسن؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم وصاحبيه دفنوا هكذا والوضع للصلاة كذلك قال وإن وضعوا رأس كل واحد بحذاء رأس الآخر فحسن وهذا كله عند التفاوت في الفضل فإن لم يكن ينبغي أن لا يعدل عن المحاذاة فلذا قال (وراعي الترتيب) في وضعهم (فيجعل الرجال مما يلي الإمام ثم الصبيان ينبغي أن لا يعدل عن المحاذاة فلذا قال (وراعي الترتيب) في وضعهم (فيجعل الرجال مما يلي الإمام ثم الصبيان

<sup>(</sup>۱) قوله: [لأن التنفل بها غير مشروع] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: ذهب المحقق في الفتح إلى أن الولي مستثنى من عدم شرعية التنفل وتردد في ذلك في البحر، ويميل كلامه إلى أنه غير متنفل في الإعادة. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٨/٨٥)

<sup>(</sup>٢) قوله: [الوصية جائزة] ويؤمر فلان بالصلاة عليه لأنها لقضاء حق الميت، فمن رضي إمامته كان أحق بها، وقد أوصى عمر أن يصلي عليه صهيب، وأوصت عائشة رضي الله تعالى عنها أن يصلي عليها أبو هريرة فلا يلتفت إلى ما في المنتقى من أن الوصية باطلة. فتح باب العناية، ٥/١ ٤٤٠ ٢١

<sup>(</sup>٣) قوله: [لتحقق العَجز] أي: الشرعي لا العقلي. ط. ١٢

أبعدهم ثم الخناثى ثم النساء ولو دفنوا بقبر واحد وضعوا على عكس هذا ولا يقتدي بالإمام من وجده بين تكبيرتين بل ينتظر تكبيرة الإمام فيدخل معه ويوافقه في دعائه ثم يقضي ما فاته قبل رفع الجنازة ولا ينتظر تكبير الإمام من حضر تحريمته ومن حضر بعد التكبيرة الرابعة قبل السلام فاتته الصلاة في الصحيح وتكره الصلاة عليه في مسجد الجماعة وهو فيه أو خارجه وبعض الناس في المسجد على المختار. ومن

بعدهم) أي: بعد الرجال (ثم الخناثي ثم النساء) ثم المراهقات ولو كان الكل رجالا روى الحسن عن أبي حنيفة يوضع أفضلهم وأسنهم مما يلي الإمام وهو قول أبي يوسف والحر مقدم على العبد وفي رواية الحسن إذا كان العبد أصلح قدم (ولو دفنوا بقبر واحد) لضرورة (وضعوا) فيه (على عكس هذا) الترتيب فيقدم الأفضل فالأفضل إلى القبلة والأكثرقرآنا وعلما كما فعل في شهداء أحد (ولا يقتدي بالإمام من) سبق ببعض التكبيرات و (وجده بين تكبيرتين) حين حضر (بل ينتظر تكبيرة الإمام فيدخل معه) إذا كبر عند أبي حنيفة ومحمد وقال أبو يوسف يكبر حين يحضر ويحسب له وعندهما يقضى الجميع ولا يحسب له تكبير إحرامه كالمسبوق بركعات (ويوافقه) أي: المسبوق إمامه (في دعائه) لو علمه بسماعه على ما قاله مشايخ بلخ أن السنة أن يسمع كل صف ما يليه (ثم يقضى) المسبوق (ما فاته) من التكبيرات (قبل رفع الجنازة) مع الدعاء إن أمن رفع الجنازة وإلا كبر قبل وضعها على الأكتاف متتابعاً اتقاء عن بطلانها بذهابها (**ولا ينتظر تكبير الإمام من حضر تحريمته**) فيكبر ويكون مدركا ويسلم مع الإمام (ومن حضر بعد التكبيرة الرابعة قبل السلام فاتته الصلاة) عندهما (في الصحيح)؛ لأنه لا وجه إلى أن يكبّر وحده(١)، كما في البزازية وغيرها وعن محمد أنه يكبر كما قال أبو يوسف ثم يكبر ثلاثًا بعد سلام الإمام قبل رفع الجنازة وعليه الفتوى كذا في الخلاصة وغيرها فقد اختلف التصحيح كما ترى (وتكره الصلاة عليه في مسجد الجماعة وهو) أي: الميت (فيه) كراهة تنزيه في رواية ورجحها المحقق ابن الهمام، وتحريم في أخرى، والعلة فيه إن كان خشية التلويث فهي تحريمية وإن كان شغل المسجد بما لم يبن له فتنزيهية والمروي قوله صلى الله عليه وسلم: «من صلى على جنازة في المسجد فلا شيء له» وفي رواية: «فلا أجر له» (أو) كان الميت (خارجه) أي: المسجد مع بعض القوم (و) كان (بعض الناس في المسجد) أو عكسه ولو مع الإمام (على المختار) كما في الفتاوي الصغري خلافا لما أورده النسفي من أن الإمام إذا كان خارج المسجد مع بعض القوم لا يكره بالاتفاق لما علمت من الكراهة على المختار. (تنبيه) تكره صلاة الجنائز في الشارع وأراضي الناس (ومن....

<sup>(</sup>١) قوله: [أن يكبّر وحده] لأنه لو كبر لكان آتيا بما هو بمنزلة ركعة وحده ولا يجوز ذلك. ط. ١٢

| فَصِلُ: في بَيَانِ الأَحَقّ بِالصِّلالِةِ عَلَى الجَنَانَةُ ۗ | •••• | مِّرَا قِيلَ الْفِيلَاجُ | الْفَيْمُ الْإِنْضَاكُمْ فَعُ | • 1 |
|---------------------------------------------------------------|------|--------------------------|-------------------------------|-----|
|                                                               |      |                          |                               |     |

استهل سمي وغسل وصلي عليه وإن لم يستهل غسل في المختار وأدرج في خرقة ودفن ولم يصل عليه كصبي سبي مع أحد أبويه إلا أن يسلم أحدهما أو هو أو لم يسب أحدهما معه وإن كان لكافر قريب مسلم.....

جُلِيْنِ: الْمُكِرِيْنَةِ الْعِلْمَيَّةِ (الدَّعُوَّةِ الْإِسْلَامِيَّةً)

<sup>(</sup>١) قوله: [في أحكام الدنيا] فلا يصلى عليه كما لا يصلى عليه، وليس تابعا لهما في العقبى، فلا يحكم بأن أطفالهم في النار البتة، بـل فيـه خلاف، قيل: هم خدم أهل الجنة، وقيل: إن كانوا قالوا «بلي» في عالم الذر عن اعتقاد ففي الجنة وإلا ففي النار. ط. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [أو يسلم هو أي الصبي... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: إنَّ أولاد أهل الذمة لا يجعلون تبعا للدار ما لم يسلموا مميزين أو يسلم أحد والديهم، وإن مات والداهم وصاروا بحيث لا قيم عليهم، وذلك لأنهم قد كانوا في حياة والديهم تبعا لهم بالكفر فلا يزول هذه التبعية ما لم يسلموا عاقلين. ١٢ ( "جد الممتار"، ٧٣/٢٥)

<sup>(</sup>٣) قوله: [وإن كان لكافر قريب مسلم] المراد من القريب ذو رحم محرم منه قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: اختصارهم في التمثيل على الرحم المحرم يشعر اختصاص الحكم به، لأن المحل محل بيان وقد كان غرض التمثيل إبان خال مثلاً. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٤/٢٥)

غسله كغسل خرقة نجسة وكفنه في خرقة وألقاه في حفرة أو دفعه إلى أهل ملته ولا يصلى على باغ وقاطع طريق قتل في حالة المحاربة وقاتل بالخنق غيلة ومكابر في المصر ليلا بالسلاح ومقتول عصبية وإن غسلوا وقاتل نفسه يغسل ويصلى عليه.....

(غسله) المسلم (كغسل خرقة نجسة (۱) لا يراعى فيه سنة التغسيل؟؛ لأنه سنة عامة في بني آدم ليكون حجة عليه لا تطهيرا له حتى لو وقع في ماء نجسه (وكفنه في خرقة) من غير مراعاة كفن السنة (وألقاه في حفرة) من غير وضع كالجيفة مراعاة لحق القرابة (أو دفعه) القريب (إلى أهل ملته) ويتبع جنازته من بعيد وفيه إشارة إلى أن المرتد لا يمكن منه أحد لغسله؛ لأنه لا ملة له فيلقى كجيفة كلب في حفرة وإلى أن الكافر لا يمكن من قريبه المسلم؛ لأنه فرض على المسلمين كفاية ولا يدخل قبره؛ لأن الكافر تنزل عليه اللعنة والمسلم محتاج إلى الرحمة خصوصا في هذه الساعة (ولا يصلى على باغ) اتفاقا وإن كان مسلما (و) لا على (قاطع طريق) إذا (قتل) كل منهم (في حالة المحاربة) ولا يغسل؛ لأن عليا رضي الله عنه لم يغسل البغاة (۱). وأما إذا قتلوا بعد ثبوت يد الإمام عليهم فإنهم يغسلون ويصلى عليهم (و) لا يصلى على (قاتل بالخنق غيلة) بالكسر الاغتيال يقال قتله غيلة وهو أن يخدعه فيذهب به إلى موضع فيقتله والمراد أعم كما لو حنقه في منزل لسعيه في الأرض بالفساد (و) لا على (مكابر (۱) في في المصر ليلا بالسلاح) إذا قتل في تلك الحالة (و) لا يصلى على (مقتول عصبية) إهانة لهم وزجرا لغيرهم (وإن غسلوا) كالبغاة على إحدى الروايتين لا يصلى عليهم وإن غسلوا (وقاتل نفسه (۱)) عمدا لا لشدة وجع (يغسل ويصلى عليه وكان القاضي ويصلى عليه وكان القاضي ويصلى عليه وكان القاضي

<sup>(</sup>١) قوله: [كغسل خرقة نجسة] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: لا أدري لماذا يغسل؟ فأقل ما فيه التلوث بالخبث والاشتغال بالعبث، فإنه إن غسل بسبعين بحرا لم يطهر. ١٢ ("جد الممتار"، ٧٣/٢)

قوله: [لم يغسل البغاة] تنبيه هام: لعله سبق فلم من المؤلف في المراقي والطحطاوي في شرحه، عند قوله: لم يغسل البغاة، والصحيح ما ورد في الإمداد والبحر الرائق، ١/٠٥٠، لم يصل على البغاة، وذكره الزيلعي في نصب الراية، ٣٢٣/٢ بهذا اللفظ والله أعلم بالصواب. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [مكابر] أي: الآخذ علانية بطريق الغلبة والقهر. حاشية ابن عابدين، وفي المصباح (كابرته)، (مكابرة) غالبته مغالبة وعاندته، كابر. ١٢

<sup>(</sup>٤) قوله: [وقاتل نفسه... إلخ] كذا قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: من ألقى نفسه في بحر أو نار لا يموت من فوره، والتوبة مقبولة ما لم يغرغر، فإن تاب وتحرك ليخرج ولم يقدر، فعلى أصول أهل السنة تقبل توبته، ويتوب الله على من تاب، نعم إن زعم التوبة ولا يخرج قادرا، فلا توبة حتى تقبل والله أعلم بالصواب. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٤/٢ه)

<sup>(</sup>٥) قوله: [ويصلى عليه] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: وإن لم يكن يصلي الصلاة المكتوبة أو كان يرتكب

#### لا على قاتل أحد أبويه عمدا.

الإمام على السغدي يقول: الأصح عندي أنه لا يصلى عليه وإن كان خطأ أو لوجع يصلى عليه اتفاقا وقاتل نفسه أعظم وزرا وإثما من قاتل غيره (ولا) يصلى (على قاتل أحد أبويه عمدا(١)) ظلما إهانة له.

الكبائر لكن يشترط الإسلام لقوله عليه السلام: «الصلاة واجبة على كل مسلم يموت براً كان أو فاجراً وإن هو عمل الكبائر»، وقال الإمام نقلاً عن «الدر المختار»: وهي فرض على كل مسلم مات....الخ. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٦٧٩-١٦٣ ملخصاً ومترجماً)

قوله: [ولا يصلى على قاتل أحد أبويه عمداً] ظلماً، إهانة له نقل العلامة العلائي إلحاقه بالبغاة في الدر معزيا إلى النهر، قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: الإلحاق في الحكم لا ينفي تعدد المسمّى والاسم فلا يمنع الخامسية وإن أريد الإلحاق بإدخاله فيهم فمثل هذا الإلحاق له عرض عريض لا يبقى أحد غير البغاة ولا يكفي استثناؤهم قطعا، بل يحتاج إلى البيان لعدم انفهامهم من البغاة (والأصوب عندي) أن يكون التعديد بحسب المقاصد، فيلحق الخناق بالمكابر والمكابر بالقاطع، وناظروا العصبية بأهل العصبية تبعا، فهؤلاء إثنان والثالث الباغي، والرابع قاتل أحد أبويه والأولى أن يجعلوا سبعة، ففيه الإيضاح ولم يرد بحصر الأربعة نص، حتى يتكلف كل هذه التكلفات. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٤/٢٥)

# اللُّحُ ﴾ وَهُمُ الْحِيْلِ فَيْلِاحُ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ وَمِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ وَكَافِيهَا اللَّهُ وَكَافِيهَا

#### فَصِلُ: فِي حَبِل الجَنَامُ وَكَ فَنَهَا

يسن لحَمْلها أربعة رجال وينبغي حملها أربعين خطوة يبدأ بمقدمها الأيمن على يمينه ويمينها ما كان جهة يسار الحامل ثم مؤخرها الأيمن عليه ثم مقدمها الأيسر على يساره ثم يختم بالأيسر عليه ويستحب الإسراع بها بلا خبب وهو ما يؤدي إلى اضطراب الميت والمشي خلفها أفضل من المشي أمامها كفضل صلاة الفرض على النفل..

(فصل) في حملها و دفنها (يسن لحملها) حمل (أربعة رجال) تكريما له و تخفيفا و تحاشيا عن تشبيهه بحمل الأمتعة ويكره حمله على ظهر دابة بلا عذر والصغير يحمله واحد على يديه ويتداوله الناس كذلك بأيديهم (وينبغي) لكل واحد (حملها أربعين خطوة يبدأ) الحامل (بمقدمها الأيمن (١)) فيضعه (على يمينه) أي: على عاتقه الأيمن (ويمينها) أي: الجنازة (ما كان جهة يسار الحامل)؛ لأن الميت يلقي على ظهره (ثم) يوضع (مؤخرها الأيمن عليه) أي: على عاتقه الأيمن (ثم) يضع (مقدمها الأيسر على يساره) أي: على عاتقه الأيسر (ثم يختم بـ) الجانب (الأيسر) بحملها (عليه) أي: على عاتقه الأيسر فيكون من كل جانب عشر خطوات لقوله صلى الله عليه وسلم: «من حمل الجنازة أربعين خطوة كفرت عنه أربعين كبيرة» ولقول أبي هريرة رضي الله عنه: «من حمل الجنازة بجوانبها الأربع فقد قضى الذي عليه (ويستحب الإسراع بها) لقوله صلى الله عليه وسلم: «أسرعوا بالجنازة» أي: ما دون الخبب كما في رواية ابن مسعود رضي الله عنه: «فإن تـك صـالحة فخـير تقـدمونها إليـه وإن تـك غـير ذلـك فـشر تضعونه عن رقابكم» وكذا يستحب الإسراع بتجهيزه كله<sup>(٢)</sup> (بلا خبب) بخاء معجمة وموحدتين مفتوحتين ضرب من العدو دون العنق والعنق خطو فسيح فيمشون به دون ما دون العنق (وهو ما يؤدي إلى اضطراب الميت) فيكره للاز دراء (٢) به و إتعاب المتبعين (والمشي خلفها أفضل من المشي أمامها كفضل صلاة الفرض على النفل) لقول على رضى الله تعالى عنه: «والذي بعث محمدا بالحق إن فضل الماشي خلفها على الماشي أمامها كفضل المكتوبة على التطوع». فقال أبو سعيد الحدري: «أبرأيك تقـول أم بـشيء سمعتـه مـن رسـول الله صـلي الله عليـه وسـلم ؟» فغضب وقال: «لا والله بل سمعته غير مرة ولا اثنتين ولا ثلاث حتى عــد سبعا». فـقال أبو سعيد: «إني رأيت أبا بكر

قوله: [يبدأ الحامل بمقدمها الأيمن] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: فائدة: يفيد أن رأس الميت يقدم حين المشي بالجنازة فليحفظ وقد رأيت التصريح به في الهندية من المضمرات. ١٢ ("جد الممتار"، ٧٥/٥)

قوله: [بتجهيزه كله] أي: من حين موته. ط. ١٢ (٢)

قوله: [فيكره للازدراء] أي: للاحتقار بالميت. ط. ١٢

و يكره رفع الصوت بالذكر والجلوس قبل وضعها ويحفر القبر نصف قامة أو إلى الصدر وإن زيد كان حسنا ويلحد و لا يشق الا في أرض رخوة ويدخل الميت من قبل القبلة ويقول واضعه بسم الله وعلى ملة رسول الله.....

وعمر يمشيان أمامها». فقال على رضى الله عنه: «يغفر الله لهما لقد سمعا ذلك من رسول الله صلى الله عليه وسلم كما سمعته وإنهما والله لخير هذه الأمة ولكنهما كرها أن يجتمع الناس ويتـضايقوا فأحبـا أن يـسهلا علـي النـاس». ولقول أبي أمامة: «إن رسول الله صلى الله عليه وسلم مشي خلف جنازة ابنه إبراهيم حافيا». ويكره أن يتقدم الكل عليها أو ينفرد واحد متقدما ولا بأس بالركوب خلفها من غير إضرار لغيره، وفي «السنن» قال رسول الله صلم، الله عليه وسلم: «الراكب يسير خلف الجنازة والماشي أمامها قريبا منها عن يمينها أو عن يسارها» (ويكره رفع **الصوت بالذكر**(١)) والقرآن وعليهم الصمت وقولهم كل حي سيموت ونحو ذلك خلف الجنازة بدعة ويكره اتباع النساء الجنائز وإن لم تنزجر نائحة فلا بأس بالمشى معها وينكره بقلبه ولا بأس بالبكاء بدمع في منزل الميت ويكره النوح والصياح وشق الجيوب ولا يقوم من مرت به جنازة ولم يرد المشي معها والأمر به منسوخ (و) يكره (الجلوس قبل وضعها) لقوله عليه السلام: «من تبع الجنازة فلا يجلس حتى توضع (ويحفر القبر نصف قامة أو إلى الصدر وإن زيد كان حسنا)؛ لأنه أبلغ في الحفظ<sup>(٢)</sup> (ويلحد<sup>(٣)</sup>) في أرض صلبة من جانب القبلة (ولا يشق) بحفيرة في وسط القبر يوضع فيها الميت (إلا في أرض رخوة) فلا بأس به فيها ولا باتخاذ التابوت ولو من حديد ويفرش فيه التراب لقوله صلى الله عليه وسلم: «اللحد لنا والشق لغيرنا» (ويدخل الميت) في القبر (من قبل القبلة) كما أدخل النبي صلى الله عليه وسلم إن أمكن فتوضع الجنازة على القبر من جهة القبلة ويحمله الآخذ مستقبلا حال الأخذ ويضعه في اللحد لشرف القبلة وهو أولى من السل<sup>(٤)</sup>،؛ لأنه يكون ابتداء بالرأس أو يكون بالرجلين (**ويقول** واضعه) في قبره كما أمر به النبي صلى الله عليه وسلم وكان يقوله إذا أدخل الميت القبر (بسم الله وعلى ملة رسول الله) قال شمس الأئمة السرحسي: أي: بسم الله وضعناك وعلى ملة رسول الله سلمناك وفي الظهيرية: إذا وضعوه

<sup>(</sup>١) قوله: [ويكره رفع الصوت بالذكر] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: لا بأس به كما حققه السيد عبد الغني النابلسي قدس سره القدسي في الحديقة الندية. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٥٨/٩)

<sup>(</sup>٢) قوله: [أبلغ في الحفظ] أي: حفظ الميت من السباع وحفظ الرائحة من الظهور. ط. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [ويلحد] أي: يحفر اللحد وهو حفيرة تجعل في جانب القبلة من القبر يوضع فيها الميت وينصب عليها اللبن. ط. ١٢

قوله: [السل] أن توضع الجنازة على يمين القبلة من مؤخر القبر بحيث يكون رأس الميت بإزاء موضع قدميه من القبر، فيسله الواقف إلى القبر من جهة رأسه. ط. ١٢

وكره الآجر والخشب و أن يسجى قبرها لا قبره ويهال التراب......

قالوا بسم الله وبالله وفي الله وعلى ملة رسول الله (**صلى الله عليه وسلم)** ولا يضر دخول وتر أو شفع في القبر بقدر الكفاية والسنة الوتر وأن يكونوا أقوياء أمناء صلحاء وذو الرحم المحرم أولى بإدخال المرأة ثم ذو الرحم غير المحرم ثم الصالح من مشايخ جيرانها ثم الشبان الصلحاء و لا يدخل أحد من النساء القبر و لا يخرجهن إلا الرجـال<sup>(١)</sup> ولـو كانوا أجانب؛ لأن مس الأجنبي لها بحائل عند الضرورة (٢) جائز في حياتها فكذا بعد موتها (ويوجه إلى القبلة على جنبه الأيمن (٢٠) بذلك أمر النبي صلى الله عليه وسلم وفي حديث أبي داود: «البيت الحرام قبلتكم أحياء وأمواتا» (وتحل العقدة) لأمر النبي صلى الله عليه وسلم لسمرة وقد مات له ابن: «أطلق عقد رأسه وعقد رجليه»؛ لأنه أمن من الانتشار (ويسوى اللبن) بكسر الباء الموحدة واحده لبنة بوزن كلمة الطوب النيء (عليه) أي: على اللحد اتقاء لوجهه عن التراب لما روي أنه عليه الصلاة والسلام جعل على قبره اللبن وروي طُن من قصب بضم الطاء المهملة الحزمة ولا منافاة لإمكان الجمع بوضع اللبن منصوبا ثم أكمل بالقصب وقال محمد في الجامع الصغير (و) يستحب (القصب) واللبن وقال في الأصل (٤): اللبن والقصب فدل المذكور في الجامع على أنه لا بأس بالجمع بينهما واختلف في القصب المنسوج ويكره إلقاء الحصير في القبر وهذا عند الوجدان وفي محل لا يوجد إلا الصخر فلا كراهة فيه فقولهم (وكره) وضع (الآجر) بالمد المحرق من اللبن (والخشب) محمول على وجود اللبن بلا كلفة وإلا فقد يكون الخشب والآجر موجودين ويقدم اللبن؛ لأن الكراهة لكونهما للإحكام والزينة ولذا قال بعض مشايخنا إنما يكره الآجر إذا أريد به الزينة أما إذا أريد به دفع أذى السباع أو شيء آخر لا يكره وما قيل إنه لمس النار فليس بصحيح (و) يستحب (أن يسجى) أي: يستر (قبوها) أي: المرأة سترا لها إلى أن يسوى عليها اللحد (لا) يسجى (قبره)؛ لأن عليا رضي الله عنه مر بقوم قد دفنوا ميتا وبسطوا على قبره ثوبا فجذبه وقال إنما يصنع هذا بالنساء إلا إذا كان لضرورة دفع حر أو مطر أو ثلج عن الداخلين في القبر فلا بأس به (ويهال التراب)

<sup>(</sup>١) قوله: [ولا يخرجهن إلا الرجال] أي: لا يخرجهن من الجنازة إلى القبر، وكذا من المغتسل إلى السرير إلا الرحال. ط. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [عند الضرورة] كالمداواة. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [يوجه إلى القبلة على جنبه الأيمن] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: وينبغي كونه على شقه الأيمن ويجعل خلفه كوسادة من التراب وينبغي أن تكون يداه منفصلتين من بدنه، لقوله عليه السلام إنّ الميت يتأذى مما يتأذى به الحي. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣٧١/٩، مترجماً وملخصاً)

<sup>(</sup>٤) قوله: [الأصل] أي: المبسوط للإمام محمد بن الحسن الشيباني رضي الله تعالى عنه. ١٢

سترا له ويستحب أن يحثى ثلاثا لما روي أنه صلى الله عليه وسلم: «صلى على جنازة ثم أتى القبر فحثى عليه التراب من قبل رأسه ثلاثا» (ويسنم القبر) ويكره أن يزيد فيه على التراب الذي خرج منه ويجعله مرتفعا عن الأرض قدر شبر أو أكثر بقليل ولا بأس برش الماء حفظا له (ولا يربع) ولا يجصص لنهي النبي صلى الله عليه وسلم (۱) عن تربيع القبور وتحصيصها (ويحرم البناء عليه للزينة) لما رويناه (ويكره) البناء عليه (لإحكام بعد الله فن)؛ لأنه للبقاء والقبر للفناء وأما قبل الدفن فليس بقبر وفي النوازل لا بأس بتطبينه وفي الغياثية : وعليه الفتوى . (ولا بأس) أيضا (بالكتابة) في حجر صين به القبر ووضع (عليه لئلا يلهب الأثر) فيحترم للعلم بصاحبه (ولا يمتهن) وعن أبي يوسف أنه كره أن يكتب عليه. وإذا خربت القبور فلا بأس بتطبينها؛ لأن رسول الله عليه وسلم أنه مر بقبر ابنه إبراهيم فرأى فيه حُحراً فسده وقال: «من عمل عملا فليتقنه» وعن أنس عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه عليهم الصلاة والسلام) قال الكمال لا يدفن صغير ولا كبير في البيت الذي مات فيه فإن ذلك خاص بالأنبياء عليهم الصلاة والسلام بل يدفن في مقابر المسلمين (ويكره الدفن في) الأماكن التي تسمى (الفساقي) وهي كبيت معقود بالبناء يسع جماعة قياما ونحوه لمخالفتها السنة (ولا بأس بدفن أكثر من واحد) في قبر واحد (للضرورة) قاله قاضيخان (ويحجز بين كل اثنين بالتواب) هكذا أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم في بعض الغزوات ولو بلي الميت وصار ترابا جاز دفن غيره في قبره (٢) ولا يجوز كسر عظامه ولا تحويلها ولو كان ذميا ولا ينبش وإن طال الزمان وأما

<sup>(</sup>۱) قوله: [ولا يجصص لنهي النبي صلى الله تعالى عليه وسلم] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: أي: القبر، وحقيقته ما يلي الميت، أما ما يبنى فوقه كسنام فعلامة للقبر، وقد قال في القهستاني يكره الآجر والخشب، أي: كره ستر اللحد بهما وبالحجارة والجص، وزاد في مجمع الأنهر، لكن لو كانت الأرض رخوة جاز استعمال ما ذكر. ١٢ ("جد الممتار"، ٧٨/٢)

<sup>(</sup>٢) قوله: [جاز دفن غيره في قبره] وهذا عند الضرورة حتى تبيح دفن اثنين فأكثر في قبر ابتداءً، وأما عند عدم الضرورة فمكروه. ١٢ ("جد الممتار"، ٧٧/٢، ملخصاً)

أو ومن مات في سفينة وكان البر بعيدا وخيف الضرر غسل وكفن وصلي عليه وألقي في البحر ويستحب الدفن في محل مات به أو قتل فإن نقل قبل الدفن قدر ميل أو ميلين لا باس به وكره نقله لأكثر منه ولا يجوز نقله بعد دفنه بالإجماع إلا أن تكون الأرض مغصوبة أو أخذت بالشفعة وإن دفن في قبر حفر لغيره ضمن قيمة الحفر

أهل الحرب فلا بأس بنبشهم إن احتيج إليه (١). (ومن مات في سفينة وكان البر بعيدا وخيف الضرر) به (غسل وكفن) وصلى عليه (وألقى في البحر) وعن الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله يثقل ليرسب وعن الشافعية كذلك إن كان قريبا من دار الحرب و إلاّ شُدَّ بين لوحين ليقذفه البحر فيدفن (ويستحب الدفن في) المقبرة (محل مات به أو قتل) لما روي عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت حين زارت قبر أخيها عبد الرحمن وكان مات بالشام وحمل منها: لو كان الأمر فيك إلى ما نقلتك ولدفنتك حيث مت (فإن نقل قبل الدفن قدر ميل أو ميلين) ونحو ذلك (لا بأس به)؛ لأن المسافة إلى المقابر قد تبلغ هذا المقدار (وكره نقله لأكثر منه) أي: أكثر من الميلين كذا في الظهيرية وقال شمس الأئمة السرخسي وقول محمد في الكتاب لا بأس أن ينقل الميت قدر ميل أو ميلين بيان أن النقل من بلد إلى بلد مكروه قاله قاضيخان وقد قال قبله لو مات في غير بلده يستحب تركه فإن نقل إلى مصر آخر لا بأس به لما روي أن يعقوب صلوات الله عليه مات بمصر ونقل إلى الشام وسعد ابن أبي وقاص مات في ضيعة على أربعة فراسخ من المدينة ونقل على أعناق الرجال إلى المدينة . قلت يمكن الجمع بأن الزيادة مكروهة في تغيّر الرائحة أو خشيتها وتنتفي بانتفائها لمن هو مثل يعقوب عليه السلام أو سعد رضي الله عنه؛ لأنهما من أحياء الدارين (ولا يجوز نقله(٢)) أي: الميت (بعد دفنه) بأن أهيل عليه التراب وأما قبله فيخرج (بالإجماع) بين أئمتنا طالت مدة دفنه أو قصرت للنهي عن نبشه والنبش حرام حقا لله تعالى (إلا أن تكون الأرض مغصوبة) فيخرج لحق صاحبها إن طلبه وإن شاء سواه بالأرض وانتفع بها زراعة أو غيرها (**أو أخذت**) الأرض (**بالشفعة**) بأن دفن فيها بعد الـشراء ثم أخذت بالشفعة لحق الشفيع فيتخير كما قلنا (وإن دفن في قبر حفر لغيره) من الأحياء بأرض ليست مملوكة لأحد (ضمن قيمة الحفر) وأخذ من تركته وإلا فمن بيت المال أو المسلمين كما قدمناه فإن كانت المقبرة واسعة يكره ذلك؛ لأن صاحب القبر يستوحش بذلك وإن كانت الأرض ضيقة جاز أي: بلا كراهة قال الفقيه أبو الليث رحمه الله؛ لأن أحدا من الناس لا يدري بأي أرض يموت وهذا كمن بسط بساطا أو مصلى أي: سحادة في المسجد أو المجلس فإن كان المكان واسعا لا يصلي ولا يجلس عليه غيره وإن كان المكان ضيقا جاز لغيره أن يرفع البساط

<sup>(</sup>١) ق**وله: [إن احتيج إليه]** فتنبش وترفع العظام والآثار وتتخذ مقبرة للمسلمين أو مسجداً. "رد المحتار"، ٣٧٨/٥. ١٢

٢) قوله: [ولا يجوز نقله] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: ولو أوصى به. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٩/ ٤٠٥)

ولا يخرج منه، وينبش لمتاع سقط فيه ولكفن مغصوب ومال مع الميت ولا ينبش بوضعه لغير القبلة أو على يساره والله أعلم.

ويصلي في ذلك المكان أو يجلس ومن حفر قبرا لنفسه قبل موته فلا بأس به ويؤجر عليه هكذا عمل عمر بن عبد العزيز والربيع بن خعم وغيرهما (ولا يخرج منه)؛ لأن الحق صار له وحرمته مقدمة (وينبش) القبر (لمتاع) كثوب ودرهم (سقط فيه) وقيل لا ينبش بل يحفر من جهة المتاع ويخرج (و) ينبش (لكفن مغصوب) لم يرض صاحبه إلا بأحذه (ومال مع الميت)؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم أباح نبش قبر أبي رغال لذلك (ولا ينبش) الميت (بوضعه لغير القبلة أو) وضعه (على يساره) أو جعل رأسه موضع رجليه ولو سوي اللبن عليه ولم يهل التراب نزع اللبن وراعى السنة (تتمة) قال كثير من متأخري أئمتنا رحمهم الله يكره الاجتماع (۱۱) عند صاحب الميت حتى يأتي إليه من يعزي بل إذا رجع الناس من الدفن فليتفرقوا ويشتغل بأمورهم وصاحب الميت بأمره ويكره الجلوس على باب الدار للمصيبة فإن ذلك عمل أهل الجاهلية ونهى النبي صلى الله عليه وسلم عن ذلك وتكره في المسجد وتكره الضيافة من أهل الميت (۲)؛ لأنها شرعت في السرور لا في الشرور وهي بدعة مستقبحة وقال عليه السلام: «لا عقر في الإسلام» وهو الذي كان يعقر عند القبر بقرة أو شاة ويستحب لجيران الميت والأباعد من أقاربه تهيئة طعام لأهل

<sup>(</sup>۱) قوله: [يكره الاجتماع... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: بالجملة إن القول الفيصل الذي يزول به الاختلاف الواقع ظاهراً بين عباراتهم ويحصل به التوفيق، إن أصل التعزية والدعاء وإيصال الثواب محمود مندوب وأيضا يجوز رفع اليدين للدعاء وأن يأتي أحد إلى أولياء الميت للتعزية فيجوز قطعاً لكن جلوسهم لهذا القصد خاصة واحتماع الناس في بيت الميت سواء قبل الدفن يكون أو بعده جائز ومباح بشرط خلوجلوسهم واحتماعهم عن المنكرات الشرعية. قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: قلت: وبهذا تتفق الكلمات من قول قوم: لا بأس به، وقوم آخرين: إنه يكره ويكون ما ثبت بالحديث الذي أخرجه الإمام أحمد بسند صحيح وأبو داود بيانا للجواز، فأتقن هذا التحرير الفريد. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٩٠/٠٠٤) مترجماً وملخصاً)

وله: [وتكره الضيافة من أهل الميت] فإن قيل جاء في حديث أنه عليه الصلاة والسلام دعته إمرأة رجل ميت لمّا رجع من دفنه، فجاء وجيء بالطعام، فأجاب عنه الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: وقائع العين مظان الاحتمالات، مثلا يمكن هاهنا أنّ الدعوة كانت موعودة بهذا اليوم من قبلُ، واتفق فيه الموت على أن ضيافة الموت ضيافة تتخذ لأجُل الموت، وضيافة الصحابة رضي الله تعالى عنهم للنبي صلى الله تعالى عليه وسلم لم تكن متفقة على موت أحد ولا حياته، فلو أنّ النبي عليه السلام جاءها في غير موت لأضافته، فلم يكن فيه إحداث شيء جديد من أجل الموت بحيث لو لم يقع الموت لم يكن، بخلاف ما نحن فيه، فإنه إنما يكون لأجل الموت بحيث لو لم يكن، لم يكن على أنّ الحاظر والمبيح إذا احتمعا قدم الحاظر، هذا ما عندي والعلم بالحق عند ربي، وبالجملة فليس لنا البحث في المنقول في المذهب. ("جد الممتار"، ملخصاً)

الميت يشبعهم يومهم وليلتهم لقوله صلى الله عليه وسلم: «اصنعوا لآل جعفر طعاما فقد جاءهم ما يشغلهم» ويلح عليهم في الأكل؛ لأن الحزن يمنعهم فيضعفهم والله ملهم الصبر ومعوض الأجر وتستحب التعزية للرحال والنساء اللاتي لا يفتن لقوله صلى الله عليه وسلم: «من عزى أخاه بمصيبة كساه الله من حلل الكرامة يوم القيامة» وقوله صلى الله عليه وسلم: «من عزى مصابا فله مثل أجره» وقوله صلى الله عليه وسلم: «من عزى ثكلى كسي بردين في الحنة» ولا ينبغي لمن عزى مرة أن يعزي أخرى.

### فَصِلُ: فِينَ يَارَةُ القبورُ

ندب زيارتها للرجال والنساء على الأصح ويستحب قراءة يس لما ورد أنه من دخل المقابر فقرأ يس خفف الله عنهم يومئذ وكان له بعدد ما فيها حسنات.....

فصل في زيارة القبور: (ندب زيارتها) من غير أن يطأ القبور (للرجال والنساء) وقيل تحرم على النساء (الأصح أن الرخصة ثابتة للرجال والنساء فتندب لهن أيضا (على الأصح) والسنة زيارتها قائما (المحمد ثابتة للرجال والنساء فتندب لهن أيضا (على الأصح) والسنة زيارتها قائما (الله عليك دار قوم مؤمنين وائما كما كان يفعل رسول الله صلى الله عليه وسلم في الحروج إلى البقيع ويقول: السلام عليكم دار قوم مؤمنين وإنا إن شاء الله بكم لاحقون أسأل الله لي ولكم العافية» (ويستحب) للزائر (قراءة) سورة (يس لما ورد) عن أنس رضي الله عنه (أنه) قال وسول الله صلى الله عليه وسلم: (من دخل المقابر فقرأ) سورة (يس) يعني وأهدى ثوابها للأموات (الخفف الله عنهم يومئذ) العذاب ورفعه وكذا يوم الجمعة يرفع فيه العذاب عن أهل البرزخ ثم لا يعود على المسلمين (وكان له) أي: للقارئ (بعدد ما فيها) رواية الزيلعي من فيها من الأموات (حسنات) وعن أنس أنه سأل رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال يا رسول الله إنا نتصدق عن موتانا ونحج عنهم وندعو لهم فهل يصل ذلك إليهم فقال: «نعم إنه ليصل ويفرحون به كما يفرح أحدكم بالطبق إذا أهدي إليه» رواه أبو حفص العكبري فللإنسان أن يجعل ثواب عمله لغيره عند أهل السنة والجماعة صلاة كان أو صوما أو حجا أو صدقة أو قراءة للقرآن أو الأذكار أو غير ذلك من أنواع البر ويصل ذلك إلى الميت وينفعه قاله الزيلعي في باب الحج عن قراءة للقرآن أو الأذكار أو غير ذلك من أنواع البر ويصل ذلك إلى الميت وينفعه قاله الزيلعي في باب الحج عن

<u> جَلِينِ: الْمَلِ يَنَةِ الْعِلْمَيَّةِ (اللَّحْوَةُ الْإِسْتَلامَيَّةُ)</u>

4.9

<sup>(</sup>۱) قوله: [تحرم على النساء] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: قد علم أن الفتوى في حضورهن الجماعة على المنع مطلقاً ولو عجوزا، ولو ليلا، فكذلك في زيارة القبور بل أولى، وقال الإمام: لممانعة زيارة القبور للنساء علتان، خوف الفتنة والفسّاق. ١٢ ( "جد الممتار"، ٥٨٦/٢، "الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٥٩٩٩، ٥٥)

<sup>(</sup>٢) قوله: [والسنة زيارتها قائما] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أقول: ولا ينهى عن الجلوس بعد ما سلم قائما لا جرم أن أخرج ابن أبي الدنيا في «القبور» عن أم المؤمنين رضي الله تعالى عنها قالت: قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم ما من رجل يزور قبر أخيه ويجلس عنده إلا استأنس ورد عليه حتى يقوم. ١٢ ("جد الممتار"، ٥٨٦/٢)

<sup>(</sup>٣) قوله: [ثوابها للأموات] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: لا يشترط في الوصول أن يهديه بلفظه بـل يكفي العمل بنية وصول الثواب إليه، الموصل إنما هو الله القدير عزوجل. ١٢ ("جد الممتار"، ٨٨/٢ ملخصاً)

<sup>3)</sup> قوله: [أو قراءة للقرآن] أما إهداء ثواب القراءة للنبي صلى الله تعالى عليه وسلم ففيه ثلاثة مذاهب: نقلها الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن في حد الممتار على رد المحتار وفي الفتاوى الرضوية أيضا: المذهب الأول: أجازه الإمام السبكي والإمام المازري والإمام ابن عقيل الحنبلي والإمام الأجل علي بن الموفق والإمام ابوالعباس محمد بن إسحاق السراج النيسابوري والإمام سلطان العلماء عز الدين بن عبد السلام والإمام ابن حجر مكي كما في العقود الدرية والإمام النويري

لا يكره الجلوس للقراءة على القبر في المختار وكره القعود على القبور لغير قراءة ووطؤها والنوم وقضاء الحاجة عليها وقلع الحشيش والشجر من المقبرة ولا بأس بقلع اليابس منهما.

والإمام شهاب الدين أحمد بن الشلبي وشيخ الإسلام القاياتي والإمام شرف الدين المناوي والإمام ابن الهمام وغيرهم. المذهب الثاني: ومنعه ابن تيمية والقاضي ابن شهبة جزما. المذهب الثالث: قال الكمال ابن حمزة الحسيني: الأحوط الترك وعند الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: الصحيح الماخوذ المعمول به في بلاد الإسلام هو الأول فعليه المعول. ١٢ ("جد الممتار"، ٩١/٢٥)

<sup>(</sup>١) قوله: [لزوال المقصود] وهو التسبيح. ط. ١٢

### بابُ أحكام السَّهِيلَ

الشهيد المقتول ميت بأجله عندنا. والشهيد من قتله أهل الحرب أو أهل البغي أو قطاع الطريق أو اللصوص في منزله ليلا ولو بمثقل أو وجد في المعركة.....

باب أحكام الشهيد: سمي به؛ لأنه مشهود له بالجنة (المقتول) بأي سبب كان (ميت (المقتول)) بأي سبب كان (ميت (المقتول)) بأي سبب كان (ميت (المقتول)) بنقضاء أحله لم يبق من (أجله) ولا رزقه شيء (عندنا) معاشر أهل السنة والجماعة قاله في العناية (والشهيد (أو)) شرعا هو (من قتله أهل الحرب) مباشرة أو تسبيباً بأي آلة كانت ولو بماء أو نار رموها بين المسلمين (أو) قتله (أهل البغي أو) قتله (قطاع الطريق) بأي آلة كانت (أو) قتله (اللصوص في منزله ليلا ولو بمثقل) أو نهارا (أو وجد في المعركة) سواء كانت معركة أهل الحرب أو البغي أو قطاع الطريق (وبه أثر) كجرح وكسر وحرق وخروج دم من أذن أو

<sup>(</sup>١) قوله: [ميت] أي: ظاهراً وإلا فهو حيّ قال تعالى: ﴿ وَلاَ تَقُولُواْ لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبيلِ اللّهِ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاء وَلَكِن لاً تَشْعُرُونَ ﴾ [الْبَقَرِّقِ: ١٥٤] وحياته ليس كمثل حياة عامة الناس بل أكمل منهم كما قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن نقلا عن جذب القلوب: حياة الشهداء أكمل من حياة عامة الناس وحياة الأنبياء عليهم السلام أكمل من حياة الشهداء. وجاء في الحديث أنّ الشهيد يغفر له أول دفقة من دمه ويزوج حوراوين ويشفّع في سبعين من أهل بيته ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٧٧/٣٢ مترجماً وملخصاً)

قوله: [والشهيد] الشهيد: هو كل مكلف مسلم طاهر قتل ظلماً بحارحة ولم يجب بنفس القتل مال. "رد المحتار"، ٥/٣٨٣ من الدر هذا شهيد الدنيا والآخرة أما شهيد الآخرة فقط يعني له أجر الشهيد ولا يعامل معاملة الشهيد ، قال ابن عابدين في الحاشية: قد عدهم السيوطي نحو الثلاثين فقال: من مات بالبطن واختلف فيه هل المراد به الاستسقاء أو الإسهال قولان ولا مانع من الشمول، أو الغرق، أو الهدم، أو بالجنب وهي قروح تحدث في داخل الجنب بوجع شديد ثم تنفتح في الجنب، أو بالجمع بالضم بمعني المحموع والمعني أنها ماتت من شيء مجموع فيها غير منفصل عنها من حمل أو بكارة قال صلى الله تعالى عليه وسلم: أيما امرأة ماتت بجمع فهي شهيدة، أو بالسل، أو في الغربة، أو بالصرع، أو الحمي، أو دون أهله أو ماله أو دمه، أو مظلمة، أو بالعشق مع العفاف والكتم وإن كان سببه حراما، أو بالشرق أو بافتراس السبع، أو بحبس سلطان ظلماً، أو بالضرب أو متواريا أو لدغته هامة، أو مات على طلب العلم الشرعي، أو مؤذنا محتسبا، أو تاجرا صادقا، ومن سعى على امرأته وولده وما ملكته يمينه يقيم فيهم أمر الله تعالى ويطعمهم من حلال كان حقا على الله تعالى أن يجعله مع الشهداء في درجاتهم يوم القيامة، والمائلة في البحر أي: الذي حصل له غثيان، والذي يصيبه القيء له أجر شهيد أي: ومات من ذلك، ومن ماتت صابرة على الغيرة لها أجر شهيد، ومن قال كل يوم خمسا وعشرين مرة: اللهم بارك لي في الموت وفيما بعد الموت ثم مات على فراشه أعطاه الله أجر شهيد، ومن صلى الضحى وصام ثلاثة أيام من كل شهر، ولم يترك الوتر سفرا ولا حضرا كتب له أجر شهيد، وأن كل بستني عند فساد أمني له أجر شهيد، ومن قال في مرضه أربعين مرة: لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين أعطى أحر شهيد، وإن بريء بريء مغفورا له قال: وحذفت أدلة ذلك طلباً للاختصار. "رد المحتار"، ١٩٩٥-٣٥ من الماكسة على أمرة أحدر شهيد، وإن مهغورا له قال: وحذفت أدلة خلك طلباً للاختصار. "رد المحتار"، ١٩٩٥-٣٥ من المحتار"، ١٩٩٥-٣٥ من الطالمين أعطى أمرة أدلة الموت أرق المحتار"، والمحتار"، ١٩٩٥-٣٠ على ألما الموتار"، ١٩٩٥-٣٠ على أله الموتار"، ١٩٩٥-٣٠ على الطالمين ألما الموتار"، ١٩٩٥-٣٠ على أله الموتور ألمائر"، ١٩٩٥-٣٠ على الموتور ألمائلة الموتور ألمائلة

وبه أثر أو قتله مسلم ظلما عمدا بمحدد وكان مسلما بالغا خاليا من حيض ونفاس وجنابة ولم يرتث بعد انقضاء الحرب فيكفن بدمه وثيابه ويصلى عليه بلا غسل وينزع عنه......

عين لا من فم وأنف ومخرج<sup>(۱)</sup>، (أو قتله مسلم ظلما<sup>(۱)</sup>) لا بحد وقود (عمدا) لا خطأ (بمحدد<sup>(۱)</sup>) خرج به المقتول شبه عمد بمثقل وشمل من قتله أبوه أو سيده (وكان) المقتول (مسلما بالغا خاليا من حيض ونفاس وجنابة ولم يرتث) أي: ما صار خلقا في الشهادة كالثوب الخلق بوجود رفق من مرافق الحياة (بعد انقضاء الحرب) فيلحق بشهداء أحد (فيكفن بدمه<sup>(1)</sup>) أي: مع دمه من غير تغسيل لقوله صلى الله عليه وسلم: «زمّلوهم بدمائهم فإنه ليس كلمة تكلم في سبيل الله إلا تأتي يوم القيامة تدمي لونه لون دم والريح ريح المسك» (و) يكفن مع (ثيابه) للأمر به في شهداء أحد (ويصلى عليه) أي: الشهيد (بلا غسل) نص عليه تأكيداً وإن علم مما سبق؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم وضع حمزة رضي الله عنه وجئ برجل من الأنصار فوضع إلى جنبه فصلى عليه ثم رفع وترك حمزة حتى صلى عليه يومئذ سبعين صلاة كما في مسند أحمد وصلى النبي صلى الله عليه وسلم على قتلى بدر، والصلاة على الميت لإظهار كرامته حتى اختص بها المسلم وحرم المنافق، والشهيد أولى بهذه الكرامة (وينزع عنه) أي:

<sup>(</sup>١) قوله: [ومخرج] لأن الدم يخرج من هذه المخارج من غير ضرب عادة، فإن الإنسان يبتلي بالرعاف، والجبان يبول دما أحيانا وصاحب الباسور يخرج الدم من دبره. ط. ١٢

٢) قوله: [أو قتله مسلم ظلما] وقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: من قتل دون عرضه فهو شهيد، أو من أكره على فعل مكروه، وهو يسعى دون ما كان حقه شرعا وعقلا وعرفا حتى قتله ظالم فهو شهيد، وقال رضي الله تعالى عنه اعلم أنه لا يجوز لأحد أن يعرض نفسه في أمر مباح على ظالم إذ ليس من قضية الشرع الكريم والعقل السليم درء شيء خفيف بارتكاب ثقيل عظيم. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٠٥/١١ ملخصاً و مترجماً)

قوله: [بمحدّه] هذا هو المختار عند الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: حيث قال في حاشيته "جد الممتار" على "رد المحتار" ونصه:أقول يوجب القصاص كل ما كان من جنس حديد بلا شرط جرح في ظاهر الرواية وبشرطه في رواية الطحاوي المصححة، فلو قتل بعمود حديد يجب القود ولا يخرج بذلك عن القتل بالمثقل الا أن يراد به ما إذا لم يخرج أصلا. وقال: إنّ مذهب الإمام أنّ قتل العمد ما كان بجارحة محددة فالقتل بالمثقل لا يكون عمدا ولو بعمود حديد، والذي عليه الجوهرة ومن بعدها أن القتل بالحديد وجنسه ولو مثقلا عمدٌ مطلقا أو شرط الجرح وعلى هذا لا يقيد بجارحة محدّدة، ولا يخرج كل مثقل، بل مثقل من غير جنس الحديد. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٤/١٥ م ملخصاً)

<sup>(</sup>٤) قوله: [فيكفن بدمه] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: لأن دم الشهيد طاهر ما دام عليه فتجوز صلاة حامله لكن إن أصابه أو ثوبه قدر مانع من دمه لم تجز لحصول الانفصال والانتقال. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٣٨/٣)

أ ماليس صالحا للكفن كالفرو والحشو والسلاح والدرع ويزاد وينقص في ثيابه وكره نزع جميعها ويغسل إن قتل جنبا أو صبيا أو مجنونا أو حائضا أو نفساء أو ارتث بعد انقضاء الحرب بأن أكل أو شرب أو نام أو تداوى أو مضى عليه وقت الصلاة وهو يعقل أو نقل من المعركة لا لخوف وطء الخيل أو أوصى أو باع أو اشترى أو تكلم بكلام كثير وإن وجد ما ذكر قبل انقضاء الحرب

عن الشهيد (ما ليس صالحا للكفن كالفرو والحشو) إن وحد غيره صالحا للكفن (و) ينزع عنه (السلاح والدرع) لما في أبي داود عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بقتلي أحد أن ينزع عنهم الحديد والجلود وأن يدفنوا بدمائهم وثيابهم (ويزاد) إن نقص ما عليه عن كفن السنة ليتم (وينقص) إن زاد العدد (في ثيابه) على كفن السنة توفرة على الورثة أو المسلمين (وكره نزع جميعها) أي: ثيابه التي قتل فيها ليبقى عليه أثره (ويغسل) الشهيد عند الإمام (إن قتل جنبا)؛ لأن حنظلة بن الراهب استشهد يوم أحد وقال عليه السلام: «إني رأيت الملائكة تغسل حنظلة بن أبي عامر بين السماء والأرض بماء المزن في صحائف الفضة» قال أبو أسيد فذهبنا ونظرنا فإذا برأسه يقطر ماء فأرسل النبي صلى الله عليه وسلم إلى امرأته فأخبرته أنه خرج وهو جنب (أو صبيا أو مجنونا)؛ لأن السيف كفي عن التغسيل فيمن يوصف بذنب ولا ذنب لهما فلم يكونا في معني شهداء أحد (أو) قتل (حائضا أو نفساء) سواء كان بعد انقطاع الدم أو قبل استمراره في الحيض ثلاثة أيام في الصحيح والمعنى فيهما كالجنب (أو ارتث) بالبناء للمجهول أي: حمل من المعركة رثيثا أي: جريحا وبه رمق كذا في الصحاح وسمى مرتثاً؛ لأنه صار خلقا في حكم الشهادة بما كلف به من أحكام الدنيا أو وصل إليه من منافعها(١) (بعد انقضاء الحرب) فسقط حكم الدنيا وهو ترك الغسل فيغسل وهو شهيد في حكم الآخرة له الثواب الموعود للشهداء ولو ارتث (بأن أكل أو شرب أو نام) ولو قليلا (أو تداوى) لرفق الحياة (أو مضى عليه وقت الصلاة وهو يعقل) ويقدر على أدائها إذ لا يلزمه بدون قدرة فمع العجز لا يغسل (أو نقل من المعركة) حيا ليمرض (لالخوف وطء الخيل) أو الدواب فإنه بهذا لا يكون مرتثا (أو أوصى) عطف على قوله أكل سواء أوصى بأمر الدنيا أو الآخرة عند أبي يوسف وقال محمد لا يكون مرتثاً بوصيته بأمور الآخرة وقيل والخلاف في أمور الدنيا فقال الفقيه أبو جعفر إنما يكون مرتثاً إذا زادت الوصية على كلمتين أمّا بالكلمة أوالكلمتين فلا تبطل الشهادة (أو باع أو اشترى أو تكلم بكلام كثير) بخلاف القليل فإن من شهداء أحد من تكلم كسعد بن الربيع وهذا كله إذا كان بعد انقضاء الحرب (وإن وجد ما ذكر) من الأكل ونحوه مع الجراحة وكان (قبل انقضاء الحرب.

<sup>(</sup>١) قوله: [منافعها] كأكل وشرب. ط. ١٢

﴿ اللهِ يَكُونَ مُرَاقِدًا لِهُوَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

لا يكون) الشهيد (مرتثا) بذلك كذا قاله الكمال وإذا اختلط قتلى المسلمين بقتلى الكفار أو موتاهم بموتاهم فإن كان المسلمون أكثر يصلي عليهم وينوي المسلمين وإلا فلا إلا من عرف أنه من المسلمين ويتخذ لهم مقبرة على حدة كذمية ماتت حبلى بمسلم.

(١) قوله: [و يغسل من قتل.....إلخ] وهذا ما سقط من كثير من النسخ. ١٢

الفَّمُ الْإِنْ الْحَالِيْ فَي الْفِلَاحِ عَن مِرَاقِي الْفِلاحِ الصَّقِ الله عَن الله عَنْ الله عَن الله عَنْ اللهُ عَنْ الله عَنْ اللهُ عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَن

### عِتَابُ الصَّقِ

هو الإمساك نهاراً عن إدخال شيء عمدا أو خطأ بطنا أو ماله حكم الباطن وعن شهوة الفرج بنية من أهله وسبب وجوب رمضان شهود جزء منه وكل يوم منه سبب لأدائه وهو فرض أداء وقضاء على من اجتمع فيه.........

كتاب الصوم: لما كان عبادة بدنية كالصلاة ذكره عقبها ويحتاج لمعرفته لغة وشريعة وسببه وشرطه وحكمه وركنه وحكمة مشروعيته وصفته فمعناه لغة الإمساك عن الفعل والقول وشرعا (هو الإمساك(۱) نهارا) النهار ضد الليل من الفجر الصادق إلى الغروب (عن إدخال شيء) سواء كان يؤكل عادة أو غيره وقيد الإدخال يغرج الدخول لغبار وكونه (عمدا أو خطأ) يخرج النسيان والمخطئ من سبقه ماء المضمضة إلى حلقه فهو يغرج الدخول لغبار وكونه (عمدا أو خطأ) يخرج النسيان والمخطئ من سبقه ماء المضمضة إلى حلقه فهو كالعمد سواء أدخله (بطنا) من الفم أو الأنف أو من جراحة في الباطن تسمى الجائفة (افر) أدخله في (ما له حكم الباطن) وهو الدماغ كدواء الآمة (ع) الإمساك نهارا (عن شهوة الفرج) شمل الجماع والإنزال بعبث (بنية) لتمتاز العبادة عن العادة (من أهله) احترازا عن الحائض والنفساء والكافر والمجنون واختصار هذا الحد الصحيح: إمساك عن المفطرات منوي لله تعالى بإذنه في وقته (وسبب وجوب رمضان) يعني افتراض صومه (شهود جزء) ما حالح للصوم (منه) أي: من رمضان خرج الليل وما بعد الزوال على ما قاله فخر الإسلام ومن وافقه خلافا لشمس الأئمة أن السبب مطلق الوقت في الشهر (وكل يوم منه) أي: من رمضان (سبب لأدائه) أي: لوجوب أداء ذلك اليوم لتفرق الأيام فمن بلغ أو أسلم يلزمه ما بقي منه لا ما مضى ولا منافاة بالجمع بين السببين ونقلت السببية من المجموع للحزء الأول رعاية للمعيارية (ع). (وهو) أي: صوم رمضان (فرض) عين (أداء وقضاء على من اجتمع فيه المحموع للحزء الأول رعاية للمعيارية (ع). (وهو) أي: صوم رمضان (فرض) عين (أداء وقضاء على من اجتمع فيه

<sup>(</sup>۱) قوله: [هو الإمساك] عرّفه الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: بأن الصوم إنما هو الإمساك من المفطرات الثلاثة من الفجر إلى الليل. ۱۲ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ۳۳۱/۱۰)

<sup>(</sup>٢) **قوله**: [الجائفة] هي جراحة وصلت إلى الجوف. ط. ١٢

 <sup>(</sup>٣) قوله: [الآمة] بالمد وتشديد الميم، جراحة وصلت إلى أم الدماغ. ط. ١٢

<sup>3)</sup> قوله: [للمعيارية] تنبيه: لم يستوف المصنف بقية أسباب الصوم، وقد ذكرها في الإمداد فقال: وفي المنذور النذر، وفي صوم الكفارات، الحنث في اليمين والجناية في القتل والإحرام والإفطار، والعزم على الوطء في الظهار والشروع في النفل، وسبب القضاء سبب وجوب الأداء، وإذا نذر صوم يوم الخميس أو رجب، فصام الإثنين أو ربيعا الأول صح عن نذره لوجود سببه، ولغى تعيين اليوم والشهر لأن صحة النذر ولزومه بما به يكون المنذور عبادة، والمحقق لذلك الصوم لا خصوص الزمن ولا باعتباره كذا في الفتح، ولعل هذا فيما إذا لم يكن النذر معلقا على شرط يراد كونه كإن شفى الله مريضي لأصومن شهر كذا

أربعة أشياء الإسلام والعقل والبلوغ والعلم بالوجوب لمن أسلم بدار الحرب أو الكون بدار الإسلام ويشترط لوجوب أدائه الصحة من مرض وحيض ونفاس. والإقامة ويشترط لصحة أدائه ثلاثة: النية والخلو عما ينافيه من حيض ونفاس وعما يفسده ولا يشترط الخلو عن الجنابة......

أربعة أشياء) هي شروط لافتراضه والخطاب به وتسمى شروط وجوب أحدها (الإسلام)؛ لأنه شرط للخطاب بفروع الشريعة (و) ثانيها (العقل) إذ لا خطاب بدونه (و) ثالثها (البلوغ ()) إذ لا تكليف إلا به (و) رابعها (العلم بالوجوب) وهو شرط (لمن أسلم بدار الحرب) وإنما يحصل له العلم الموجب بإخبار رجلين عدلين أو رجل وامرأتين مستورين () أو واحد عدل وعندهما لا تشترط العدالة ولا البلوغ والحرية وقوله (أو الكون) شرط لمن نشأ (بدار الإسلام) فإنه لا عذر له بالجهل (ويشترط لوجوب أدائه) الذي هو عبارة عن تفريغ الذمة في وقته (الصحة من مرض) لقوله تعالى: ﴿فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضاً ﴾ [البَّقَبَّةُ: ١٨٤] الآية (و) الصحة أي: الخلو عن (حيض ونفاس) لما قدمناه (والإقامة) لما تلوناه (ويشترط لصحة أدائه) أي: فعله ليكون أعم من الأداء والقضاء (ثلاثة) شرائط (النية) في وقتها في كل يوم (والخلو عما ينافيه) أي: ينافي صحة فعله (من حيض ونفاس) لمنافاتهما (و) الخلو (عما يفسده) بطروه عليه (ولا يشترط) لصحته (الخلو عن الجنابة) لقدرته على الإزالة وضرورة حصولها ليلا وطرو النهار وليس العقل والإقامة من شروط الصحة فإن الجنون إذا طرأ وبقي إلى الغروب

فإنهم نصوا على تعيين الزمن في مثله. ط. ١٢

<sup>(</sup>۱) قوله: [وثالثها البلوغ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن نقلا عن الدر: والصوم كالصلاة على الصحيح في حق من لم يبلغ وقال عليه السلام: «مروا أولادكم بالصلاة وهم ابناء سبع سنين واضربوهم عليها وهم ابناء عشر» وقال نقلاً عن الهندية عن الإمام الرازي: يومر الصبي إذا أطاقه أي الصلاة والصوم، وفيها: هذا إذا لم يضر الصوم ببدنه فإن أضر لا يؤمر به، وقال الإمام: والظاهر حدّا أن هذه المسائل عامة ومطلقة في الحديث والفقه ولهذا للولي أن يأذن لغير البالغ بترك الصوم بشرط أن يضره الصوم في نفسه، وإلا إن أجبره على ترك الصوم بلا عذر شرعي أو سكت على تركه يأثم للزوم الأمر أو الضرب عليه شرعا، نقل الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن عن رد المحتار: إن الصبي ينبغي أن يؤمر لجميع المامورأت وينهي من جميع المنهيات. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٤٥/١٥ ملخصاً ومترجماً)

قوله: [بإخبار رجلين عدلين أو رجل وامرأتين مستورين... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: للناس ثلاثة أحوال: ١- العادل الذي لا يكون مرتكب الكبيرة ولا الخفيف الحركات، ٢- مستور الحال الذي لا يعلم منه قول أو فعل مسقط للشهادة أو المراد من المستور مجهول العدالة باطنا، ٣- الفاسق الذي يذنب ظاهرا، حكم الأول أن شهادته مقبولة على كل حال وحكم الثاني أن شهادته مقبولة في رؤيته هالال رمضان وحكم الثالث أن لا يقبل شهادته لحال. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٥٢/١، مترجما وملخصاً)

وركنه الكف عن قضاء شهوتي البطن والفرج وما ألحق بهما وحكمه سقوط الواجب عن الذمة بجم والثواب في الآخرة.

صح صومه (وركنه) أي: الصوم (الكف) أي: الإمساك (عن قضاء شهوتي البطن والفرج و) عن (ما ألحق بهما) مما سنذكره. (وحكمه سقوط الواجب) أي: اللازم فرضا كان أو غيره (عن الذمة) بإيجاب الله أو العبد (والثواب) تكرما من الله (في الآخرة) إن لم يكن منهيا عنه فإن كان منهيا عنه كصوم النحر فحكمه الصحة والخروج عن العهدة والإثم بالإعراض عن ضيافة الله تعالى وحكمة مشروعية الصوم منها أن به سكون النفس الأمارة بإعراضها عن الفضول؛ لأنها إذا جاعت شبعت جميع الأعضاء فتنقبض اليد والرجل والعين وباقي الجوارح عن حركاتها وإذا شبعت النفس جاعت الجوارح بمعنى قويت على البطش والنظر وفعل ما لا ينبغي فبانقباضها يصفو القلب وتحصل المراقبة ومنها العطف على المساكين بالإحساس بألم الجوع لمن هو وصفه أبدا فيحسن إليه ولذا لا ينبغي الإفراط في السحور لمنعه الحكمة المقصودة والاتصاف بصفة الملائكة ولا يدخل الرياء في صوم الفرض.

# نَفُمُ الْإِنْضَيْكُمُ عُ مِرَا قِيلَ لَهُ لِآجَ ﴾ • • • • • ﴿ فَصِلُ: فِي بَيانِ صِفَةِ الْصَوْمُ وَتَقْسِيْمِهُ

### فَصِلُ: في بَيَانِ صِفَةِ الصَوْمِ وَتَقْسِيْمِهُ

ينقسم الصوم إلى ستة أقسام فرض وواجب ومسنون ومندوب ونفل ومكروه أما الفرض فهو صوم رمضان أداء وقضاء وصوم الكفارات والمنذور في الأظهر وأما الواجب فهو قضاء ما أفسده من نفل وأما المسنون فهو........

فصل: في صفة الصوم وتقسيمه (ينقسم الصوم إلى ستة أقسام:) ذكرت مجملة ثم مفصلة لكونه أوقع في النفس (فرض) عين (وواجب ومسنون ومندوب ونفل ومكروه. أما) القسم الأول وهو (الفرض فهو صوم) شهر (رمضان أداء وقضاء وصوم الكفارات) الظهار(١)، والقتل (٢)، واليمين (٣)، وجزاء الصيد(٤)، وفدية الأذي في الإحرام (°)، لثبوت هذه بالقاطع من الأدلة سنداً و متناً (٦) والإجماع (٧) عليها (و) من هذا القسم الصوم (المنذور (^)) فهو فرض (في الأظهر) لقوله تعالى ﴿وَلْيُوفُوا نُذُورَهُمْ﴾ [لَخِيَّج: ٢٩] (وأما) القسم الثاني وهو (الواجب فهو قضاء ما أفسده من صوم (نفل) لوجوبه بالشروع وصوم الاعتكاف المنذور (وأما) القسم الثالث وهو (المسنون فهو

قوله: [الظهار] الظهار تحريم الرجل امرأته على نفسه بتشبيهها بأمه أو بإحدى محارمه، كقوله: أنت على كظهر أمي، (1) و كفارته في سورة المجادلة. ١٢

- قوله: [والقتل] أي: الخطأ وكفارته في سورة النساء. ١٢ (٢)
- قوله: [واليمين] أي: القسم، وكفارته في سورة المائدة. ١٢ (٣)
- قوله: [وجزاء الصيد] جزاء الصيد المقتول حال الإحرام أو في الحرم، وكفارته في سورة المائدة. ١٢
  - قوله: [فدية الأذي في الإحرام] أي: فدية الحلق لأذي برأس المحرم، وكفارته في سورة البقرة. ١٢ (°)
- قوله: [سندا ومتنا] قوله: سندا أي: رجالا والمراد بقطعية السند أن رجاله ثقات. ومتنا: أي: للحديث والأولى أن يقول بالكتاب والسنة والإجماع. ط. بتصرف. ١٢
- قوله: [والإجماع] إنما هو على ثبوت صوم الكفارات، عملا لا علما، أي: اعتقادا ولذا لا يكفر جاحده فكان المناسب ذكر الكفارات في قسم الواجب، كما فعل ابن الكمال لأن الفرض العملي الذي هو أعلى قسمي الواجب ما يفوت الجواز بفوته كالوتر وهذا ليس منه. "رد المحتار"، ١٩١/٦. ١٢
- قوله: [ومن هذا القسم الصوم المنذور] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: القرآن الكريم إنما أمر بوفاء النذر ﴿وَلْيُوفُوا نُذُورَهُمْ ﴾ ولا يلزم منه كونه عبادة كما أمر بوفاء العهد ﴿ وَأَوْفُواْ بِالْعَهْدِ إِنَّ الْعَهْدَ كَانَ مَسْؤُولاً ﴾، وبإيفاء العقـد ﴿ يَـا أَيُّهَـا الَّذينَ آمَنُواْ أَوْفُواْ بِالْعُقُودِ﴾، ولم يلزم منه أن يكون كل عهد وعقد عبادة وكيف يكون النذر عبادة ؟ وقد صحّ أن النبي صلى الله عليه وسلم نهي عنه مطلقاً ومحال أن ينهي عن عبادة الله تعالى، فقد أخرج الشيخان عن أبي هريرة وابن عمر رضيي الله تعالى عنهم قالا قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم لا تنذروا! فإن النذر لا يغني من القدر شيئاً وإنما يستخرج بـه من البخيل، نعـم! المنذور به قد يكون عبادة كصلاة وصوم ولا يقصد به أحد من المسلمين غير الله تعالى. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٨٣/٣)

وهي الثالث عشر والرابع عشر والخامس عشر وصوم ثلاثة من كل شهر ويندب كونها الأيام البيض وهي الثالث عشر والرابع عشر والخامس عشر وصوم يوم الإثنين والخميس وصوم ست من شوال ثم قيل الأفضل وصلها وقيل تفريقها وكل صوم ثبت طلبه والوعد عليه بالسنة كصوم داود عليه السلام كان يصوم يوماً ويفطر يوما وهو أفضل الصيام وأحبه إلى الله تعالى وأما النفل فهو ما سوى ذلك مما لم يثبت كراهيته وأما المكروه فهو قسمان مكروه تنزيها ومكروه تحريما، الأول كصوم عاشوراء منفردا عن التاسع والثاني صوم العيدين وأيام التشريق وكره إفراد يوم الجمعة....

صوم عاشوراء) فإنه يكفر السنة الماضية (مع) صوم (التاسع) لصومه صلى الله عليه وسلم العاشر وقال: «لئن بقيت إلى قابل لأصومن التاسع» (وأما) القسم الرابع وهو (المندوب فهو صوم ثلاثة) أيام (من كل شهر) ليكون كصيام جميعه ﴿مَن جَاء بِالْحَسَنَة فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالَهَا﴾ [الْأَنْجِمِالِيّ : ١٦٠] (ويندب كونها) أي: الثلاثة (الأيام البيض وهي الثالث عشر والرابع عشر والخامس عشر) سميت بذلك لتكامل ضوء الهلال وشدة البياض فيها لما في أبي داود: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يأمرنا أن نصوم البيض ثلاث عشرة وأربع عشرة وخمس عشرة» قال وقال هو كهيئة الدهر أي: كصيام الدهر (و) من هذا القسم (صوم) يوم (الإثنين و) يوم (الخميس) لقوله صلى الله عليه وسلم: «تعرض الأعمال يوم الإثنين والخميس فأحب أن يعرض عملي وأنا صائم» (و) منه (صوم ست من) شهر (شوال) لقوله صلى الله عليه وسلم: «من صام رمضان فأتبعه ستا من شوال كان كصيام الـدهر» (ثم قيل الأفضل وصلها) لظاهر قوله فأتبعه (وقيل تفريقها) إظهارا لمخالفة أهل الكتاب في التشبيه بالزيادة على المفروض (و) منه (كل صوم ثبت طلبه والوعد عليه بالسنة) الشريفة (كصوم داود عليه) الصلاة و (السلام: كان يصوم يوما ويفطر يوما وهو أفضل الصيام وأحبه إلى الله تعالى) لقول النبي صلى الله عليه وسلم: «أحب الـصيام إلى الله صيام داود وأحب الصلاة إلى الله صلاة داود كان ينام نصفه ويقوم ثلثه وينام سدسه وكان يفطر يوما ويصوم يوما» رواه أبو داود وغيره (وأما) القسم الخامس وهو (النفل فهو ما سوى ذلك) الذي بيناه (مما) أي: صوم (لم يثبت) عن الشارع (كراهيته) ولا تخصيصه بوقت (وأما) القسم السادس وهو (المكروه فهو قسمان : مكروه تنزيهاً ومكروه تحريما الأول) الذي كره تنزيها (كصوم) يوم (عاشوراء منفردا عن التاسع) أو الحادي عشر (والثاني) الذي كره تحريما (صوم العيدين) الفطر والنحر للإعراض عن ضيافة الله ومخالفة الأمر (و) منه صوم (أيام **التشريق)** لورود النهي عن صيامها وهذا التقسيم ذكره المحقق الكمال بن الهمام رحمه الله وقد صرح بحرمة صوم العيدين وأيام التشريق في البرهان (وكره إفراد يوم الجمعة) بالصوم لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا تخصوا ليلة الجمعة بقيام من بين الليالي ولا تخصوا يوم الجمعة بصيام من بين الأيام إلا أن يكون في صوم يصومه أحدكم» رواه وإفراد يوم السبت ويوم النيروز أو المهرجان إلا أن يوافق عادته وكره صوم الوصال ولو يومين وهو أن لا يفطر بعد الغروب أصلاحتي يتصل صوم الغد بالأمس وكره صوم الدهر.

مسلم (و) كره (إفراد يوم السبت) به لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا تصوموا يوم السبت إلا فيما افترض عليكم فإن لم يجد أحدكم إلا لحاء عنبة أو عود شجرة فليمضغه» رواه أحمد وأصحاب السنن إلا النسائي (و) كره إفراد (يوم النيروز) أصله نوروز لكن لما لم يكن في أوزان العرب فوعول أبدلوا الواو ياء وهو يوم في طرف الربيع (أو) إفراد يوم (المهرجان) معرب مهركان وهو يوم في طرف الخريف (أ)؛ لأن فيه تعظيم أيام نهينا عن تعظيمها (إلا أن يوافق) ذلك اليوم (عادته) لفوات علة الكراهة بصوم معتاده (وكره صوم الوصال ولو) واصل بين (يومين) فقيط للنهي عنه (وهو) أي: الوصال (أن لا يفطر بعد الغروب أصلاحتى يتصل صوم الغد بالأمس) وكره صوم الصمت وهو أن يصوم ولا يتكلم بشيء فعليه أن يتكلم بخير وبحاجة دعت إليه (وكره صوم الدهر)؛ لأنه يضعفه أو يصير طبعا له ومبنى العبادة على مخالفة العادة ولا تصوم المرأة نفلا() بغير رضا زوجها وله أن يفطرها لقيام حقه واحتياجه والله الموفق.

<sup>(</sup>۱) قوله: [طرف الخريف] نيروز: ومعناه اليوم الجديد فنو بمعنى الجديد وروز بمعنى اليوم، المهرجان: هو يوم في طرف الربيع، هو اليوم الذي تحل فيه الشمس برج الحمل. المهرجان: هو يوم في طرف الخريف، المراد منه أول حلول الشمس في الميزان، وهذا اليوم والذي قبله عيدان للفرس. ط. ١٢

<sup>[</sup>٢] قوله: [لا تصوم المرأة نفلا] أما الفرض ولو عملا فلا يتوقف على رضاه لأن تركه معصية، ولا طاعة لمخلوق في معصية الخالق. ط. ١٢

# · فَخُرُ الْأَخْضَاكُ ﴾ فَمَرَا قِيلَ الْفِيلَا فِي ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ فَصِلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

#### فَصِلُ: فَهِالْالسُّمْرَطُ بَبِينَ النية

أما القسم الذي لا يشترط فيه تعيين النية ولا تبييتها فهو أداء رمضان والنذر المعين زمانه والنفل فيصح بنية من الليل إلى ما قبل نصف النهار على الأصح ونصف النهار من طلوع الفجر إلى وقت الضحوة الكبرى ويصح أيضا بمطلق النية وبنية النفل ولو كان مسافرا أو مريضا في الأصح ويصح أداء رمضان بنية واجب آخر لمن كان صحيحا مقيما بخلاف المسافر فإنه يقع عما نواه من الواجب واختلف الترجيح في المريض إذا نوى واجبا آخر في رمضان ولا يصح......

فصل: (فيما لا يشترط تبييت النية وتعيينها فيه وما يشترط) فيه ذلك (أما القسم الذي لا يشترط فيه تعيين النية) لما يصومه (ولا تبييتها) أي: النية فيه (فهو أداء رمضان و) أداء (النذر المعين زمانه) كقوله لله على صوم يوم الخميس من هذه الجمعة فإذا أطلق النية ليلته أو نهاره إلى ما قبل نصف النهار صح وحرج به عن عهدة المنذور (و) أداء (النفل فيصح) كل من هذه الثلاثة (بنية) معينة مبيتة (من الليل) وهو الأفضل وحقيقة النية قصده عازما بقلبه صوم غد ولا يخلو مسلم عن هذا في ليالي شهر رمضان إلا ما ندر وليس النطق باللسان شرطاً ونفي صيام من لم يبيت النية نفي كمال فتصح النية ولو نهارا (إ**لى ما قبل نصف النهار**)؛ لأن الشرط وجود النية في أكثر النهار احتياطا وبه توجد في كله حكما للأكثر وخص هذا بالصوم فخرج الحج والصلاة؛ لأنهما أركان فيشترط قرانها بالعقد على أدائها ابتداء وإلا خلا بعض الأركان عنها فلم يقع عبادة والصوم ركن واحد وقد وجدت فيه وإنما قلنا إلى ما قبل نصف النهار تبعا للجامع الصغير (على الأصح) احترازا عن ظاهر عبارة القدوري وإنما قال (ونصف النهار من) ابتداء (طلوع الفجر إلى) قبيل (وقت الضحوة الكبرى) لا عندها؛ لأن النهار قد يطلق على ما عند طلوع الشمس إلى غروبها لغة وعند الزوال نصفه فيفوت شرط صحة النية بوجودها قبيل الزوال (ويصح أيضا) كل من أداء رمضان والنذر المعين والنفل (بمطلق النية) من غير تقييد بوصف للمعيارية والنذر معتبر بإيجاب الله تعالى (وبنية النفل) أيضا (ولو كان) الذي نواه (مسافرا أو) كان (مريضا في الأصح) من الروايتين وهـو اختيـار فخر الإسلام وشمس الأئمة وجمع وتلغي زيادة النفلية؛ لأنهما لما تحملا المشقة التحقا بمن لا عذر له نظرا لهما (ويصح أداء رمضان بنية واجب آخر) هذا (لمن كان صحيحا مقيما) لما أنه معيار فيصاب بالخطأ في الوصف كمطلق النية (بخلاف المسافر فإنه) إذا نوى واحبا آخر (يقع عما نواه من) ذلك (الواجب) رواية واحدة عن أبي حنيفة؛ لأنه صرفه إلى ما عليه وقالا يقع عن رمضان (واختلف الترجيح في) صوم (المريض إذا نوى واجبا آخر) بصومه (في) شهر (رمضان) روى الحسن أنه عما نوى واختاره صاحب الهداية وأكثر مشايخ بخاري لعجزه المقدر وقال فخر الإسلام وشمس الأئمة الصحيح أنه يقع صومه عن رمضان وفي البرهان وهو الأصح (ولا يصح)

مِحلِينِ: المَكِ نِنَةِ العِلمِيَّةِ (الدَّعوةُ الإسْلاميَّةِ)

إ المنذور المعين زمانه بنية واجب غيره بل يقع عما نواه من الواجب فيه وأما القسم الثاني وهـو مـا الله المنذور المعين النية وتبييتها فهو قضاء رمضان وقضاء ما أفسده من نفل وصوم الكفارات بأنواعها والنذر المطلق كقوله إن شفى الله مريضي فعلي صوم يوم فحصل الشفاء.

أي: لا يسقط (المنذور المعين زمانه) بصومه (بنية واجب غيره بل يقع عما نواه) الناذر (من الواجب) المغاير للمنذور في الروايات كلها ويبقى المنذور بذمته فيقضيه وقيدنا بواجب آخر؛ لأنه لو نوى نفلا وقع عن المنذور المعين كإطلاق النية وروي عن أبي حنيفة أنّه يكون عما نواه (فيه) أي: الزمن المعين (وأما القسم الثاني وهو ما يشترط له تعيين النية وتبييتها) ليتأدى به ويسقط عن المكلف (فهو قضاء رمضان وقضاء ما أفسده من نفل وصوم الكفارات بأنواعها) ككفارة اليمين وصوم التمتع والقران (والنذر المطلق) عن تقييده بزمان وهو إما معلق بشرط ووجد (كقوله إن شفى الله مريضي فعلي صوم يوم فحصل الشفاء) أو مطلق كقوله لله علي صوم يوم؛ لأنها ليس لها وقت معين فلم تتأدى إلا بنية مخصوصة مبيتة أو مقارنة لطلوع الفحر وهو الأصل وقدمت عنه للضرورة ويشترط الدوام عليها فلو رجع عما نوى ليلا لم يصر صائما ولو أفطر لا شيء عليه إلا القضاء لانقطاع النية بالرجوع فلا كفارة عليه في رمضان إلا أن يعود إلى تجديد النية ويحصل مضيه فيه في وقتها تجديداً لها ولا تبطل النية بقوله أصوم غدا إن شاء الله؛ لأنه بمعنى الاستعانة وطلب التوفيق إلا أن يريد حقيقة الاستثناء.

### لَغُمُّ الْإِنْ َيِنَاكُمْ ﴾ مِمَّ القِيلِ الفِيلاحُ ﴿ • • • ﴿ فَصِلُ: فِما يَشْتُ بَهُ الهَلالِ فَ فِي صَومِ بَقِ الشَّلُ •

#### فَصِلُ: فِما يَشِتُ بْرُ الْهِلَالْ فَفِيْ جُومِ يَومِ الشَّكَ

يثبت رمضان برؤية هلاله أو بعد شعبان ثلاثين إن غم الهلال ويوم الشك هو ما يلي التاسع والعشرين من شعبان وقد استوى فيه طرف العلم والجهل بأن غم الهلال وكره فيه كل صوم إلا صوم نفل جزم به بلا ترديد بينه وبين صوم آخر وإن ظهر أنه من رمضان أجزأ عنه ما صامه.....

فصل: (فيما يثبت به الهلال وفي صوم) يوم (الشك وغيره(۱۱) يجب كفاية التماس الهلال ليلة الثلاثين من شعبان؛ لأنه قد يكون ناقصا و (يثبت رمضان برؤية هلاله(۱۱) لقوله صلى الله عليه وسلم: «صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته فإن غم عليكم فأكملوا عدة شعبان ثلاثين» فلذا(۱۱) قال (أو بعد شعبان ثلاثين) يوما (إن غم الهلال) بغيم أو غبار وغيره بالإجماع (ويوم الشك هو ما يلي التاسع والعشرين من شعبان وقد استوى فيه طرف العلم والحهل بحقيقة الحال (بأن غم الهلال) أي: هلال رمضان فاحتمل كمال شعبان ونقصانه نظرا إلى قوله صلى الله عليه وسلم: «الشهر هكذا وهكذا» وخنس إبهامه في المرة الثالثة يعني تسعة وعشرين وقوله: «وهكذا وهكذا» أي: من غير خنس يعني ثلاثين فالشك بوجود علة كغيم في الثلاثين أمن رمضان هو أو من شعبان أو يغم من رجب (وكره فيه) أي: يوم الشك (كل صوم) من فرض وواجب وصوم ردد فيه بين نفل وواجب (إلا صوم نفل جزم به بلا ترديد بينه وبين صوم آخر) فإنه لا يكره لحديث السرار إذا كان على وجه لا يعلم العوام ذلك ليعتادوا صومه ظنا منهم زيادته على الفرض وإذا وافق معتاده فصومه أفضل اتفاقا واختلفوا في الأفضل إذا لم يوافق معتاده قيل الأفضل الفطر احترازا لظاهر النهي وقيل الصوم اقتداء بعلي وعائشة رضي الله عنهما فإنهما كانا يصومانه (وإن ظهر من شعبان ونواه نفلا كان غير مضمون لدخول الإسقاط في عزيمته من وجه و كراهة النفل مع الترديد لصورة النهى كصلاته في أرض الغير وهو دون كراهته على أنه من رمضان لعدم التشبه وأما كراهة النفل مع الترديد لصورة النهى كصلاته في أرض الغير وهو دون كراهته على أنه من رمضان لعدم التشبه وأما كراهة النفل مع الترديد

مِعلمِن: المُكِرِينَة العِلميّة (الدَّعوة الرستارميّة)

474

<sup>(</sup>۱) قوله: [الشك وغيره] كظلمة مانعة أو ضوء كذلك أو دخان. ط. ۱۲

<sup>(</sup>٢) قوله: [يثبت رمضان برؤية هلاله] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: لثبوت رؤية الهلال سبعة طرق في الشرع، الأول: شهادة الرؤية، والثاني: شهادة على الشهادة، والثالث: الشهادة على القضي، والرابع: كتاب القاضي إلى القاضي، والحامس: مس الاستفاضة، والسادس: إكمال العدت، والسابع: ضرب المدافع، وللتفصيل راجع إلى فتاواه.. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المحرجة، ٥/١٠، مترجماً وملخصاً)

<sup>(</sup>٣) قوله: [فلذا] أي: لقوله صلى الله تعالى عليه وسلم في الحديث «فإن غم عليكم». ط. ١٢

وإن ردد فيه بين صيام وفطر لا يكون صائما وكره صوم يوم أو يومين من آخر شعبان لا يكره ما فوقهما ويأمر المفتي العامة بالتلوم يوم الشك ثم بالإفطار إذا ذهب وقت النية ولم يتبين الحال ويصوم فيه المفتي والقاضي ومن كان من الخواص وهو من يتمكن من ضبط نفسه عن الترديد في النية وملاحظة كونه عن الفرض ومن رأى هلال رمضان أو الفطر وحده ورد قوله......

فلأنه ناو للفرض من وجه وهو أن يقول إن كان غدا من رمضان فعنه وإلاّ فتطوع (١٠). (وإن ردد) الشخص (فيه) أي: في يوم الشك (يين صيام وفطر) كقوله إن كان من رمضان فصائم وإلا فمفطر (لا يكون صائما)؛ لأنه لم يجزم بعزيمته فإن ظهرت رمضانيته قضاه. ثم شرع في بيان تقديم الصوم من غير شك على جهة الاحتياط فقال (وكره صوم يوم أو يومين من آخر شعبان) لقوله صلى الله عليه وسلم: «لا تقدموا الشهر بيوم ولا يومين إلا رجل كان يصوم صوما فيصومه» متفق عليه والمراد به التقديم على قصد أن يكون من رمضان؛ لأن التقديم بالشيء على الشيء أن ينوي به قبل حينه وأوانه ووقته وزمانه وشعبان وقت التطوع فإذا صام عن شعبان لم يأت بـصوم رمـضان قبل زمانه وأوانه فلا يكون هذا تقدما عليه من فوائد شيخي العلامة شمس الدين محمد المحبي رحمه الله (لا يكره) صوم (ما فوقهما) أي: اليومين كالثلاثة فما فوقها من آخر شعبان كما في الهداية (و) المختار أن (يأمر المفتى العامة) بإظهار النداء (بالتلوم) أي: بالانتظار بلا نية صوم في ابتداء (يوم الشك) محافظة على إمكان أداء الفرض بإنشاء النية لظهور الحال في وقتها (ثم) يأمر العامة (بالإفطار إذا ذهب وقت) إنشاء (النية) وهو عند مجيء الضحوة الكبرى (ولم يتبين الحال) حسما لمادة اعتقاد الزيادة (ويصوم فيه) أي: يصومه نفلا (المفتى والقاضي) سرا لحديث السرار لئلا يتهم بالعصيان بارتكاب الصوم بما يروى: «من صام يوم الشك فقد عصى أبا القاسم» مخالفا لما أمر به من الفطر (و) يصومه أيضا سرا (من كان من الخواص وهو من يتمكن من ضبط نفسه عن) الإضحاع وهو (الترديد في النية و) عن (ملاحظة كونه) صائما (عن الفرض) إن كان من رمضان لحديث السرار وهو قوله صلى الله عليه وسلم لرجل: «هل صمت من سرار شعبان» قال لا قال: «فإذا أفطرت فصم يوما مكانه وسرار الشهر بالفتح والكسر آخره سمى به لاستتار القمر فيه؛ لأنه لما كان معارضاً بنهي التقدم بصيام يوم أو يومين حمل التقدم على نية الفرض وحديث السرار على استحبابه نفلا؛ لأن المعنى الذي يعقل فيه ختم شعبان بالعبادة كما يستحب ذلك في كل شهر. (ومن رأى هلال رمضان) وحده (أو) هلال (الفطر وحده ورد قوله) أي: رده القاضي

جُلِيْنِ: الْمُكِرِيْنَةِ الْعِلْمَيَّةِ (الدَّعُوَّةِ الْإِسْلَامِيَّةً)

475

<sup>(</sup>۱) قوله: [فتطوع] أي: بفعل أهل الكتاب فقد روي أن رمضان كتب على النصارى فوقع في برد، أو حر شديد، فحولوه إلى الربيع وزادوا عليه عشرين كفارة لتحويله، وقيل: زادوا ذلك لموتان أصابهم. "تفسير البيضاوي"، ٤٦٢/١، دارالفكربيروت. ١٢

إلى الوقتين قضى ولا يجوز له الفطر بتيقنه هلال شوال وإن أفطر في الوقتين قضى ولا كفارة عليه ولو كان فطره قبل ما رده القاضي في الصحيح وإذا كان بالسماء على من غيم أو غبار ونحوه قبل خبر واحد عدل أو مستور في الصحيح ولو شهد على شهادة واحد مثله.....

(لزمه الصيام) لقوله تعالى: ﴿فَمَن شَهِدَ منكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ [الْبَنْقَرَعُ: ١٨٥] وقد رآه ظاهراً ولقوله صلى الله عليه وسلم: «صومكم يوم تصومون وفطركم يوم تفطرون» والناس لم يفطروا فوجب أن لا يفطر لا فرق بين كون السماء بعلة فلم يقبل لنفسه أو ردت بصحوها لانفراده وفيه إشارة إلى لزوم صيامه وإن لم يشهد عند القاضي ولا فرق بين كونه من عرض الناس أو الإمام فلا يأمر الناس بالصوم ولا بالفطر إذا رآه وحده ويصوم هو (ولا يجوز له الفطر بتيقنه هلال شوال) برؤيته منفردا لما روينا(١)، كذا في فتح القدير والتتارخانية عن المحيط والخلاصة وفي الجوهرة خلافه قال الإمام يأمرهم بالصوم برؤيته وحده ولا يصلي بهم العيد ولا يفطر لا سرا ولا جهرا اه.. فأخذ بالاحتياط في المحلّين (٢)، وفي الحجة قال صاحب الكتاب (٣) إذا استيقن بالهلال يخرج ويصلي العيد ويفطر؛ لأنه ثابت بالشرع وقد تيقن كذا في التتارخانية (وإن أفطر) من رأى الهلال وحده (في الوقتين) رمضان وشوال (قضي) لما تلونا وروينا (ولا كفارة عليه) ولا على صديق للرائي إن شهد عنده بهلال الفطر وصدقه فأفطر؛ لأنه يوم عيد عنده فيكون شبهة وبرد شهادته في رمضان صار مكذبا شرعا (و) بذلك لا كفارة عليه (ولو كان فطره قبل ما رده القاضي في الصحيح) لقيام الشبهة وهي قوله صلى الله عليه وسلم: «الصوم يوم تصومون» وقيل تجب الكفارة فيهما للظاهر بين الناس في الفطر وللحقيقة التي عنده في رمضان (وإذا كان بالسماء علة من غيم أو غبار ونحوه) كضباب و ندى (قبل) أي: القاضي بمجلسه (خبر واحد عدل (٤) هو الذي حسناته أكثر من سيئاته والعدالة ملكة تحمل على ملازمة التقوى والمروءة (أو) خبر (مستور) هو مجهول الحال لم يظهر له فسق ولا عدالة يقبل قوله (في الصحيح) ويلزم العدل أن يشهد عند الحاكم في ليلة رؤيته كيلا يصبحوا مفطرين وللمخدّرة (٥) أن تشهد بغير إذن وليها؛ لأنه من فروض العين (و) يقبل خبره لو (شهد على شهادة واحد مثله)؛ لأن العدد في الأصول ليس شرطا

<sup>(</sup>١) قوله: [لما روينا] الأولى أن يقول لما تلونا من قوله تعالى: ﴿فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ [البَّنَجَزَّةِ: ١٨٥]. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [في المحلين] هما رؤية هلال رمضان بالصوم ورؤية الفطر بالصوم أيضاً لاحتمال الغلط في الرؤية. ط. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [صاحب الكتاب] يحتمل أنه القدوري. ط. ١٢

<sup>(</sup>٤) قوله: [قبل القاضي بمجلسه خبر واحد عدل] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: لأن رمضان إذا كان متغيّماً كان الواحد كافياً فإذا شهد عدلان فقد ازداد الثبوت قوةً. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٢٧/٣)

٥) قوله: [وللمخدّرة] المحدرة من النساء التي تلزم حدرها ولا تظهر على الرجال. ١٢

ولو كان أنثى أو رقيقا أو محدودا في قذف تاب لرمضان ولا يشترط لفظ الشهادة ولا الدعوى ولا ولا يشترط لفظ الشهادة من حرين أو حر وحرتين بلا دعوى، وإذا لم يكن بالسماء علة فلا بد من جمع عظيم لرمضان والفطر ومقدار الجمع مفوض إلى رأي الإمام في الأصح....

فكذا في الفروع (و) يقبل حبره و (لو كان أنثى أو رقيقا أو محدودا في قذف) وقد (تاب) في ظاهر الرواية إثباتا (لرمضان)؛ لأنه أمر ديني وحبر العدل فيه مقبول فأشبه رواية الأحبار (و) لهذا (لا يشترط لفظ الشهادة ولا) تقدم (الدعوى) كما لا يشترطان في سائر الأحبار وأطلق القبول كما في الهداية وقال كان الشيخ الإمام أبو بكر محمد بن الفضل إنما يقبل شهادة الواحد إذا فسر فقال رأيته في وقت يدخل في السحاب ثم ينجلي؛ لأن الرؤية في مثل هذا تتفق في زمان قليل فجاز أن ينفرد هو به أما بدون هذا التفسير لا تقبل لمكان التهمة اه. كذا في التجنيس. (تنبيه) لما كان قول الحساب مختلفا فيه نظمه ابن وهبان فقال:

وقول أولى التوقيت ليس بموجب وقيل نعم والبعض إن كان يكثر

وقال ابن الشحنة بعد نقل الخلاف فإذن اتفق أصحاب أبي حنيفة إلا النادر والشافعي أنه لا اعتماد على قول المنتجمين في هذا (وشرط لهلال الفطر) أي: لثبوته وثبوت غيره من الأهلة (إذا كان بالسماء علة) لفظ (الشهادة) الحاصلة (من حرين) مسلمين مكلفين غير محدودين في قذف (أو حر وحرتين) لكن (بلا) اشتراط تقدم (دعوى) على الشهادة كعتق الأمة وطلاق الزوجة وإذا رأى الهلال في الرستاق (أ)، وليس هناك وال ولا قاض فإن كان ثقة يصوم الناس بقوله وفي الفطر إن أخبر عدلان برؤية الهلال وبالسماء علة لا بأس بأن يفطروا بلا دعوى ولا حكم للضرورة (وإذا لم يكن بالسماء علة فلا بد) للثبوت (من) شهادة (جمع عظيم لرمضان والفطر) وغيرهما؛ لأن المطلع متحد في ذلك المحل والموانع منتفية والأبصار سليمة والهمم في طلب رؤية الهلال مستقيمة (أ)، فالتفرد في مثل هذه الحالة يوهم الغلط فوجب التوقف في رؤية القليل حتى يراه الجمع الكثير لا فرق في ظاهر الرواية بين أهل المصر ومن ورد من خارج المصر (ومقدار) عدد (الجمع) العظيم قيل أهل المحلة وعن أبي يوسف خمسون كالقسامة وعن خلف خمسمائة بـ«بلخ» قليل وقال البقالي الألف بـ «بخارى» قليل وقال الكمال الحق ما روي عن محمد وأبي يوسف أن العبرة لتواتر الخبر ومجيئه من كل جانب اه وفي التجنيس عن محمد أن أمر القلة والكثرة (مفوض إلى رأي الإمام) وهو الصحيح وفي البرهان (في الأصح)؛ لأن ذلك يختلف باختلاف الأوقات والأماكن (مفوض إلى رأي الإمام) وهو الصحيح وفي البرهان (في الأصح)؛ لأن ذلك يختلف باختلاف الأوقات والأماكن

(اللَّعُونُ اللَّالِينَةِ العِلْمِيَّةِ (اللَّعُونُ الْإِسْلَامِيَّةِ)

77

<sup>(</sup>۱) قوله: [الرستاق] أي: القرى. ط. ۱۲

٢) قوله: [مستقيمة] أي: متوفرة متهيئة. ط. ١٢

وإذا تم العدد بشهادة فرد ولم ير هلال الفطر والسماء مصحية لا يحل الفطر واختلف الترجيح فيما إذا كان بشهادة عدلين ولا خلاف في حل الفطر إذا كان بالسماء علة ولو ثبت رمضان بشاهدة الفرد وهلال الأضحى كالفطر ويشترط لبقية الأهلة شهادة رجلين عدلين أو حر وحرتين غير محدودين في قذف واذا ثبت في مطلع قطر لزم سائر الناس في ظاهر المذهب وعليه الفتوى

وتتفاوت الناس صدقا (وإذا تم العدد) أي: عدد رمضان ثلاثين (بشهادة فرد) برؤيته (ولم ير هلال الفطر و) ذلك و (السماء مصحية لا يحل الفطر) اتفاقا على ما ذكره شمس الأئمة ويعزر ذلك الشاهد كذا في الدرر وفي التجنيس إذا لم ير هلال شوال لا يفطرون حتى يصومو يوما آخر وقال الزيلعي والأشبه أن يقال إن كانت السماء مصحية لا يفطرون لظهور غلطه وإن كانت متغيمة يفطرون لعدم ظهور الغلط (واختلف الترجيح) في حل الفطر (فيما إذا كان) ثبوت رمضان (بشهادة عدلين) وتم العدد ولم ير هلال شوال مع الصحو صحح في الدراية والخلاصة والبزازية حل الفطر؛ لأن شهادة الشاهدين إذا قبلت كانت بمنزلة العيان(١)، وفي مجموع النوازل لا يفطرون وصححه كذلك السيد الإمام الأجل ناصر الدين؛ لأن عدم الرؤية مع الصحو دليل الغلط فتبطل شهادتهم (ولا خلاف في حل الفطر إذا) تم العدد و (كان بالسماء علة ولو) وصلية (ثبت رمضان بشهادة الفرد) العدل كالعدلين اتفاقا على التحقيق (وهلال الأضحى) في الحكم (كالفطر) فلا بد من نصاب الشهادة مع العلة والجمع العظيم مع الصحو على ظاهر الرواية وهو الأصح لما تعلق به من نفع العباد خلافًا لما يروى عن أبي حنيفة أنه كهلال رمضان وهي رواية النوادر وصححها في التحفة والمذهب ظاهر الرواية (ويشترط) في الثبوت (لبقية الأهلة) إذا كان بالسماء علة (شهادة رجلين عدلين أو) شهادة (حر وحرتين غير محدودين في قذف) وإلا فحمع عظيم (وإذا ثبت) الهلال (في) بلدة<sup>(٢)</sup> و (م**طلع قط**ر) ها (لزم سائر الناس في ظاهر المذهب وعليه الفتوي) وهو قول أكثر المشايخ فيلزم قضاء يوم على أهل بلدة صاموا تسعة وعشرين يوما لعموم الخطاب: «صوموا لرؤيته» وقيل يختلف ثبوته باختلاف المطالع واختاره صاحب التجريد وغيره كما إذا زالت الشمس عند قوم وغربت عند غيرهم فالظهر على الأولين لا المغرب لعدم انعقاد السبب في حقهم. (تنبيه) ثبوت رمضان وشوال بالدعوى بنحو وكالة معلقة به فينكر المدعى عليه فيشهد الشهود بالرؤية فيقضى عليه ويثبت مجيء رمضان ضمنا؛ لأن إثبات مجيء الشهر مجردا لا يدخل تحت الحكم وإن لزم الصوم بمجرد الإخبار ولا يشترط الإسلام في إخبار الجمع العظيم؛

<sup>(</sup>١) قوله: [بمنزلة العيان] بكسر العين: المشاهدة. ط. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [وإذا ثبت الهلال في بلدة] مطلع قطر لزم سائر الناس في ظاهر المذهب قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن نقلا عن اللباب: أن لا عبرة باختلاف المطالع. ١٢ ("جد الممتار"، ٣٩/٣)

#### أولا عبرة برؤية الهلال نهارا سواء كان قبل الزوال أو بعده وهو الليلة المستقبلة في المختار.

لأن التواتر لا يبالى فيه بكفر الناقلين فضلا عن فسقهم أو ضعفهم ذكره الكمال (ولا عبرة برؤية الهلال نهارا سواء كان) قد رؤي (قبل الزوال أو) رؤي (بعده وهو الليلة المستقبلة) لقوله صلى الله عليه وسلم: «صوموا لرؤيته» الخ فوجب سبق الرؤية على الصوم والفطر والمفهوم المتبادر منه الرؤية عند عشية كل شهر عند الصحابة والتابعين ومن بعدهم (في المختار) من المذهب.

# 

## بابُ في بَيانِ مَالا يُفسِّلُ الصَوْم

وهو أربعة وعشرون شيئا ما لو أكل أو شرب أو جامع ناسيا وإن كان للناسي قدرة على الصوم يذكره به من رآه يأكل وكره عدم تذكيره وإن لم يكن له قوة فالأولى عدم تذكيره أو أنزل بنظر أو فكر وإن أدام النظر والفكر أو ادهن أو اكتحل ولو وجد طعمه في حلقه.....

باب في بيان: (ما لا يفسد الصوم وهو أربعة وعشرون شيئا) تقريبا لا تحديدا بالمرة: منها (ما لو أكل) الصائم رأو شرب أو جمع بينها (ناسياً) لصومه لقوله صلى الله عليه وسلم: «إذا أكل الصائم ناسياً أو شرب ناسياً فإنما هو رزق ساقه الله إليه» فلا قضاء عليه والجماع في معناهما(() فإن تذكر نزع من فوره فإن مكث شرب ناسياً فإنما هو رزق ساقه الله إليه» فلا قضاء عليه والجماع في معناهما (() فإن تذكر نزع من فوره فإن مكث الفحر والنزع ليس عليه شيء لعدم الجماع صورة ومعنى (() وإن كان للناسي قدرة على) إتمام (الصوم) إلى الليل بلا مشقة ظاهرة: كشاب قوي (يذكره به من رآه يأكل و) إن تركه (كره عدم تذكيره) في المختار كذا في الفتح وقيل من رأى غيره في رمضان يأكل ناسيا لا يخبره؛ لأن بأكله هذا لا يفسد صومه وإذا ذكر الناسي وهو يأكل فقيل له إنك صائم فلم يتذكر يلزمه القضاء في المحتار (وإن لم يكن له قوة فالأولى عدم تذكيره) لما فيه من قطع والفكر) حتى أنزل؛ لأنه لم يوجد منه صورة الجماع ولا معناه وهو الإنزال عن مباشرة ولا يلزم من الحرمة الإفطار وفعل المرأتين (() بلا إنزال منهما لا يفسد (أو اهون لم يفسد صومه كما لو اغتسل ووجد برد الماء في كبده (أو وفعل المرأتين) بلا إنزال منهما لا يفسد (أو ادهن) لم يفسد صومه كما لو اغتسل ووجد برد الماء في كبده (أو وسواء كان مطيبا أو غيره وتفيد مسألة الاكتحال ودهن الشارب الآتية أنه لا يكره للصائم شم رائحة المسك وهوه والورد ونحوه مما لا يكون جوهرا متصلا كالدخان فإنهم قالوا لا يكره الاكتحال بحال وهو شامل للمطيب وغيره والورد ونحوه مما لا يكون جوهرا متصلا كالدخان فإنهم قالوا لا يكره الاكتحال بحال وهو شامل للمطيب وغيره

<sup>(</sup>١) قوله: [والجماع في معناهما] لأنه من شهوة البطن كالأكل. ط. ١٢

<sup>(</sup>۲) قوله: [فسد صومه] من غير كفارة. ط. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [ليس عليه شيء لعدم الجماع صورة ومعنى] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: لأن التبرع إقالاع عن الجماع لإجماع بخلاف المكث فإنه إبقاء. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٤٧/٣)

<sup>(</sup>٤) قوله: [أو أنزل بنظر إلى...إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: ولو نظر مرارا و لكن كره. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٥٥٣/١٠ ملخصاً ومترجماً)

٥) قوله: [وفعل المرأتين] أي: سحاقهما بالإإنزال أما بالإنزال فمفسد وعليهما القضاء. ط. ١٢

| Jac.     |                 | <u> </u>          |           |               | <u> </u>   | مرايد مت   |       | 323€  |
|----------|-----------------|-------------------|-----------|---------------|------------|------------|-------|-------|
| و غبـار  | عه أو غبــار ول | ـه دخمان بـلا صـن | دخــل حلق | ر ولم يفطر أو | نوى الفط   | اغتاب أو   | جم أو | أواحت |
| بالجنابة | لو استمر يوما   | ه أو أصبح جنبا و  | ذاكر لصوم | أدوية فيه وهو | ثر طعم الأ | ذباب أو أ  | ون أو | الطاح |
|          |                 |                   |           |               |            | احلىلە ماء | ے فی  | أو صد |

• إِماكُ فِي مَانِ مَالا بُفَسِّيلُ الصَوْمِ **ا** 

ولم يخصوه بنوع منه وكذا دهن الشارب ولو وضع في عينيه لبنا أو دواء مع الدهن فوجد طعمه في حلقه لا يفسد صومه إذ لا عبرة بما يكون من المسام ولو ابتلع نحو عنبة مربوطة بخيط ثم أخرجه لم يفطر أو أدخل أصبعه في فرحه ولم يكن مبلولا بماء أو دهن لم يفسد على المختار (أو احتجم) لم يفسد؛ لأنه صلى الله عليه وسلم احتجم وهو محرم واحتجم وهو صائم (أو اغتاب) وحديث: «أفطر الحاجم والمحجوم» مؤول بذهاب الأجر (أو نوى الفطر ولم يفطر) لعدم الفعل (أو دخل حلقه دخان بلا صنعه) لعدم قدرته على الامتناع عنه فصار كبلل بقي في فمه بعد المضمضة لدخوله من الأنف إذا أطبق الفم وفيما ذكرنا إشارة إلى أنه من أدخل بصنعه دخانا حلقه بأي صورة كان الإدخال فسد صومه سواء كان دخان عنبر أو عود أو غيرهما حتى من تبخر ببخور فآواه إلى نفسه واشتم دخانه ذاكرا لصومه أفطر لإمكان التحرز عن إدخال المفطر جوفه ودماغه وهذا مما يغفل عنه كثير من الناس فليتبه له ولا يتوهم أنه كشم الورد ومائه والمسك لوضوح الفرق بين هواء تطيب بريح المسك وشبهه وبين جوهر فاساحون أو) دخل حلقه وفياً ومنذكر حكم الكفارة بشربه (أو) دخل حلقه (غبار (الولو) كان (غبار) دقيق من (الطاحون أو) دخل حلقه (ذباب أو) دخل (أثر طعم الأدوية فيه) أي: في حلقه؛ لأنه لا يمكن الاحتراز عنها فلا يفسد الصوم بدخولها (وهو ذاكر لصومه) لما ذكرنا (أو أصبح جنبا ولو استمر) على حالته (يوما) أو أياما (بالحنابة) لقوله تعالى ﴿فَالآنَ بَاشِرُوهُنَّ﴾ [البَيْجَوَّ : ١٨٧] لاستلزام جواز المباشرة إلى قبيل الفحر وقوع الغسل بعده ضرورة وقوله صلى الله عليه وسلم وأنا أصبح جنبا وأنا أريد الصيام وأغتسل وأصوم (أو صب في إحليله هاء بعده ضرورة وقوله صلى الله عليه وسلم وأنا أصبح جنبا وأنا أريد الصيام وأغتسل وأصوم (أو صب في إحليله هاء بعده ضرورة وقوله صلى الله عليه وسلم وأنا أصبح جنبا وأنا أريد الصيام وأغتسل وأصوم (أو صب في إحليله هاء بعده ضرورة وقوله صلى الله عليه وسلم وأنا أصبح جنبا وأنا أربد الصيام وأغتسل وأصوم (أو صب في إحليله هاء بعده ضرورة وقوله صلى الله علي عليه ولمية والمناس النه علي حلقه والمه والمه والمؤتم والمؤتم

جِلبِن: المَكِ نِنَةِ العِلميَّةِ (الدَّعُومُ الإسْلاميَّة

<sup>(</sup>۱) قوله: [أو دخل حلقه غبار] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: إن نظرنا في الأشياء التي تدخل من الخارج في جوف الصائم وجدناها على أنحاء مختلفة ١- منها ما لا يمكن الاحتراز للصائم عنها في وقت من الأوقات كالهواء. ٢- منها ما لا بد من التلبس به لكل أحد أحياناً ولا يمكن الاحتراز عنها كلية كدخول الغبار أو الدخان لحاجة الإنسان الى قربها بالضرورة في وقت دون وقت لأنه لا يمكن الاحتراز عنها لدخولها من الأنف إذا أطبق فمه. ٣- منها ما يمكن الاحتراز عنها في بعض الصور وهذا نادر كطعام وشراب، ففي الصورة الأولى لا يمكن الاحتراز عنها في بعض الصور وهذا نادر كطعام وشراب، ففي الصورة الأولى لا يفسد الصوم وفي الصورة الثالثة يفسد الصوم قطعاً لإمكان التحرز عن إدخال المفطر. وفي الصورة الثانية تفصيل، فإن مدار الحكم هاهنا على التفرقة بين الدخول والإدخال. (١) فلا يفسد الصوم ولو دخل الغبار أو الدخان بلا صنعه (٢) ويفسد بالإدخال. بالجملة الشرع لم يعدّ مثل هذه المسائل في المفطرات مطلقا. ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ويفسد بالإدخال. بالجملة وملخصاً)

أو دهنا أو خاض نهرا فدخل الماء أذنه أو حك أذنه بعود فخرج عليه درن ثم أدخله مرارا إلى أذنه أو دخل أنفه مخاط فاستنشقه عمدا وابتلعه وينبغي إلقاء النخامة حتى لا يفسد صومه على قول الإمام الشافعي رحمه الله أو ذرعه القيء وعاد بغير صنعه ولو ملأ فمه في الصحيح أو استقاء أقل من ملء فمه على الصحيح ولو أعاده في الصحيح......

أو دهنا) لا يفطر عند أبي حنيفة ومحمد خلافا لأبي يوسف فيما إذا وصل إلى المثانة أما مادام في قصبة الذكر لا يفسد بالاتفاق ومبنى الخلاف على منفذ للجوف من المثانة وعدمه والأظهر أنه لا منفذ له وإنما يجتمع البول في المثانة بالترشيح كذا تقوله الأطباء قاله الزيلعي (أو خاض نهرا فدخل الماء أذنه(١)) لا يفسد للضرورة (أو حك أذنه بعود فخرج عليه درن) مما في الصماخ (ثم أدخله) أي: العود (مرارا إلى أذنه) لا يفسد صومه بالإجماع كما في البزازية لعدم وصول المفطر إلى الدماغ (أو دخل) يعني نزل من رأسه ووصل (أنفه مخاط فاستنشقه عمدا وابتلعه) لا يفسد صومه ولو خرج ريقه من فمه فأدخله وابتلعه إن كان لم ينقطع من فمه بل متصل كالخيط فتدلى إلى الذقن فاستشربه لم يفطر وإن انقطع فأخذه وأعاده أفطر كذا في الفتح وقال أبو جعفر إذا خرج البزاق على شفتيه ثم ابتلعه فسد صومه وفي الخانية ترطب شفتاه ببزاقه عند الكلام ونحوه فابتلعه لا يفسد صومه وفي الحجة سئل إبراهيم عمن ابتلع بلغما قال إن كان أقل من ملء فيه لا ينقض إجماعا وإن كان ملء فيه ينقض صومه عند أبي يوسف، وعند أبي حنيفة لا ينقض (وينبغى إلقاء النخامة حتى لا يفسد صومه على قول الإمام الشافعي) كما نبه عليه العلامة ابن الشحنة ليكون صومه صحيحا بالاتفاق لقدرته على مجها<sup>(٢)</sup>، (**أو ذرعه**) أي: سبقه وغلبه (القيء<sup>(٣)</sup>) ولو ملأ فاه لقوله صلى الله عليه وسلم: «من ذرعه القيء وهو صائم فليس عليه القضاء وإن استقاء عمـدا فليقض» (و) كذا لا يفطر لو (عاد) ما ذرعه (بغير صنعه ولو ملأ) القيء (فمه في الصحيح) وهذا عند محمد؛ لأنه لم يوجد صورة الفطر وهو الابتلاع ولا معناه؛ لأنه لا يتغذى به عادة (أو استقاء) أي: تعمّد إخراجـه وكـان (أقــل من ملء فمه على الصحيح) وهذا عند أبي يوسف وقال محمد يفسد وهو ظاهر الراوية (ولو أعاده في الصحيح) لا يفسد عند أبي يوسف كما في المحيط لعدم الخروج حكماً حتى لا ينقض الطهارة، وقال الكمال وهو المختار عند

<sup>(</sup>۱) قوله: [دخل الماء أذنه] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: دخول الماء أذنه بلا صنعه لايفسد الصوم بلا خلاف وأمّا الإدخال بصنعه فهو مفسد للصوم على الأصح. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٤٩٨/١٠ ملخصاً ومترجماً)

<sup>(</sup>٢) قوله: [على مجها] أي: رميها من فمه. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [ذرعه أي سبقه وغلبه القيء] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: لأنه إن استقاء ملء فيه ذاكرا أفسد بنفس الخروج من دون حاجة إلى العود. ١٢( "جد الممتار" ٢٦٨/٣)

َ مَنْ اللَّهُ عَمْرُ اللَّهُ عَمْرُ مُرَاقِيلَ الْفِلْاحَ ﴿ وَمَعَمُونَ وَمَالِمُ الْمُونِ مَالاً يُفْسِلُ الصَوْم ﴿ وَمَنْ وَلَمْ اللَّهُ وَمَالِكُ الْمُونَ وَلَمْ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللّلِكُولُ اللَّهُ الللللَّاللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّا

بعضهم لعدم الخروج شرعاً وقال محمد يفسد وهو ظاهر الراوية ورواية عن أبي يوسف لإطلاق ما رويناه (أو أكل ما يين أسنانه) مما بقي فيه من سحوره (وكان دون الحمصة)؛ لأنه تبع لريقه وهذا القدر لا يمكن الاحتراز عنه عادة أو يتعسّر، وقال الكمال من المشايخ من جعل الفاصل بين القليل والكثير ما يحتاج في ابتلاعه إلى الاستعانة بالريق أو لا يحتاج الأول قليل والثاني كثير وهو حسن؛ لأن المانع من الحكم بالإفطار بعد تحقق الوصول كونه لا يسهل الاحتراز عنه وذلك مما يجري بنفسه مع الريق لا فيما يتعمد في إدخاله؛ لأنه غير مضطر فيه انتهى . (أو مضغ مثل سمسمة) أي: قدرها وقد تناولها (من خارج فمه حتى تلاشت ولم يجد لها طعما في حلقه) كذا في الكافي وقال الكمال وهذا حسن جدا فليكن الأصل في كل قليل مضغه انتهى.

## لَغُمُّ الْإِنْ َيَا فِي عَلَى اللَّهِ اللَّهِ الْفِيلَاحِي . • • • (بابَ مَا يفسُلُ بِدُ الصَّومِ فِ تَجِبُ بِدُ الكَفارَةِ ] • • • • (بابُ مَا يفسُلُ بِدُ الصَّومِ فِي تَجِبُ بِدُ الكَفارَةِ ] •

## بابُ مَا يفسُلُ بِيُ الصَوم فِ تَجِبُ بِيمُ الكَفارَةِ

وهو اثنان وعشرون شيئاً إذا فعل الصائم شيئاً منها طائعاً متعمداً غير مضطر لزمه القضاء والكفارة وهي الجماع في أحد السبيلين على الفاعل والمفعول به والأكل والشرب سواء فيه ما يتغذّى به أو يتداوى به وابتلاع مطر.....

باب (ما يفسد به الصوم وتجب به الكفارة مع القضاء وهو اثنان وعشرون شيئاً) تقريباً (إذا فعل) المكلُّف (الصائم) مبيتا النية في أداء رمضان ولم يطرأ ما يبيح الفطر بعده كمرض أو قبله كسفر وكان فعله (شيئا منها) أي: المفسدات (طائعا) احترازا عن المكره ولو أكرهته زوجته (١) في الأصح كما في الجوهرة وبه يفتي فلا كفارة ولو حصلت الطواعية في أثناء الجماع؛ لأنها<sup>(٢)</sup> بعد الإفطار مكرها في الابتداء (متعمدا) احترز به عن الناسي والمخطئ (غير مضطر) إذ المضطر لا كفارة عليه (لزمه القضاء) استدراكاً للمصلحة الفائتة (و) لزمه (الكفارة) لكمال الجناية (وهي الجماع في أحد السبيلين) أي: سبيل آدمي حي (على الفاعل) وإن لم ينزل (و) على (المفعول به) والدبر كالقبل في الأصح لكمال الجناية بخلاف الحد؛؛ لأنه ليس زنا حقيقة (٣)، (و) كذا (الأكل والشرب) وإن قل (سواء فيه) أي: المفطر (ما يتغذى) أي: يربى ويقام البدن (به) أي: الغذاء وهو بالغين والذال المعجمتين اسم للذات المأكولة غذاء قال في الجوهرة واختلفوا في معنى التغذي قال بعضهم أن يميل الطبع إلى أكله وتنقضي شهوة البطن به (٤) وقال بعضهم هو ما يعود نفعه إلى إصلاح البدن وفائدته فيما إذا مضغ لقمة ثم أخرجها ثم ابتلعها فعلى القول الثاني تجب الكفارة وعلى الأول لا تجب وهذا هو الأصح؛ لأنه بإخراجها تعافها النفس كما في المحيط وعلى هذا الورق الحبشي والحشيشة والقطاط إذا أكله فعلى القول الثاني لا تجب الكفارة؟ لأنه لا نفع فيه للبدن وربما يضره وينقص عقله وعلى القول الأول تجب؛ لأن الطبع يميل إليه وتنقضي بـه شـهوة البطن اهـ. قلت وعلى هذا البدعة التي ظهرت الآن وهو الدخان إذا شربه في لزوم الكفارة نسأل الله العفو والعافية اهـ وبأكل ورق كرم وقشر بطيخ طري وكافور ومسك تجب الكفارة وإذا صار ورق الكرم غليظا لا تجب (أو يتداوى به) كالأشربة والطباع السليمة تدعو لتناول الدواء لإصلاح البدن فشرع الزجر عنه (و) منه (ابتلاع مطر)

<u> جِلِيْنِ: المَكِ نِنَةِ العِلمِيَّةِ (الدَّعُوةُ الإِسْلَامِيَّةً)</u>

444

<sup>(</sup>١) قوله: [ولو أكرهته زوجته] أي: على الجماع. ١٢

<sup>(</sup>٢) **قوله**: [**لأنها**] أي: الطواعية. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [ليس زنا حقيقة] أي: الجماع بالدبر. ١٢

<sup>(</sup>٤) قوله: [أن يميل الطبع إلى أكله وتنقضي شهوة البطن به] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: نحو رجل ابتلع ريق زوجته قصدا بتلذذ تلزم الكفارة أيضاً. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢/١٠ه ملخصاً ومترجماً)

وثلج وبرد (دخل إلى فمه) لإمكان التحرز عنه بيسير طبق الفم (و) منه (أكل اللحم النيء) ولو من ميتة (إلا إذا دود) لخروجه به عن الغذائية (و) منه (أكل الشحم في) المختار كذا في التجنيس وهو (اختيار الفقيه أبي الليث) رحمه الله ولا خلاف في قديده كذا في الفتح (و) كذا (قديد اللحم بالاتفاق) للعادة بأكله (و) منه (أكل) حب (الحنطة وقضمها) لما ذكرنا (إلا أن يمضغ قمحة) أو قدرها من جنس ما يوجب الكفارة (فتلاشت) واستهلكت بالمضغ فلم يجد لها طعما فلا كفارة و لا فساد لصومه كما قدمناه (و) من موجب الكفارة (ابتلاع) حبة حنطة أو ابتلاع (سمسمة أو) ابتلاع (نحوها) وقد تناولها (من خارج فمه) ولزوم الكفارة بهذا (في المختار)؛ لأنها مما الأرمني مطلقا) أي: سواء اعتاد أكله أو لم يعتده؛ لأنه يؤكل للدواء فكان إفطارا كاملا (و) منه أكل (الطين غير الأرمني مطلقا) أي: سواء اعتاد أكله أو لم يعتده؛ لأنه يؤكل للدواء فكان إفطارا كاملا (و) منه أكل (الطين غير (في المختار) وإنه من الامتحانيات بالجواب وإذا أكل كعوب قوائم الذرة لا رواية لهذه المسألة قال الزندويستي: (في المختار) وإنه من الامتحانيات بالجواب وإذا أكل كعوب قوائم الذرة لا رواية لهذه المسألة قال الزندويستي: (غيرهما)؛ لأنه يعافه (و) مما يوجب الكفارة (أكله عمدا بعد غيبة) وهي ذكره أخاه بما يكرهه في غيبته سواء بلغه الحديث وهو قوله صلى الله عليه وسلم: «الغيبة تفطر الصائم» أو لم يبلغه عرف تأويله أو لم يعرفه أفتاه مفت أو لم يغته؛ لأن الفطر بالغيبة يخالف القياس؛ لأن الحديث مؤول بالإجماع بذهاب الثواب بخلاف حديث الحجامة فإن يفته؛ لأن الفطر بالغيبة يخالف القياس؛ لأن الحديث مؤول بالإجماع بذهاب الثواب بعلاف حديث الحجامة فإن بعض العلماء أخذ بظاهره مثل الأوزاعي وأحمد (أو) بعد (حجامة أن أو) كله بعد (مس أو) أكله بعد (قبلة بشهوق) بعض العلماء أخذ بظاهره مثل الأوزاعي وأحمد (أو) بعد (حجامة أن أو) كله بعد (مس أو) أكله بعد (قبلة بشهوق) بعض العلماء أخذ بظاهره مثل الأوزاعي وأحمد (أو) بعد (حجامة أن أو) كله بعد (مس أو) أكله بعد (قبلة بشهوق)

<sup>(</sup>۱) قوله: [ ابتلاع بزاق زوجته] نعم هكذا قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن ۱۲ ("الفتاوى الرضوية" ٥٠/١٠)

<sup>(</sup>٢) قوله: [مما يوجب الكفارة أكله عمدا بعد غيبة أو حجامة] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: وحاصله أنه يكفر في الحجامة مطلقاً إلا إذا كان جاهلا وافتاه مفت معتمد بالفطر، ومثله في الخلاصة مع مسئلة الغيبة المذكورة في البرازية، أما في البدائع ج٢ فجعل اعتباره شبهة رواية الحسن عن الإمام وجعل خلافه رواية عن أبي يوسف وقد صرّح بعده

أو بعد مضاجعة من غير إنزال أو بعد دهن شاربه ظاناً أنه أفطر بذلك إلا إذا أفتاه فقيه أو سمع الحديث ولم يعرف تأويله على المذهب وإن عرف تأويله وجبت عليه الكفارة وتجب الكفارة على من طاوعت مكرها.

أو أكله (بعد مضاجعة) أو مباشرة فاحشة (من غير إنزال) ظاناً أنه أفطر بالمس والقبلة لزمته الكفارة إلا إذا تأول حديث المناث، أو استفتى فقيها فأفطر فلا كفارة عليه وإن أخطأ الفقيه ولم يثبت الحديث؛ لأن ظاهر الفتوى والحديث يصير شبهة (۲) قاله الكمال عن البدائع (أو) أكله بعد (دهن شاربه ظانا أنه أفطر بذلك)؛ لأنه معتمد ولم يستند ظنه إلى دليل شرعي فلزمته الكفارة وإن استفتى فقيها فأفتاه بالفطر بدهن الشارب أو تأول حديثا؛ لأنه لا يعتد بفتوى الفقيه ولا بتأويله الحديث هنا؛ لأن هذا مما لا يشتبه على من له سيمة من الفقه نقله الكمال عن البدائع. قلت لكن يخالفه ما في قاضيخان وكذا الذي اكتحل أودهن نفسه أو شاربه ثم أكل معتمدا عليه الكفارة إلا إذا كان جاهلا فاستفتى فأفتى له بالفطر فحينئذ لا تلزمه الكفارة اه فعلى هذا يكون قولنا (إلا إذا أفتاه فقيه (۳) شاملا لمسألة دهن الشارب والمراد بالفقيه متبع لمحتهد كالحنابلة وبعض أهل الحديث ممن يرى الحجامة مفطرة فلا كفارة عليه؛ لأن الواجب على العامي الأخذ بقول المفتي فتصير الفتوى شبهة في حقه وإن كانت خطأ في حقها كذا في البرهان (أو) إلا إذا (سمع) المحتجم أو الحاجم (الحديث) وهو قوله صلى الله عليه وسلم: «أفطر الحاجم والمحجوم» (ولم يعرف تأويله على المذهب)؛ لأن قول الرسول لا يكون أدنى درجة من قول المفتي فهو أولى بإثبات العذر طاوعت) رجلا (مكرها) على وطنها؛ لأن سبب الكفارة جناية إفساد الصوم لا نفس الوقاع وقد تحققت من طاوعت) رجلا (مكرها) على وطنها؛ لأن سبب الكفارة جناية إفساد الصوم لا نفس الوقاع وقد تحققت من جانبها بالتمكين من الفعل كما لو علمت بطلوع الفجر فمكنت زوجها وهو غير عالم به.

أن ظاهر الحديث والفتوى يصير شبهة وإن استفتى فقيهاً أو تأول حديثا لأنه لا يعتد بفتوى الفقيه ولا بتأويله الحديث هاهنا، لأن ذلك مما لا يشتبه على من له شمة من الفقه وهو لا يخفى على أحد وكذا لو دهن شاربه فظن فطره فأكل عمداً عليه الكفارة وإن استفتى أو تأوّل حديثاً لما قلنا. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٦٣/٣، ملخصاً)

<sup>(</sup>١) قوله: [تأول حديثا] أي: سمع حديثا دالا على فطر من فعل ذلك فأفطر معتمدا عليه وإن لم يكن الحديث ثابتا. ط. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [يصير شبهة] أي: في إسقاط الكفارة. ط. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [أفتاه فقيه] قال في البحر، ٢/٥١٣: ويشترط في المفتي أن يكون ممن يؤخذ منه الفقه ويعتمد على فتواه في البلدة وحينئذ تصير فتواه شبهة، ولا معتبر بغيره اه وفيه أننا لم نلتزم صحة فتواه وإنما اعتبرت شبهة مسقطة للكفارة، وهذا يقضي بعدم التقييد بما ذكره. ١٢

# لِنُضُالِا نَضَالِهُ فَ مَرَا قِيلِ لَهِٰلِا حَي ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ فَصِلًا ۚ فَيَالُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ ا

### فَصِلَّ: فِي الْكَفَاشَ لَا فَهُ مَا يُسْقِطْهِا

فصل: في الكفارة وما يسقطها عن الذمة بعد الوجوب (تسقط الكفارة) التي وجبت بارتكاب مقتضيها (بطرو حيض أو نفاس أو) طرو (مرض مبيح للفطر) بأن يكون بغير صنع من وجبت عليه قبل وجود العذر (في يومه) أي: يوم الإفساد الموجب للكفارة؛ لأنها إنما تجب في صوم مستحق وهو لا يتجزأ ثبوتا وسقوطا فتمكنت الشبهة في عدم استحقاقه من أوله بعروض العذر في آخره وأما إذا كان المرض بصنعه كأن جرح نفسه أو ألقاها من جبل أو سطح فالمختار أنها لا تسقط الكفارة عنه قاله الكمال وفي جمع العلوم: أتعب نفسه في شيء أو عمل حتى أجهده العطش فأفطر كفر؛ لأنه ليس بمسافر ولا مريض وقيل بخلافه وبه أخذ البقالي (ولا تسقط) الكفارة (عمن سوفر به كرها) كما لو سافر باختياره (بعد لزومها عليه في ظاهر الراوية)؛ لأن العذر لم يجيء من قبل صاحب الحق (والكفارة تحرير رقبة) ليس بها عيب فوات منفعة البطش والمشي والكلام والنظر والعقل (ولو كانت غير مؤمنة) لإطلاق النص (فإن عجز عنه) أي: التحرير بعدم ملكها وملك ثمنها (صام شهرين متتابعين ليس فيهما يوم عيد ولا) بعض (أيام التشريق) للنهي عن صيامها (فإن لم يستطع الصوم) لمرض أو كبر (أطعم ستين مسكينا) أو فقيرا ولا يشترط اجتماعهم والشرط أن (يغديهم ويعشيهم غداء وعشاء مشبعين) وهذا هو الأعدل لدفع حاجة اليوم بحملته (أو) يغديهم (غداءين) من يومين (أو) يعشيهم (عشاءين) من ليلتين (أو عشاء وسحورا) بشرط أن يكون الذين أطعمهم ثانيا هم الذين أطعمهم أولا حتى لو غدى ستين ثم أطعم ستين غيرهم لم يجز حتى يعيد الإطعام لأحد الفريقين ولو أطعم فقيرا ستين يوما أجزأه؛ لأنه بتجدد الحاجة بكل يوم يصير بمنزلة فقير آخر والشرط إذا أباح الطعام أن يشبعهم ولو بخبز البر من غير أدم والشعير لا بد من أدم معه لخشونته وأكل الشبعان لا يكفي ولو استوعب مثل الجائع (أو يعطي كل فقير نصف صاع من بر أو) من (دقيقه أو) من (سويقه) أي: البر (أو) يعطى كل فقير (صاع تمر أو) صاع (شعير) أو زبيب (أو) يعطى (قيمته) أي: قيمة النصف من البر أو الصاع من غيره من غير المنصوص عليه ولو في أوقات متفرقة لحصول الواجب (وكفت كفارة واحدة عن جماع وأكل)

مِحْلِينِ: الْهَلِينَةِ الْعِلْمِيَّةِ (الدَّعُونُ الْإِسْلَامِيَّةً)

447

﴿ متعدد في أيام لم يتخلله تكفير ولو من رمضانين على الصحيح فإن تخلل التكفير لا تكفي كفارة ﴿ ﴿ وَاحدة فِي طَاهِو الرواية.

عمدا (متعدد في أيام) كثيرة و (لم يتخلله) أي: الجماع أو الأكل عمداً (تكفير)؛ لأن الكفارة للزجر وبواحدة يحصل (ولو) كانت الأيام (من رمضانين على الصحيح) للتداخل بقدر الإمكان (فإن تخلل) التكفير بين الوطأين أو الأكلتين (لا تكفى كفارة واحدة في ظاهر الراوية) لعدم حصول الزجر بعوده.

## الْفُضُّالِ ﴿ يُصَالِكُ فَعَ مِّرَا قِيلَ لِفِلا حَجَ اللَّهِ مَا مُعَايِفُسِدُ الصَّوْمِ مِنْ غَيرْ كَفَا رَخ

### بابُمَا يُفْسِّدُ الصَوْمِ مِنْ غَيرٌ كَفَّارَةٌ

وهو سبعة وخمسون شيئاً إذا أكل الصائم أرزاً أو عجينا أو دقيقا أو ملحا كثيرا دفعة أو طينا غير أرمني لم يعتد أكله أو نواة أو قطناً أو كاغداً أو سفرجلاً ولم يطبخ أو جوزة رطبة أو ابتلع حصاة أو حديدا أو ترابا أو حجرا أو احتقن أو استعط أو أوجر بصب شيء في حلقه على الأصح أو أقطر في أذنه دهنا أو ماء في الأصح أو داوى جائفة أو آمة بدواء ووصل إلى جوفه أو دماغه أو دخل حلقه مطر أو ثلج في الأصح ولم يبتلعه بصنعه أو أفطر خطأ بسبق ماء المضمضة إلى جوفه

باب: (ما يفسد الصوم) ويوجب القضاء (من غير كفارة) لقصور معناه أو لعذر وهو سبعة وحمسون شيئا تقريبا وهي (إذا أكل الصائم) في أداء رمضان (أرزا) نيئا (أو عجينا أو دقيقا) على الصحيح إذا لم يخلط بسمن أو دبس أو لم يبل بسكر دقيق حنطة وشعير فإن كان به لزمته الكفارة (أو) أكل (ملحا كثيرا دفعة أو) أكل (طينا غير أرمني) و (لم يعتد أكله)؛ لأنه ليس دواء (أو) أكل (نواة أو قطنا) أو ابتلع ريقه متغيرا بخضرة أو صفرة من عمل الإبريسم ونحوه وهو ذاكر لصومه (أو) أكل (كاغدا) ونحوه مما لا يؤكل عادة (أو سفرجلا) أو نحوه من الثمار التي لا تؤكل قبل النضج (ولم يطبخ) ولم يملح (أو جوزة رطبة) ليس لها لب أو ابتلع اليابسة بلبها لا كفارة عليه ولو ابتلع لوزة رطبة تلزمه الكفارة؛ لأنها تؤكل عادة مع القشر وبمضغ اليابسة مع قشرها ووصل الممضوغ إلى جوفه اختلف في لزوم الكفارة (أو ابتلع حصاة أو حديدا) أو نحاسا أو ذهبا أو فضة (أو ترابا أو حجرا) ولو زمردا لم تلزمه الكفارة لقصور الجناية وعليه القضاء لصورة الفطر (أو احتقن أو استعط) الرواية بالفتح فيهما الحقنة صب الدواء في الدبر والسعوط صبه في الأنف (أو أوجر) وفسره بقوله (بصب شيء في حلقه) وقوله (على الأصحّ) متعلق بالاحتقان وما بعده وهو احتراز عن قول أبي يوسف بوجوب الكفارة وجه الصحيح أن الكفارة موجب الإفطار صورة ومعنى والصورة الابتلاع كما في الكافي وهي منعدمة والنفع المجرد عنها يوجب القضاء فقط (أو أقطر في أذنه دهنا) اتفاقا (أو) أقطر في أذنه (ماء في الأصح) لوصول المفطر دماغه بفعله فلا عبرة بصلاح البدن وعدمه قاله قاضيخان وحققه الكمال وفي المحيط الصحيح أنه لا يفطر؛ لأن الماء يضر الدماغ فانعدم المفطر صورة ومعنى (أو داوى جائفة) هي جراحة في البطن (أو آمة) جراحة في الرأس (بدواء) سواء كان رطبا أو يابسا (ووصل إلى جوفه) في الجائفة (أو دماغه) في الآمة على الصحيح (أو دخل حلقه مطر أو ثلج في الأصح ولم يبتلعه بصنعه) وإنما سبق إلى حلقه بذاته (أو أفطر خطأ بسبق ماء المضمضة) أو الاستنشاق (إلى جوفه) أو دماغه لوصول المفطر محله والمرفوع في. أو أو أفطر مكرها ولو بالجماع أو أكرهت على الجماع أو أفطرت خوفا على نفسها من أن تمرض من الخدمة أمة كانت أو منكوحة أو صب أحد في جوفه ماء وهو نائم أو أكل عمدا بعد أكله ناسيا ولو علم الخبر على الأصح أو جامع ناسيا ثم جامع عامدا أو أكل بعد ما نوى نهارا ولم يبيت نيته أو أصبح مسافرا فنوى الإقامة ثم أكل أو سافر بعد ما أصبح مقيما فأكل.....

الخطأ الإثم<sup>(١)</sup> (أو أفطر مكرها ولو بالجماع) من زوجته على الصحيح وبه يفتى وانتشار الآلة لا يدل على الطواعية (٢) (أو أكرهت على) تمكينها من (الجماع) لا كفارة عليها وعليه الفتوى ولو طاوعته بعد الإيلاج؛ لأنه بعد الفساد (أو أفطرت) المرأة (خوفا على نفسها من أن تمرض من الخدمة أمة كانت أو منكوحة) كما في التتارخانية؛ لأنها أفطرت بعذر (أو صب أحد في جوفه ماء وهو) أي: صائم (نائم) لوصول المفطر إلى جوفه كما لو شرب وهو نائم وليس كالناسي (٢)، لأنه تؤكل ذبيحته وذاهب العقل والنائم لا تؤكل ذبيحتهما (أو أكل عمدا بعد أكله ناسيا) لقيام الشبهة الشرعية نظرا إلى فطره قياسا بأكله ناسيا ولم تنتف الشبهة (ولو علم الخبر) وهو قوله صلى الله عليه وسلم: «من نسي وهو صائم فأكل أو شرب فليتم صومه» (على الأصح)؛ لأنه خبر واحد لا يوجب العلم فوجب العمل به وهو القضاء دون الكفارة في ظاهر الراوية وصححه قاضيخان (أو جامع ناسيا ثم جامع عامداً) أو أكل عمدا بعد الجماع ناسياً لما ذكرناه (أو أكل) وشرب وجامع عمداً (بعد ما نوى) منشئا نيته عامداً) أو أكل عمدا بعد الشافعي رحمه الله وينبغي على هذا إذا لم يعين الفرض فيها ليلا (أو أصبح مسافراً) وكان لشبهة عدم صيامه عند الشافعي رحمه الله وينبغي على هذا إذا لم يعين الفرض فيها ليلا (أو أصبح مسافراً) وكان السفر (بعد ما أصبح مقيماً) ناوياً من الليل (فأكل) في حالة السفر وجامع عمدا لشبهة السفر وإن لم يحل له الفطر السفر (بعد ما أصبح مقيماً) ناوياً من الليل (فأكل) في حالة السفر وجامع عمدا لشبهة السفر وإن لم يحل له الفطر فإن رجع إلى وطنه لحاجة نسيها فأكل في منزله عمداً أو قبل انفصاله عن العمران لزمته الكفارة؛ لانتقاض السفر فإن رجع إلى وطنه لحاجة نسيها فأكل في منزله عمداً أو قبل انفصاله عن العمران لزمته الكفارة؛ لانتقاض السفر فإن رجع إلى وطنه لحاجة نسيها فأكل في منزله عمداً أو قبل انفصاله عن العمران لزمته الكفارة؛ لانتقاض السفر

<sup>(</sup>١) قوله: [الخطأ الإثم] أشار به إلى الجواب عن قوله صلى الله تعالى عليه وسلم: رفع عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه، أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه، ١٧٢/٤، فإن ظاهره يقتضى عدم الإفطار بالخطأ. ط. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [انتشار الآلة لا يدل على الطواعية] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: لأنه أمر طبعي غير مقدور دفعه ولأن فساد الصوم يتحقق بالإيلاج لا بالانتشار. ١٢ ("جد الممتار"،٣/٤٥٢ ملخصاً)

<sup>(</sup>٣) قوله: [وليس كالناسي] أي: وليس النائم كالناسي في الحكم حتى لا يفطر، لأن الناسي للتسمية تحل ذبيحته، لأن الشارع نزله منزلة الذاكر، بخلاف المحنون والنائم، أي: وحيث ثبت فرق بينهما في بعض الأحكام فلا يجري حكم أحدهما على الآخر إلا بدليل ولم يوجد. ط. ١٢

أو أمسك بلا نية صوم ولا نية فطر أو تسحر أو جامع شاكا في طلوع الفجر وهو طالع أو أفطر بظن الغروب والشمس باقية أو أنزل بوطء ميتة أو بهيمة أو بتفخيذ أو قبلة أو لمس أو أفسد صوم غير أداء رمضان أو وطئت وهي نائمة أو أقطرت في فرجها على الأصح أو أدخل أصبعه مبلولة بماء أو دهن في.....

بالرجوع (أو أمسك) يوما كاملا (بلا نية صوم ولا نية فطر) لفقد شرط الصحة (() أو تسحر) أي: أكل السحور بفتح السين اسم للمأكول في السحر وهو السدس الأخير من الليل (أو جامع شاكاً في طلوع الفجر) قيد في الصورتين (وهو) أي: والحال أن الفجر (طالع) لا كفارة عليه للشبهة؛ لأن الأصل بقاء الليل ويأثم إثم ترك التثبت مع الشك لا إثم جناية الإفطار وإذا لم يتبين له شيء لا يجب عليه القضاء أيضا بالشك؛ لأن الأصل بقاء الليل فلا يخرج بالشك وروي عن أبي حنيفة أنه قال أساء بالأكل مع الشك إذا كان ببصره علة أو كانت الليلة مقمرة أو متغيمة أو كان في مكان لا يتبين فيه الفجر لقوله عليه السلام: «دع ما يريبك إلى ما لا يريبك» (أو أفطر بظن الغروب(\*)) أي: غلبة الظن لا مجرد الشك؛ لأن الأصل بقاء النهار فلا يكفي الشك لإسقاط الكفارة على إحدى الووايتين بخلاف الشك في طلوع الفجر عملا بالأصل في كل محل (و) كانت (الشمس) حال فطره (باقية) لا كفارة عليه لما ذكرنا. وأما لو شك في الغروب ولم يتبين له شيء ففي لزوم الكفارة روايتان ومختار الفقيه أبي جعفر لزومها وإذا غلب على ظنه أنها لم تغرب فأفطر عليه الكفارة سواء تبين أنه أكل قبل الغروب أو لم يتبين له شيء؛ لأن الأصل بقاء النهار، وغلبة الظن كاليقين (أو أنزل بوطء ميتة) أو بهيمة لقصور الجناية (أو) أنزل (بتفخيد أو بتبطين) أو عبث بالكف (أو) أنزل من (قبلة أو لمس) لا كفارة عليه لما ذكرنا (أو أفسد صوم غير (بعد مفسد صح صومها ذلك اليوم؛ لأن الجنون الطارئ ليلا فسد بالوطء ولا كفارة عليها لعدم جنايتها حتى لو لم يوجد مفسد صح صومها ذلك اليوم؛ لأن الجنون الطارئ ليس مفسدا للصوم (أو أقطرت في فرجها على الأصح) لشبهه بالحقنة (أو أدخل أصبعه مبلولة بماء أو دهن في ليس مفسدا للصوم (أو أقطرت في فرجها على الأصح) لشبهه بالحقنة (أو أدخل أصبعه مبلولة بماء أو دهن في ليس مفسدا للصوم (أو أقطرت في فرجها على الأصح) لشبهه بالحقنة (أو أدخل أصبعه مبلولة بماء أو دهن في

<sup>(</sup>۱) قوله: [لفقد شرط الصحة] وهو النية، وبفقد الشرط يفقد المشروط، والكفارة إنما تجب على شخص أفطر بعد أن كان صائما ولم يوجد الصيام هنا أصلا. ط. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [أو أفطر بظن الغروب] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أي: إذا لم يتبين عدم الغروب أمّا في التبيّن فظاهر، وأمّا في عدمه فلأن الظن دليل شرعى مبيح للإفطار. ١٢("جد الممتار"، ٢٥٨/٣ ملخصاً)

و دبره أو أدخلته في فرجها الداخل في المختار أو أدخل قطنة في دبره أو في فرجها الداخل وغيبها أو أدخل دخاناً بصنعه أو استقاء ولو دون ملء الفم في ظاهر الرواية وشرط أبو يوسف ملء الفم وهو الصحيح أو أعاد ما ذرعه من القيء وكان ملء الفم وهو ذاكر، أو أكل ما.....

دبره (۱) أو استنجى فوصل الماء إلى داخل دبره أو فرجها الداخل بالمبالغة فيه والحد الفاصل الذي يتعلق بالوصول إليه الفساد قدر الحقنة وقلما يكون ذلك ولو خرج سرمه فغسله إن نشفه قبل أن يقوم ويرجع لمحله لا يفسد صومه لزوال الماء الذي اتصل به (أو أدخلته) أي: أصبعها مبلولة بماء أو دهن (في فرجها الداخل في المختار) لما ذكرنا (أو أدخل قطنة) أو خرقة أو خشبة أو حجرا (في دبره أو) أدخلته (في فرجها الداخل وغيبها)؛ لأنه تم الدخول بخلاف ما لو بقي طرفه خارجا؛ لأن عدم تمام الدخول كعدم دخول شيء بالمرة (أو أدخل دخانا بصنعه) متعمدا إلى حوفه أو دماغه لوجود الفطر وهذا في دخان غير العنبر والعود وفيهما لا يبعد لزوم الكفارة أيضا للنفع والتداوي وكذا الدخان الحادث شربه وابتدع بهذا الزمان كما قدمناه (أو استقاء) أي: تعمد إخراجه (۱) (ولو دون ملء الفم في ظاهر الرواية) لإطلاق قوله صلى الله عليه وسلم: «ومن استقاء عمدا فليقض» (وشرط أبو يوسف رحمه الله) أن يكون (ملء الفم وهو الصحيح)؛ لأن ما دونه كالعدم حكما حتى لا ينقض الوضوء (أو أعاد) بصنعه (ما ذرعه) أي: غلبه (من القيء وكان ملء الفم) وفي الأقل منه روايتان في الفطر وعدمه بإعادته (وهو ذاكر) لصومه إذ لو

قوله: [أو أدخل إصبعه مبلولة بماء أو دهن في دبره] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: لو أدخلت إصبعها في فرجها في فرجها لا يفسد الصوم إلا في أربعة صور: ١- أدخلت إصبعها في فرجها حتى أنزلت حالتفذ لوجود معنى الفطر وهو الإمناء عن مباشرة كما في الهداية، ٢- أدخلت إصبعها مبلولة فانفصلت بلتها ودخلت فرجها الداخل، ٣- أدخلت إصبعها يابسة وصارت مبتلة برطوبة الفرج ثم أخرجت فأدخلت مبلولة حتى دخلت بلتها فرجها الداخل، ٤- غيبت الإصبع المقطوعة في فرجها الداخل بأن لم يكن طرفها خارجاً يفسد الصوم. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٢/١٠ ملخصاً ومترجماً)

قوله: [أو استقاء أي: تعمد إخراجه] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: والحاصل أن ما دون ملء الفم لا يفسد مطلقا وإن أعاده ذاكرا صومه أي: قبل خروجه من فيه، فإنه إن أعاد الساقط والعياذ بالله تعالى أفسد مطلقا إجماعا بلا كفارة إلا أن يكون نسي الصوم وأما ما كان ملء الفم فيشترط في الإفساد به شرطان، أحدهما صنع الصائم إما في إخراجه وهو الاستقاء، أو إدخاله وهو الإعادة، والثاني أن يكون ذلك الصنع وهو ذاكر للصوم، فإن فقد أحد الشرطين لم يفسد ما كان ملء الفم أيضا مطلقا واللازم من هذا اعتبار الملء والصنع معاً. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٦٨٣٢)

أبين أسنانه وكان قدر الحمصة أو نوى الصوم نهاراً بعدما أكل ناسيا قبل إيجاد نيته من النهار أو أغمي عليه ولو جميع الشهر إلا أنه لا يقضي اليوم الذي حدث فيه الإغماء أو حدث في ليلته أو جن غير ممتد جميع الشهر ولا يلزمه قضاؤه بإفاقته ليلاً أو نهاراً بعد فوات وقت النية في الصحيح.

(بين أسنانه وكان قدر الحمصة (۱) لإمكان الاحتراز عنه بلا كلفة (أو نوى الصوم نهارا بعد ما أكل ناسيا قبل إيجاد نيته) الصوم (من النهار) كما ذكرته في حاشيتي على الدرر والغرر (أو أغمي عليه)؛ لأنه نوع مرض (ولو) استوعب (جميع الشهر) يقضي بمنزلة النوم بخلاف الجنون (إلا أنه لا يقضي اليوم الذي حدث فيه الإغماء أو حدث في ليلته) لوجود شرط الصوم وهو النية حتى لو تيقن عدمها لزمه الأول أيضا (أو جن) جنوناً (غير ممتد جميع الشهر) بأن أفاق في وقت النية نهارا؛ لأنه لا حرج في قضاء ما دون شهر (و) إن استوعبه شهراً (لا يلزمه قضاؤه) ولو حكما (بإفاقته ليلا) فقط (أو نهارا بعد فوات وقت النية في الصحيح) وعليه الفتوى؛ لأن الليل لا يصام فيه ولا فيما بعد الزوال كما في مجموع النوازل والمحتبى والنهاية وغيرها وهو مختار شمس الأئمة وفي الفتح يلزمه قضاؤه بإفاقته فيه مطلقاً.

<sup>(</sup>۱) قوله: [أو أكل ما بين أسنانه وكان قدر الحمصة] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: لأنّ عدم الإفطار هاهنا أيضاً إنّما هو معلل بعدم إمكان التحرز. وقال: في «الفتح» وإنما اعتبر تابعاً لأنه لا يمكن الامتناع عن بقاء أثرها من المآكل حوالي الأسنان وإن قلّ ثم يجري مع الريق التابع من محلّه إلى الحلق، فامتنع تعليق الإفطار بعينه فتعلّق بالكثير وهو ما يفسد الصلاة لأنه اعتبر كثيراً في فصل الصلاة. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" ، ١٠/١٠٥)

#### • الْفُضُّ الْإِنْ َشِيَّاكُمْ فَيَ مَرِّلَ قِيلِ الْفِلَاحِي ••••••• فَصِيْلُ: يَجِبُ الْإِمسَّاكَ بْقيَدَ اليَوَمَ • الْفُضُّ الْإِنْ َشِيِّالِهِ فَي مِّرَا قِيلِ الْفِلَاحِي ••••••• فَصِيْلُ: يَجِبُ الْإِمسِّاكَ بْقيدَ اليَوَم

### فَصِلُ: يَجِبُ الْإِمسَاكَ بْقِيرَ الْهُ

يجب الإمساك بقية اليوم على من فسد صومه وعلى حائض ونفساء طهرتا بعد طلوع الفجر وعلى صبى بلغ وكافر أسلم وعليهم القضاء إلا الأخيرين.

فصل: (يجب) على الصحيح وقيل يستحب (الإمساك بقية اليوم على من فسد صومه) ولو بعذر ثم زال (وعلى حائض ونفساء طهرتا بعد طلوع الفجر) ومسافر أقام ومريض برأ ومجنون أفاق (وعلى صبي بلغ وكافر أسلم) لحرمة الوقت بالقدر الممكن (وعليهم القضاء إلا الأخيرين) الصبي إذا بلغ والكافر إذا أسلم لعدم الخطاب عند طلوع الفجر عليهما(۱) وعلمت الخلاف في إفاقة المجنون.

<sup>(</sup>١) قوله: [عليهما] أي: الذي هو أول وقت الإمساك، فانعدمت الأهلية فيه فلم يجب عليهما، وهذا بخلاف الصلاة حيث يجب قضاؤها إذا بلغ أو أسلم في بعض الوقت، لأن سبب وحوب الصلاة الجزء الذي يتصل به الأداء، وقد وحدت الأهلية عند ذلك الجزء. ط. ١٢

# - الْفَيْمُ الْإِنْضَيْا فِي هَمَ عَمِلَ الْفِلْاحِي ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ فَصِلُ : فَمَا يَكُمُ لَا لِكُمْ لاَ يَكُمُ ل

### فَصِلُ: فَهَايِكَ لا للصَّاعُرُ فَ مَالا يَكُولاً

كره للصائم سبعة أشياء ذوق شيء ومضغه بلا عذر ومضغ العلك والقبلة والمباشرة إن لم يأمن فيهما على نفسه الإنزال أو الجماع في ظاهر الرواية وجمع الريق في الفم ثم ابتلاعه وما ظن أنه يضعفه كالفصد والحجامة ما لا يكره له وتسعة أشياء لاتكره للصائم القبلة والمباشرة مع الأمن ودهن الشارب والكحل والحجامة والفصد والسواك آخر النهار بل هو سنة كأوله.....

فصل: فيما يكره للصائم وما لا يكره وما يستحب له (كره للصائم سبعة أشياء ذوق شيء) لما فيه من تعريض الصوم للفساد ولو نفلا على المذهب (و) كره (مضغه بلا عذر) كالمرأة إذا وحدت من يمضغ الطعام لصبيها كمفطرة لحيض أما إذا لم تجد بُداً منه فلا بأس بمضغها لصيانة الولد واختلف فيما إذا خشي الغبن لشراء مأكول يذاق . وللمرأة ذوق الطعام إذا كان زوجها سيئ الخلق لتعلم ملوحته وإن كان حسن الخلق فـلا يحـل لهـا وكذا الأمة قلت وكذا الأجير (و) كره (مضغ العلك) الذي لا يصل منه شيء إلى الجوف مع الريق . العلـك هـو المصطكى وقيل اللبان الذي هو الكندر؛ لأنه يتهم بالإفطار بمضغه سواء المرأة والرجل قال الإمام على رضيي الله عنه : إياك وما يسبق إلى العقول إنكاره وإن كان عندك اعتذاره . وفي غير الصوم يستحب للنساء وكره للرجال إلا في خلوة وقيل يباح لهم (و) كره له (القبلة والمباشرة) الفاحشة وغيرها (إن لم يأمن فيهما على نفسه الإنزال أو الجماع في ظاهر الرواية) لما فيه من تعريض الصوم للفساد بعاقبة الفعل ويكره التقبيل الفاحش بمضغ شفتها كما في الظهيرية (و) كره له (جمع الريق في الفم) قصدا (ثم ابتلاعه) تحاشيا عن الشبهة (و) كره له فعل (ما ظن أنه يضعفه) عن الصوم (كالفصد والحجامة) والعمل الشاق لما فيه من تعريض الإفساد (وتسعة أشياء لا تكره للصائم) وهي وإن علمت بالمفهوم ساغ ذكرها للدليل (ا**لقبلة والمباشرة مع الأمن**) من الإنزال والوقاع لما روي عن عائشة رضى الله عنها أنه عليه الصلاة والسلام: «كان يقبل ويباشر وهو صائم» رواه الـشيخان وهـذا ظـاهر الروايـة وعن محمد أنه كره الفاحشة وهي رواية الحسن عن الإمام؛ لأنها لا تخلو عن فتنة وفي الجوهرة وقيل إن المباشرة تكره وإن أمن على الصحيح وهي أن يمس فرجه فرجها (ودهن الشارب) بفتح الدال على أنه مصدر وبضمها على إقامة اسم العين مقام المصدر؛ لأنه ليس فيه شيء ينافي الصوم (والكحل)؛ لأنه عليه الصلاة والسلام اكتحل وهو صائم (والحجامة) التي لا تضعفه عن الصوم (والفصد) كالحجامة وذكر شيخ الإسلام أن شرط الكراهة ضعف يحتاج فيه إلى الفطر(١) (و) لا يكره له (السواك آخر النهار بل هو سنة كأوله) لقوله عليه الصلاة والسلام: «من خير

<sup>(</sup>١) قوله: [ذكر شيخ الإسلام أن شوط الكراهة ضعف يحتاج فيه إلى الفطر] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن:

ولو كان رطبا أو مبلولا بالماء والمضمضة والاستنشاق لغير وضوء والاغتسال والتلفف بثوب مبتل للتبرد على المفتى به ويستحب له ثلاثة أشياء: السحور وتأخيره وتعجيل الفطر في غير يوم غيم.

خلال الصائم السواك» وفي الكفاية كان النبي صلى الله عليه وسلم: «يستاك أول النبهار وآخره وهو صائم» وفي الجامع الصغير للسيوطي: «السواك سنة فاستاكوا أي وقت شئتم» ولقوله صلى الله عليه وسلم: «صلاة بسواك أفضل من سبعين صلاة بلا سواك» وهي عامة لوصفها بصفة عامة تصدق بعصر الصائم كما في الفتح (و) لا يكره و (لو كان رطبا) أخضر (أو مبلولا بالماء) لإطلاق ما روينا (و) لا يكره له (المضمضة و) لا (الاستنشاق) وقد فعلهما (لغير وضوء و) لا (الاغتسال و) لا (التلفف بثوب مبتل) قصد ذلك (للنبرد) ودفع الحر (على المفتى به) وهو قول أبي يوسف؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم: «صب على رأسه الماء وهو صائم» من العطش أو من الحر رواه أو داود وكان ابن عمر رضي الله عنهما يبل الثوب ويلفه عليه وهو صائم ولأن بهذه عونا على العبادة ودفعا للضحر الطبيعي وكرهها أبو حنيفة لما فيه من إظهار الضحر في إقامة العبادة (ويستحب له ثلاثة أشياء المسحور) لقوله صلى الله عليه وسلم: «تسحروا فإن في السحور بركة» حصول التقوى به وزيادة الثواب ولا يكثر منه لإخلائه عن المراد كما يفعله المترفهون (و) يستحب (تأخيره) لقوله صلى الله عليه وسلم: «ثلاث من أحلاق المرسلين تعجيل الإفطار وتأخير السحور ووضع اليمين على الشمال في الصلاة» (وتعجيل الفطر في غير يوم غيم) وفي الغيم يحتاط حفظا للصوم عن الإفساد والتعجيل المستحب قبل استفحال النجوم ذكره قاضيخان والبركة ولو بالماء قال صلى الله عليه وسلم: «السحور بركة فلا تدّعوه ولو أن يجرع أحدكم جرعة ماء فإن الله وملائكته يصلون على المتسحرين» رواه أحمد رحمه الله.

الضعف وعدم القدرة قد يكون حقيقة وقد يكون تكاسلا من النفس فتوسوس إليك أنك لا تقدر مع أنك تقدر، والله يعلم المفسد من المصلح. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٧٠/٣ ملخصاً)

### فصل : في العَق الرّض ` خُ خُ خُرِ الْفِلَاحُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

فَصِلُ: فِي الْعَقِ الرَّضِ

لمن خاف زيادة المرض أو بطء البرء ولحامل ومرضع خافت نقصان العقل أو الهلاك أو المرض على نفسها أو ولدها نسبا كان أو رضاعا والخوف المعتبر ما كان مستندا لغلبة الظن بتجربة أو إخبار طبيب ولمن حصل له عطش شديد أو جوع يخاف منه الهلاك..

فصل في العوارض: جمع عارض المرض والسفر والإكراه والحبل والرضاع والجوع والعطش والهرم بها. يباح الفطر فيجوز (لمن خاف) وهو مريض (زيادة المرض) بكم أو كيف لو صام والمرض معني يوجب تغير الطبيعة إلى الفساد ويحدث أولا في الباطن ثم يظهر أثره وسواء كان لوجع عين أو جراحة أو صداع أو غيره (أو) خاف (بطء البرء) بالصوم جاز له الفطر؛ لأنه قد يفضي إلى الهلاك فيجب الاحتراز عنه والغازي إذا كان يعلم يقينا أو بغلبة الظن القتال بكونه بإزاء العدو ويخاف الضعف عن القتال وليس مسافرا له الفطر قبل الحرب ومن لـه نوبة حمى أو عادة حيض لا بأس بفطره على ظن وجوده فإن لم يوجد اختلف في لزوم الكفارة والأصح عدم لزومها عليهما وكذا أهل الرستاق لو سمعوا الطبل يوم الثلاثين فظنوه عيداً فأفطروا ثم تبين أنه لغيره لا كفارة عليهم (و) يجوز الفطر (لحامل ومرضع خافت) على نفسها (نقصان العقل أو الهلاك أو المرض) سواء كان (على نفسها أو ولدها نسباً كان أو رضاعاً) ولها شرب الدواء إذا أخبر الطبيب أنه يمنع استطلاق بطن الرضيع وتفطر لهذا العذر لقوله صلى الله عليه وسلم: «إن الله وضع عن المسافر الصوم وشطر الصلاة وعن الحبلي والمرضع الصوم» ومن قيد بالمستأجرة للإرضاع فهو مردود (والخوف المعتبر) لإباحة الفطر طريق معرفته أمران أحدهما (ما كان مستندا) فيه (لغلبة الظن) فإنها بمنزلة اليقين (بتجربة (١)) سابقة والثاني قوله (أو إخبار طبيب) مسلم حاذق عدل بداء كذا في البرهان وقال الكمال مسلم حاذق غير ظاهر الفسق (٢) وقيل عدالته شرط (٣)، (و) جاز الفطر (لمن حصل له عطش شديد أو جوع) مفرط (يخاف منه الهلاك) أو نقصان العقل أو ذُهاب بعض الحواس وكان ذلك لا بإتعاب

قوله: [بتجربة] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: المتبادر من التجربة تجربة نفسه ولا شـك أنّ النفع والـضرر يختلف باختلاف الأمزجة مع اتحاد المرض وكذا اختلاف البقاع وكذا اختلاف الموسم إلى غير ذلـك من الخصوصيات. ١٢ ("جد الممتار"، ٣/١٧٢ ملخصاً)

قوله: [وقال الكمال مسلم حاذق غير ظاهر الفسق] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: كلام الفاسق إذا وقع التحري على صدقه مقبول ولا أقل من أن يورث شبهة فلا تتكامل الجناية فلا تلزم الكفارة. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٧٢/٣)

قوله: [عدالته شرط] قال ابن عابدين رحمه الله: وإذا أخذ بقول طبيب ليس فيه هذه الشروط، وأفطر فالظاهر لـزوم الكفـارة كما لو أفطر بدون أمارة ولا تجربة لعدم غلبة الظن والناس عنه غافلون. ١٢ ("رد المحتار"، ٣٥٢/٦)

وللمسافر الفطر وصومه أحب إن لم يضره ولم تكن عامة رفقته مفطرين ولا مشتركين في النفقة المرافقة المرافقة المرافقة المرافقة المرافقة المرافقة المرافقة للجماعة ولا يجب الإيصاء على من مات قبل زوال عذره. وقضوا ما قدروا على قضائه بقدر الإقامة والصحة ولا يشترط التتابع في القضاء فإن جاء رمضان آخر قدم على القضاء ولا فدية بالتأخير إليه ويجوز الفطر لشيخ فان وعجوز فانية

نفسه إذ لو كان به تلزمه الكفارة وقيل لا (وللمسافر) الذي أنشأ السفر قبل طلوع الفحر إذ لا يباح له الفطر بإنشائه بعد ما أصبح صائما بخلاف ما لو حل به مرض بعده فله (الفطر) لقوله تعالى ﴿فَمَن كَانَ منكُم مَّريضاً أُوْ عَلَى سَفَر فَعدَّةٌ مِّنْ أَيَّام أُخَرَ﴾[الْبَهَزَةِ : ١٨٤] ولما رويناه (وصومه) أي: المسافر (أحب أن لم يضره) لقوله تعالى: و ﴿وَأَن تَصُومُواْ حَيْرٌ لَّكُمْ ﴾ [البَّنَهَرِّع: ١٨٤] (و) هذا إذا (لم تكن عامة رفقته مفطرين و لا مشتركين في النفقة فإن كانوا مشتركين أو مفطرين فالأفضل فطره) أي: المسافر (موافقةً للجماعة) كما في الجوهرة (ولا يجب الإيصاء) بكفارة ما أفطره (على من مات قبل زوال عذره) بمرض وسفر ونحوه كما تقدم من الأعذار المبيحة للفطر لفوات إدراك عدة من أيام أخر (و) إن أدركوا العدة (قضوا ما قدروا على قضائه) وإن لم يقضوا لزمهم الإيصاء (بقدر الإقامة) من السفر (والصحة) من المرض وزوال العذر اتفاقا على الصحيح والخلاف فيمن نذر أن يصوم شهرا إذا برأ ثم برأ يوما يلزمه الإيصاء بالإطعام لجميع الشهر عندهما وعند محمد قضي ما صح فيه (ولا **يشترط التتابع في القضاء)** لإطلاق النص لكن المستحب التتابع وعدم التأخير عن زمان القدرة مسارعة إلى الخير وبراءة الذمة. (تنبيه) أربعة متتابعة بالنص أداء رمضان وكفارة الظهار والقتل واليمين والمخير فيه قيضاء رمضان وفدية الحلق لأذي برأس المحرم والمتعة والقران وجزاء الصيد وثلاثة لم تذكر في القرآن وثبتت بالأحبار صوم كفارة الإفطار عمدا في رمضان وهو متتابع والتطوع متخير فيه والنذر وهو على أقسام إما أن ينذر أياما متتابعة معينة أو غير معينةبخصوصها ومنه ما لزم بنذر الاعتكاف وهو متتابع وإن لم ينص عليه إلا أن يصرح بعدم التتابع في النذر (فإن جاء رمضان آخر) ولم يقض الفائت (قدم) الأداء (على القضاء) شرعا حتى لو نواه عن القضاء لا يقع إلا عن الأداء كما تقدم (ولو فدية بالتأخير إليه) لإطلاق النص (ويجوز الفطر (١) لشيخ فان (٢) وعجوز فانية) سمى.....

<sup>(</sup>۱) قوله: [يجوز الفطر لشيخ فإن أو عجوز فانية] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: يجب على شيخ فان أن يؤدي فدية الصوم في حال حياته إن كان قادراً عليه، أما بعد الموت ليست بواجبة إلا بوصيته في ماله، قيدنا الوجوب بالوصية لأنه لو لم يوص الميت ورثته فلا يلزم شيء عليهم. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٥٤٥/١٠، مترجماً وملخصاً)

<sup>(</sup>٢) قوله: [لشيخ فان] قال الشرنبلالي: تفسير الشيخ الفاني أن يعجز عن الأداء في الحال، ويزداد كل يـوم عجـزه إلى أن يكـون تأكد الموت بسبب الهرم. إمداد. ١٢

و تلزمهما الفدية لكل يوم نصف صاع من بر كمن نذر صوم الأبد فضعف عنه فإن لم يقدر على الفدية لعسرته يستغفر الله سبحانه ويستقيله ولو وجبت عليه كفارة يمين أو قتل فلم يجد ما يكفر به من عتق وهو شيخ فان أو لم يصم لا تجوز له الفدية لأن الصوم هنا بدل عن

فانيا؛ لأنه قرب إلى الفناء أو فنيت قوته وعجز عن الأداء (() (وتلزمهما الفدية (۲)) و كذا من عجز عن نذر الأبد لا لغيرهم من ذوي الأعذار (لكل يوم نصف صاع من بر (۲)) أو قيمته بشرط دوام عجز الفاني والفانية إلى الموت فل لغيرهم من ذوي الأعذار (لكل يوم نصف صاع من بر (۲)) أو قيمته بشرط دوام عجز الفاني والفانية إلى الموت عنه) ولو كان مسافرا ومات قبل الإقامة لا تجب عليه الفدية بفطره في السفر (كمن نذر صوم الأبد فضعف عنه) لا شتغاله بالمعيشة يفطر ويفدي للتيقن لعدم قدرته على القضاء (فإن لم يقدر) من تجوز له الفدية (على الفدية لعسرته يستغفر الله سبحانه ويستقيله) أي: يطلب منه العفو عن تقصيره في حقه (و) لا تجوز الفدية إلا عن صوم هو أصل بنفسه لا بدل عن غيره حتى (لو وجبت عليه كفارة يمين أو قتل) أو ظهار أو إفطار (فلم يجد ما يكفر به من عتق) وإطعام وكسوة (وهو شيخ فان أو لم يصم) حال قدرته على الصوم حتى صار فانيا (لا تجوز له الفدية؛ لأن الصوم هنا بدل عن غيره) وهو التكفير بالمال ولذا لا يجوز المصير إلى الصوم إلا عند العجز عما يكفر

<sup>(</sup>۱) قوله: [وعجز عن الأداء] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: إنما الشيخ الفاني يفدي عن صومه وجوباً في حياته لو موسراً في جميع ماله، أمّا بعد الوفاة بلا وصية لا تنفذ وصية زائدة عن الثلث بغير إجازة الورثة. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٥٤٥/١، مترجماً وملخصاً)

قوله: [تلزمهما الفدية] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: قلت: وكلام البحر أجمع وأنفع حيث قال الصلاة كالصوم ويؤدي عن كل وتر نصف صاع، وسائر حقوقه تعالى كذلك مالياً كان أو بدنياً، عبادة محضة أو فيه معنى المؤنة كصدقة الفطر أو عكسه كالعشر أو مؤنة محضة كالنفقات أو فيه معنى العقوبة كالكفارات.واعلم أن مصرف الفدية مثل مصرف صدقة الفطر والكفارات والنذر وغير ذلك من الصدقات الواجبة. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المحرجة، ١٠/١٥٥ مرجماً وملخصاً)

<sup>(</sup>٣) قوله: [لكل يوم نصف صاع من بر] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: دفع القيمة أفضل من دفع العين، هذا في السعة أما في الشدة فدفع العين أفضل، وقال بعد عدّة سطور: تعتبر القيمة يوم الوجوب لا يوم الأداء. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٥٣١/١٠ - ٥٣٠ ملخصاً ومترجماً)

<sup>(</sup>٤) قوله: [بشرط دوام عجز الفاني والفانية إلى الموت] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: عليهما أن يؤديا فدية الصوم في حياتهما بخلاف فدية الصلاة إذ لا يتحقق العجز عنها مستمراً لإمكان صحتهما. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٥/١٠ ه ملخصاً ومترجماً)

و يجوز للمتطوع الفطر بلا عذر في رواية والضيافة عذر على الأظهر للضيف والمضيف وله البشارة بهذه الفائدة الجليلة، وإذا أفطر على أي حال عليه القضاء إلا إذا شرع متطوعا في خمسة أيام يومي العيدين وأيام التشريق فلا يلزمه قضاءها بإفسادها في ظاهر الرواية.

به من المال فإن أوصى بالتكفير نفذ من الثلث ويجوز في الفدية الإباحة في الطعام أكلتان مشبعتان لليوم كما يجوز التمليك بخلاف صدقة الفطر فإنه لا بد فيها من التمليك كالزكاة . اعلم أن ما شرع بلفظ الإطعام أو الطعام يجوز فيه التمليك والإباحة وما شرع بلفظ الإيتاء أو الأداء يشترط فيه التمليك (ويجوز للمتطوع) بالصوم (الفطر بلا عذر في رواية) عن أبي يوسف قال الكمال واعتقادي أنها أوجه لما روى مسلم عن عائشة رضي الله عنها قالت دخل النبي صلى الله عليه وسلم ذات يوم فقال: «هل عندكم شيء» فقلنا: «لا» فقال: «إني إذن صائم» ثم أتبي في يوم آخر فقلنا: «يا رسول الله أهدي إلينا حيس» فقال: «أرنيه» فلقد «أصبحت صائما فأكل» وزاد النسائي: «ولكن أصوم يوما مكانه» وصحح هذه الزيادة أبو محمد عبد الحق وذكر الكرخي وأبو بكر أنه ليس لـه أن يفطر إلا من عذر وهو ظاهر الرواية لما روي أنه عليه الصلاة والسلام قال: «إذا دعى أحدكم إلى طعام فليجب فإن كان مفطرا فليأكل وإن كان صائما فليصل» أي: فليدع قال القرطبي: ثبت هذا الحديث عنه عليه الصلاة والسلام ولو كان الفطر جائزا كان الأفضل الفطر لإجابة الدعوة التي هي السنة وصححه في المحيط . اعلم أن إفساد الصوم والصلاة بلا عذر بعد الشروع فيهما نفلا مكروه وليس بحرام؛ لأن الدليل ليس قطعي الدلالة وإن لزم القضاء وإذا عرض عذر أبيح للمتطوع الفطر اتفاقا (والضيافة عذر على الأظهر للضيف والمضيف) فيما قبل الزوال لا بعده إلا أن يكون في عدم فطره بعده عقوق لأحد الأبوين لا غيرهما للتأكد ولو حلف شخص بالطلاق ليفطرن فالاعتماد على أنه يفطر ولو بعد الزوال ولا يحنثه لرعاية حق أخيه (وله البشارة بهذه الفائدة الجليلة) قال في التجنيس والمزيد: رجل أصبح صائما متطوعا فدخل على أخ من إخوانه فسأله أن يفطر لا بأس بأن يفطر لقول النبي صلى الله عليه وسلم: «من أفطر لحق أحيه يكتب له ثواب الصوم ألف يوم ومتى قضى يوما يكتب له ثواب صوم ألفي يوم» ونقله أيضا في التتارخانية والمحيط والمبسوط (وإذا أفطر) المتطوع (على أي حال) كان (عليه القضاء) لا خلاف بين أصحابنا في وجوبه صيانة لما مضى عن البطلان (إلا إذا شرع متطوعا) بالصوم (في خمسة أيام يومي العيدين وأيام التشريق فلا يلزمه قضاؤها بإفسادها في ظاهر الرواية) عن أبي حنيفة رحمه الله؛ لأن صومها مـأمور بنقـضه ولم يجز إتمامه؛ لأنه بنفس الشروع ارتكب المنهي عنه للإعراض عن ضيافة الله تعالى فأمر بقطعه وعن أبي يوسف ومحمد عليه القضاء يعني وإن وجب الفطر وفيما ذكرنا إشارة إلى قضاء نفل الصلاة التي قطعه بشروعه عند نحو الطلوع كما تقدم والله الموفق بمنه الأعظم للدين الأقوم.

## باب مَا يلزم الوَ فَاءنبرُ

إذا نذر شيئا لزمه الوفاء به إذا اجتمع فيه ثلاثة شروط أن يكون من جنسه واجب وأن يكون

مقصودا.....مقصودا....

باب ما يلزم الوفاء به: من منذور الصوم والصلاة وغيرهما: (إذا نذر شيئا) من القربات (لزمه الوفاء به (۱) لقوله تعالى: ﴿وَلْيُوفُوا نُذُورَهُمْ ﴿ لَلْكَ عَلَى الله عليه وسلم: «من نذر أن يطيع الله فليطعه ومن نذر أن يعصي الله فلا يعصه» رواه البخاري والإجماع على وجوب الإيفاء به وبه استدل القائلون بافتراضه ونذر من باب ضرب وفي لغة قتل والمنذور يلزمه (إذا اجتمع فيه) أي المنذور (ثلاثة شروط) أحدها (أن يكون من جنسه واجب) بأصله وإن حرم ارتكابه لوصفه كصوم يوم النحر (و) الثاني (أن يكون مقصودا) لذاته لا لغيره كالوضوء

قوله: [إذا نذر شيئا من القربات لزمه الوفاء به] فإن قلت: النذر لمخلوق لا يجوز لأنه عبادة فأجاب عنه الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن بأنّ القرآن الكريم إنما أمر بوفا النذر ﴿ وَلْيُوفُوا نُـذُورَهُمْ ﴿ الْحِنْجَ: ٢٩] ولا يلزم منه كونه عبادة كما أمر بوفاء العهد ﴿ وَأُوفُواْ بِالْعَهْدِ إِنَّ الْعَهْدَ كَانَ مَسْؤُولاً ﴾ [الإنْيَزَاغُ: ٣٤] وبإيفاء العقد ﴿يَا أَيُّهَا الَّذينَ آمَنُواْ أَوْفُواْ بِالْعُقُودِ﴾[لَالِكَانُكَةُ : ١] ولم يلزم منه أن يكون كل عهد وعقد عبادة وكيف يكون النذر عبادة ؟ فإن قلت: إذا كـان المنـذور له ميتاً لا يجوز له النذر فأجاب عنه الإمام بأن هذا يختص بأن يقول (الناذر) للميت: «لك كذا» ويريد به تمليكه حقيقةً، ولا ألفاظهم منحصرة في هذه ولا اعتقاداتهم في تمليك الميت فكيف يحكم على عامّ بخاص؟ علا أنه إن كان في هذا الخصوص فبطلان النذر، لا حرمة ما أتى به من الدراهم وغيرها فإنهم يعلمون قطعاً أنّ خدام المزار يأخذونها والمعطون بذاك راضون، فمن أي جهة جاء التحريم والله يقول الحق ويهدى السبيل. وبعض الفرق الضالة يظنون أنّ أهل السنة والجماعة يعتقدون أن أولياء الله عزوجل يتصرّفون في الأمور دون الله تعالى، فأجاب عنه الإمام بأنّ هذا سوء ظن بالمسلم وهو باطل وحرام وبـأيّ وجه علم بل ظن بل توهم أنّ المسلمين يعتقدون أن المتصرّف هو الميت دون الله تعالى ؟ ورضى الله تعالى عـن سـيدي عبـد الغنى النابلسي فقد أوضح في «الحديقة الندية» عن هذه المسئلة اللبس وأزاح كل ظن باطل وتخمين وحدس فراجعه فإنه مهمّ. وقال: إن النذور للأولياء بعد تجافيهم عن الدنيا كالنذور لهم وهم فيها وهي شائعة بين المسلمين والعلماء والصلحاء والأولياء منذ قديم وليس نذراً مصطلح الفقه، ("جد الممتار"٢٨٥/٣-٢٨٣ملخصاً) وقال الإمام في «السَنيّةُ الأنيقة في فتاوي أفريقه»: ما يقدم إلى الأولياء الكرام ويسمى بالنذر ليس بنذر فقهي، بل العرف جار بأنّ ما يقدم إلى حضرات الأكابر من الهدايا يسمّونه بالنذر وهونذر عرفي. وكتب الشاه رفيع الدين أحو الشاه عبدالعزيز المحدث الدهلوي في «رسالة النذور بالفارسية ما معناه: النذر الذي يطلق هنا ليس على المعنى الشرعي لأن العرف جار بأنّ ما يقدّم إلى الأولياء يسمى بالنذر، فهذا يجلِّي الفرق بين النذر الفقهي ونذر الأولياء العرفي، فالنذر الفقهي لا يجوز إلا لله تعالى، والنذر العرفي الذي أصله تقديم الهدية إلى الأكابر يجوز للصالحين والأولياء بعد وفاتهم أيضاً كما يجوز في حياتهم. ١٢ ("السنيّةُ الأنيقة في فتاوي أفريقه"، صد ۷۷-۷۷)

(و) الثالث أن يكون (ليس واجبا) قبل نذره بإيجاب الله تعالى كالصلوات الخمس والوتر وقد زيد شرط رابع أن لا يكون المنذور محالا كقوله لله على صوم أمس اليوم إذ لا يلزمه وكذا لو قال يلزمني اليوم أمس وكان قولـه بعـد الزوال ثم فرع على ذلك بقوله (فلا يلزم الوضوء بنذره) ولا قراءة القرآن لكون الوضوء ليس مقصوداً لذاته؛ لأنه شرع شرطاً لغيره كحل الصلاة (ولا سجدة التلاوة)؛ لأنها واجبة بإيجاب الشارع (ولا عيادة المريض) إذ ليس من جنسها واجب وإيجاب العبد معتبر بإيجاب الله تعالى إذ له الاتباع لا الابتداع وهذا في ظاهر الرواية وفي روايـة عن أبي حنيفة قال إن نذر أن يعود مريضا اليوم صح نذره وإن نذر أن يعود فلانا لا يلزمه شيء؛ لأن عيادة المريض قربة قال عليه الصلاة والسلام: «عائد المريض على مخارف الجنة حتى يرجع» وعيادة فيلان بعينه لا يكون معنى القربة فيه مقصودا للناذر بل مراعاة حق فلان فلا يصح التزامه بالنذر وفي ظاهر الراوية عيادة المريض وتشييع الجنازة وإن كان فيها معنى حق الله تعالى فالمقصود حق المريض والميت والناذر إنما يلتزم بنذره ما يكون مشروعا حقا لله تعالى مقصودا (ولا) يصح نذر (الواجبات)؛ لأن إيجاب الواجب محال (بنذرها) لما بينا<sup>(١)</sup>. (ويصح) النذر (بالعتق) يعني الإعتاق لافتراض التحرير في الكفارات نصا (والاعتكاف)؛ لأن من جنسه واجبا وهو القعدة الأخيرة في الصلاة فأصل المكث بهذه الصفة له نظير في الشرع والاعتكاف انتظار للصلاة فهو كالجالس في الصلاة فلذا صح نذره والحج ماشيا؛ لأن من قرب من مكة يلزمه ماشيا فالمشي بصفة مخصوصة له نظير في الشرع ويصح نذر العبد والمرأة الاعتكاف وللسيد والزوج المنع فيقضيانه بعد العتق والإبانة وليس للمولى منع المكاتب (و) كذا يصح نذر (الصلاة غير المفروضة والصوم) والتصدق بالمال والذبح لظهور حنسها شرعا مثل الأضحية (فإن نذر) مكلف (**نذرا**) بشيء مما يصح نذره وكان (**مطلقا**) غير مقيد بوجود شيء كقوله لله على أو أنـذر لله عليّ صـلاة ركعتين (أو معلقا بشرط) يريد كونه كقوله: إن رزقني الله غلاما فعلي إطعام عشرة مساكين (ووجد) الشرط (لزمه الوفاء به) لما تلونا وروينا وأما إذا علق النذر مما لا يريد كونه كقوله إن كلمت زيدا فلله على عتق رقبة ثم كلمه فإنه يتخير بين الوفاء بما نذره من العتق وبين كفارة يمين على الصحيح وهو المفتى به لقوله صلى الله عليـه وسـلم: «كفارة النذر كفارة اليمين» وحمل على ما ذكرناه (٢) (وصح نذر صوم) يومي (العيدين وأيام التشريق)؛ لأن النهي

<sup>(</sup>١) قوله: [لما بينا] أي: من الشروط والعلل المذكورة. ط. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [ما ذكرناه] أي: من النذر المعلق على شرط لا يريد كونه. ط. ١٢

و في المختار ويجب فطرها وقضاءها وإن صامها أجزأه مع الحرمة وألغينا تعيين الزمان والمكان والدرهم والفقير فيجزئه صوم رجب عن نذره صوم شعبان وتجزئه صلاة ركعتين بمصر نذر أداءهما بمكة والتصدق بدرهم عن درهم عينه له والصرف لزيد الفقير بنذره لعمرو........

عن صومها يحقق تصور الصوم منهيا ضرورة والنهي لغيره لا ينافي المشروعية فصح نذره (في المختار) وفي رواية لا يصح؛ لأنه نذر بمعصية قلنا المعصية لمعنى الإعراض عن ضيافة الله تعالى فلا يمنع الصحة من حيث ذاته (و) لذلك (يجب فطوها) امتثالا للأمر لئلا يصير بصومها معرضا عن ضيافة الكريم (و) يجب (قيضاؤها) لـصحة النـذر باعتبار الأصل (وإن صامها أجزأه) الصيام عن النذر (مع الحرمة) الحاصلة بالإعراض عن ضيافة الله تعالى (وألغينا تعيين الزمان و) تعيين (المكان و) تعيين (الدرهم و) تعيين (الفقير)؛ لأن النذر إيجاب الفعل في الذمة من حيث هو قربة لا باعتبار وقوعه في زمان ومكان وفقير وتعيينه للتقدير به أو التأجيل إليه (فيجزئه صوم) شهر (رجب عن نذره صوم شعبان) لوجود السبب وهو النذر والقربة لقهر النفس لا بوقوعه في شهر بعينه وفي تعجيله نفع له بتحصيل ثواب قد يفوت بموته أو طروّ مانع قبل مجيء الوقت وإن كان بإضافته قصد التخفيف حتى لـو مـات قبـل مجيء ذلك الوقت لا يلزمه شيء فأعطيناه مقصوده (وتجزئه صلاة ركعتين) فأكثر إذا صلى المنذور (بمصر) مثلا وقد كان (نذر أدائهما) أي: صلاتهما (بمكة) أو المسجد النبوي أو الأقصى؛ لأن الصحة باعتبار القربة لا المكان؛ لأن الصلاة تعظيم الله تعالى بحميع البدن وفي هـذا المعنى الأمكنـة كلـها سـواء وإن تفـاوت الفـضل (و) يجزئـه (التصدق بدرهم) لم يعينه له (عن درهم عينه له) أي: للتصدق والمنذور (و) يجزئه (الصرف لزيد الفقير بنذره) أي: مع نذره الصرف (لعمرو)؛ لأن معنى عبادة الصدقة سدّ خلة المحتاج أو إخراج ما يجري به الـشح عـن ملكـه ابتغاء وجه الله وهذا المعنى حاصل بدون مراعاة زمان ومكان وشخص خلافا لزفر فإنه يقول بالتعيين. (تنبيه) قال النبي صلى الله عليه وسلم: «صلاة في بيت المقدس تعدل ألف صلاة فيما سواه من المساجد سوى المسجد الحرام ومسجدي هذا وصلاة في مسجدي هذا تعدل ألف صلاة في بيت المقدس وصلاة في المسجد الحرام تعدل ألـف صلاة في مسجدي هذا» قلت ولا يختص الفضل بالبقعة التي كانت مسجداً في زمنه صلى الله عليه وسلم؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «صلاة في مسجدي هذا ولو مد إلى صنعاء بألف صلاة فيما سواه من المساجد إلا المسجد الحرام قاله النسائي في أخبار المدينة كذا في ترتيب المقاصد الحسنة للسخاوي رحمه الله وروى البزار بإسناد صحيح أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «صلاة في مسجدي هذا أفضل من ألف صلاة فيما سواه إلا المسجد الحرام» فإنه يزيد عليه مئة ألف صلاة وفي حديث: «وشهر رمضان في مسجدي هذا أفضل من ألف شهر رمضان فيما سواه إلا المسجد الحرام» رواه البيهقي وهذا دليل لأهل السنة والجماعة أن لبعض الأمكنة فضيلة على بعض وكذا الأزمنة ولما سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن أفضل صلاة المرأة فقال: «في أشد مكان من بيتها

#### · وإن علق النذر بشرط لا يجزئه عنه ما فعله قبل وجود شرطه.

ظلمة» فعلى هذا ينبغي أنها إذا التزمت الصلاة في المسجد الحرام بالنذر فصلت في أشد مكان من بيتها ظلمة تخرج عن موجب نذرها على ما يقوله زفر رحمه الله (وإن علق) الناذر (النذر بشرط) كقوله إن قدم زيد فلله علي أن أتصدق بكذا (لا يجزئه عنه ما فعله قبل وجود شرطه)؛ لأن المعلق بالشرط عدم قبول وجوده وإنما يجوز الأداء بعد وجود السبب الذي علق النذر به . والله المنان بفضله.

. بائ الاغتكاف

هو الإقامة بنيته في مسجد تقام فيه الجماعة بالفعل للصلوات الخمس فلا يصح في مسجد لاتقام فيه الجماعة للصلاة على المختار وللمرأة الاعتكاف في مسجد بيتها وهو محل عينته للصلاة فيه. والاعتكاف على ثلاثة أقسام: واجب في المنذور وسنة مؤكدة في العشر الأخير من رمضان....

باب الاعتكاف: هو لغة اللبث والدوام على شيء وهو متعد فمصدره العكف ولازم فمصدره العكوف فالمتعدي بمعنى الحبس والمنع ومنه قوله تعالى: ﴿وَالْهَادُيُ مَعْكُوفا ﴾ [النّيُجْ: ٢٥] ومنه الاعتكاف في المسحد؛ لأنه حبس النفس ومنعها واللازم الإقبال على شيء بطريق المواظبة ومنه قوله تعالى: ﴿يَعْكُفُونَ عَلَى أَصْنَام لأنه حبس النفس ومنعها واللازم الإقبال على شيء بطريق المواظبة ومنه قوله تعالى: ﴿يَعْكُفُونَ عَلَى أَصْنَام للهم البخمس) لقول على وحذيفة رضي الله عنهما: «لا اعتكاف إلا في مسجد جماعة ولأنه انتظار الصلاة على أكمل الوجوه بالجماعة (فلا يصح في مسجد لا تقام فيه الحماعة والنفل يجوز وهذا في حق الرحال المختار) عن أبي يوسف الاعتكاف الواحب لا يجوز في غير مسجد الجماعة والنفل يجوز وهذا في حق الرحال (وللمرأة الاعتكاف في مسجد بيتها وهو محل عينته) المرأة (للصلاة فيه) فإن لم تعين لها محلا لا يصح لها الاعتكاف فيه وهي ممنوعة من حضور المساجد والركن اللبث وشرط المسجد المخصوص (٢٠)، والنية والصوم في المنذور والإسلام والعقل لا البلوغ والطهارة من حيض ونفاس في المنذور والنشاط الداعي إلى طلب الثواب في النفل من الجنابة لصحة الصوم معها ولو في المنذور وسببه النذر في المنذور والنشاط الداعي إلى طلب الثواب في النفل وحكمه سقوط الواجب ونيل الثواب إن كان واحباً وإلا فالثاني وسنذكر محاسنه . وأما صفته فقد بينها بقوله (والاعتكاف) المطلوب شرعا (على ثلاثة أقسام واجب في المنذور) تنجيزا (٣)، أو تعليقا (في وفاه الله ثم اعتكف في العشر الأواخر من رمضان حتى توفاه الله ثم اعتكف

<sup>(</sup>۱) قوله: [تقام فيه الجماعة بالفعل] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: ولو لم تقم الجماعة فيه أيضا، لأنه لا يخرج من مسجد حيّه لإقامة الجماعة لما صرّحوا من أنّ مسجد المحلة لو عطلت فالأفضل الصلاة فيه منفردا لما فيه من قضاء حق المسجد. ١٢ ("جد الممتار"، ٣٨٨/٣)

<sup>(</sup>٢) قوله: [المسجد المخصوص] وهو ما تقام فيه الجماعات عند الإمام. ط. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [تنجيزاً] كقوله: لله عليّ أن اعتكف كذا. ١٢

<sup>(</sup>٤) قوله: [تعليقاً] كقوله: إن شفى الله مريضى فلانا لاعتكفن كذا. ١٢

<sup>(</sup>٥) قوله: [وسنة كفاية مؤكدة في العشر الأخير] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: إن هذه العبارة كمثل عبارة أكثر

#### ومستحب فيما سواه والصوم شرط لصحة المنذور فقط.

أزواجه بعده؛ لأنه صلى الله عليه وسلم لما اعتكف العشر الأوسط أتاه جبريل عليه السلام فقال: "إن الذي تطلب أمامك" يعني ليلة القدر فاعتكف العشر الأخير وعلى هذا ذهب (١) الأكثر إلى أن ليلة القدر في العشر الأخير من رمضان فمنهم من قال في ليلة إحدى وعشرين ومنهم في سبع وعشرين وفي الصحيح: "التمسوها في العشر الأواخر"، والتمسوها في كل وتر وعن أبي حنيفة أنها في رمضان ولا يدري أي ليلة هي وقد تتقدم وقد تتأخر وعندهما كذلك إلا أنها معينة لا تتقدم ولا تتأخر والمشهور عن الإمام أنها تدور في السنة كما قدمناه في إحياء الليالي وذكرت هنا طلبا لزيادة الثواب وقيل في أول ليلة من رمضان وقيل ليلة تسع وعشرين وقال زيد بن ثابت ليلة أربع وعشرين وقال عكرمة ليلة خمس وعشرين . وأجاب أبو حنيفة عن الأدلة المفيدة لكونها في العشر الأواخر بأن المراد في ذلك الرمضان الذي التمسها عليه السلام فيه ومن علامتها أنها بلجة ساكنة لا حارة ولا قارة (٢)، تطلع الشمس صبيحتها بلا شعاع كأنها طشت وإنما أخفيت ليحتهد في طلبها فينال بذلك أجر المحتهد في العبادة كما أخفى الله سبحانه وتعالى المام والمسم الثالث (مستحب فيما سواه (٢)) أي: في أي وقت شاء سوى العشر الأخير ولم يكن منذوراً (والصوم شرط لصحة) الاعتكاف (المنذور) ولا نذر إلا بالنطق؛ لأنه من متعلقات اللسان أن بخلاف النية فإن محلها القلب (فقط) وليس شرطاً في النفل لقوله صلى الله عليه وسلم: «ليس على المعتكف صيام إلا أن يجعله على نفسه» ومبنى النفل على شالنفل على

مشايخنا متناً وشرحاً وفتاوى تحتمل أمرين، الأول: إن اعتكاف العشر جميعا سنة مؤكدة في العشر، فيصدق بتركها، والثاني: أن إيقاع الاعتكاف سنة مؤكدة في العشر، فيصدق بيوم وليلة على رواية الحسن وساعة على المختار، لكن الدليل الذي استدلوا به على تأكد الطلب في العشر الأخير وهو مواظبته صلى الله تعالى عليه وسلم على ذلك يقتضي الأول فإنه عليه السلام واظب على استيعاب العشر الأواخر، وهكذا كنت أظن حتى رأيت الإمام المحقق على الإطلاق قال في الفتح: الاعتكاف ينقسم إلى واجب وهو المنذور تنجيزا أو تعليقا وإلى سنة مؤكدة وهو اعتكاف العشر الأواخر من رمضان وإلى مستحب وهو ما سواهما. وهذا كالنص على ما ذكرت، نتبين أن الأول هو المراد. ١٢ ("جد الممتار")

- (١) قوله: [وعلى هذا ذهب] أي: من قول حبريل عليه السلام، أي: لأجله. ط. ١٢
  - (٢) قوله: [ولا قارة] أي: باردة بل متوسطة. ط. ١٢
- (٣) قوله: [مستحب فيما سواه] يعني ما يقابل السنة المؤكدة وهو اعتكاف العشر الأواخر. ١٢
- (٤) قوله: [متعلقات اللسان] أي: لأن النذر مما يتعلق باللسان، أي: ينطقه فلا يتحقق إلا به. ط قال ابن عابدين: لهذا لو أراد رجل أن يقول لله علي صوم يوم فجرى على لسانه صوم شهر كان عليه صوم شهر، وكذا لو أراد أن يقول كلاما فجرى على لسانه النذر لزمه لأن هزل النذر كالجد كالطلاق. "رد المحتار"، ٣٨٨/٦ بتصرف. ١٢

و أقله نفلا مدة يسيرة ولو كان ماشيا على المفتى به ولا يخرج منه إلا لحاجة شرعية أو طبيعية أو ضرورية كانهدام المسجد وإخراج ظالم كرهاً وتفرق أهله وخوف على نفسه أو متاعه من المكابرين فيدخل مسجدا غيره من ساعته فإن خرج ساعة بلا عذر فسد الواجب وانتهى به غيره

المساهلة وروى الحسن أنه يلزمه الصوم بتقديره عليها باليوم كالمنذور أقله يوم للصوم (و) لكن المعتمد أن (أقله نفلا مدة يسيرة (()) غير محدودة فيحصل بمجرد المكث مع النية (ولو كان) الذي نواه (ماشيا) أي: مارا غير حالس في المسجد ولو ليلا وهو حيلة من أراد الدخول والخروج من باب آخر في المسجد حتى لا يجعله طريقا فإنه لا يجوز (() (على المفتى به)؛ لأنه متبرع وليس الصوم من شرطه وكل جزء من اللبث عبادة مع النية بلا انضمام إلى آخر ولذا لم يلزم النفل فيه بالشروع؛ لانتهائه بالخروج (ولا يخرج منه) أي: من معتكفه فيشمل المرأة المعتكفة بمسجد بيتها (إلا لحاجة شرعية) كالجمعة والعيدين فيخرج في وقت يمكنه إدراكها مع صلاة سنتها قبلها ثم يعود وإن أتم اعتكافه في الجامع صح وكره (أو) حاجة (طبيعية) كالبول والغائط وإزالة نجاسة واغتسال من حنابة باحتلام؛ لأنه عليه السلام كان لا يخرج من معتكفه إلا لحاجة الإنسان (أو) حاجة (ضرورية كانهدام المسجد) وأداء شهادة تعينت عليه (وإخراج ظالم كرها وتفرق أهله) لفوات ما هو المقصود منه (() وخوف على نفسه أو متاعه من المكابرين فيدخل مسجدا غيره من ساعته) يريد أن لا يكون حروجه إلا ليعتكف في غيره ولا يشتغل إلا بالذهاب إلى المسجد الآخر (فإن خرج ساعة بلا عذر) معتبر (فسد الواجب (\*)) ولا إثم عليه به ويبطل بالإغماء والحنون إذا دام أياماً إلا اليوم الأول إذا بقي وأتمه في المسجد ويقضي ما عداه بعد زوال الجنون والإغماء وإن طال الجنون استحساناً وقالا إن خرج أكثر اليوم فسد وإلا فلا (وانتهي به) أي: بالخروج (غيره)

<sup>(</sup>۱) قوله: [وأقله نفلا مدة يسيرة] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن نقلا عن الدر المختار: وأقله نفلا ساعة من ليل أو نهار عند محمد وهو ظاهر الرواية عن الإمام، لبناء النفل على المسامحة وبه يفتى والساعة في عرف الفقهاء، جزء من الزمان لا جزء من أربعة وعشرين كما يقوله المنجمون كما في غرر الأذكار وغيره. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٤ (٥٤/١)

<sup>(</sup>٢) قوله: [فإنه لا يجوز] أي: جعله طريقا. ط. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [هو المقصود منه] وهو أداء الصلاة في ذلك المسجد على أكمل الوجوه قد فات. ط. ١٢

<sup>(</sup>٤) قوله: [فإن خرج ساعة بلا عذر معتبر فسد الواجب] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: أما معتكف العشر الأواخر فلا يجوز له أيضا الخروج إلا لحاجة ولو خرج بطل اعتكافه فيقضي العشر جميعا أو ما بقي، أو اليوم الذي أفسد فيه وحده. ١٢ ("جد الممتار"، ٢٩١/٣)

و أكل المعتكف وشربه ونومه وعقده البيع لما يحتاجه لنفسه أو عياله في المسجد وكره إحضار المبيع فيه وكره عقد ما كان للتجارة وكره الصمت إن اعتقده قربة، وحرم الوطء ودواعيه وبطل بوطئه وبالإنزال بدواعيه ولزمته الليالي أيضاً......

أي: غير الواجب وهو النفل إذ ليس له حد (وأكل المعتكف وشربه (() ونومه وعقده البيع لما يحتاجه لنفسه أو عياله) لا تكون إلا (في المسجد) لضرورة الاعتكاف حتى لو خرج لهذه الأشياء يفسد اعتكافه ((). وفي الظهيرية وقيل يخرج بعد الغروب للأكل والشرب (وكره إحضار المبيع فيه)؛ لأن المسجد محرر عن حقوق العباد فلا يجعله كالدكان (وكره عقد ما كان للتجارة (())؛ لأنه منقطع إلى الله تعالى فلا يشتغل بأمور الدنيا ولهذا كره الخياطة و نحوها فيه وكره لغير المعتكف البيع مطلقا (وكره الصمت إن اعتقده قربة) والتكلم إلا بخير؛ لأنه منهي عنه؛ لأنه صوم أهل الكتاب وقد نسخ وأما إذا لم يعتقده قربة فيه ولكنه حفظ لسانه عن النطق بما لا يفيد فلا بأس به ولكنه يلازم قراءة القرآن والذكر والحديث والعلم ودراسته وسير النبي صلى الله عليه وسلم وقصص الأنبياء عليهم السلام وحكاية الصالحين وكتابة أمور الدين . وأما التكلم بغير خير فلا يجوز لغير المعتكف والكلام المباح مكروه يأكل الحسنات كما تأكل النار الحطب إذا جلس في المسجد لذلك ابتداء (وحرم الوطء ودواعيه) لقوله تعالى: فيتعدى إلى دواعيه كما في الإحرام والظهار والاستبراء بخلاف الصوم؛ لأن الكف عن الجماع هو الركن فيه فيتعدى إلى دواعيه كما في الإحرام والظهار والاستبراء بخلاف الصوم؛ لأن الكف عن الجماع هو الركن فيه والحكاف (بوطنه وبالإنزال بدواعيه) سواء كان عامدا أو ناسيا أو مكرها ليلا أو نهارا؛ لأن له حالة مذكرة الاعتكاف (بوطنه وبالإنزال بدواعيه) سواء كان عامدا أو ناسيا أو مكرها ليلا أو نهارا؛ لأن له حالة مذكرة كالصلاة والحج بخلاف الصوم ولو أمني بالتفكر أو بالنظر لا يفسد اعتكافه (ولزمته الليالي أيضا) أي: كما .....

<sup>(</sup>١) قوله: [أكل المعتكف وشربه... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: لأنه مأذون لـه في إحضار هـذا قطعاً ولا يؤمر بالخروج للأكل والشرب. ١٢ ("الفتاوى الرضوية"، المخرجة، ٣١٣/١٦، ملخصاً)

<sup>(</sup>٢) قوله: [يفسد اعتكافه] لعدم الضرورة. ط. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [وكره عقد ما كان للتجارة] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن نقلا عن الأشباه ورد المحتار: يمنع من البيع والشراء لغير المعتكف ويجوز له بقدر حاجته بشرط أن لا يكون للتجارة بل يحتاجه لنفسه أو عياله بدون إحضار السلعة. ١٢ ("الفتاوى الرضوية"، المخرجة، ٣١٣/١٦، ملخصاً)

<sup>(</sup>٤) قوله: [يقدر بقدرها] وهو الجماع الثابت لأجل تحقق الركن، وقوله: يقدر بقدرها، فلا يتعدى إلى الدواعي، لأنه يكفي في تحقق الركن الكف عن الجماع فقط. ط. ١٢

بنذر اعتكاف أيام ولزمته الأيام بنذر الليالي متتابعة وإن لم يشترط التتابع في ظاهر الرواية ولزمته الله الله الم ليلتان بنذر يومين وصح نية النُهُر خاصة دون الليالي وإن نذر اعتكاف شهر ونوى النهر خاصة أو الليالي خاصة لا تعمل نيته إلا أن يصرح بالاستثناء. والاعتكاف مشروع بالكتاب والسنة وهو من أشرف الأعمال إذا كان عن إخلاص ومن محاسنه أن فيه تفريغ القلب من أمور الدنيا.......

لزمته الأيام (بنذر اعتكاف أيام)؛ لأن ذكر الأيام بلفظ الجمع يدخل فيها ما بإزائها من الليالي وتدخل الليلة الأولى فيدخل المسجد قبل الغروب من أول ليلة ويخرج منه بعد الغروب من آخر أيامه (**ولزمته الأيام بنذر الليالي متتابعة** و**إن لم يشترط التتابع في ظاهر الرواية)؛** لأن مبنى الاعتكاف على التتابع وتأثيره (١) أن ما كان متفرقا في نفسه لا يجب الوصل فيه إلا بالتنصيص وما كان متصل الأجزاء لا يجوز تفريقه إلا بالتنصيص (ولزمته ليلتان بنذر يومين) فيدخل عند الغروب كما ذكرنا؛ لأن المثني في معنى الجمع فيلحق به هنا احتياطا (وصح نية النُهر) جمع نهار (خاصة) بالاعتكاف إذا نوى تخصيصه بالأيام (دون الليالي) إذا نذر اعتكاف دون شهر؛ لأنه نوى حقيقة كلامه فتعمل نيته كقوله نذرت اعتكاف عشرين يوما ونوى بياض النهار خاصة منها صحت نيته (وإن نذر اعتكاف شهر) معين أو غير معين (ونوى النُّهُر خاصة أو الليالي خاصة لا تعمل نيته إلا أن يصرح بالاستثناء) اتفاقا؛ لأن الـشهر اسم لمقدر يشتمل على الأيام والليالي وليس باسم عام كالعشرة على مجموع الآحاد فلا ينطلق على ما دون ذلك العدد أصلا كما لا تنطلق العشرة على الخمسة مثلا حقيقة ولا مجازاً أما لو قال شهرا بالنهر دون الليالي لزمه كما قال وهو ظاهر أو استثنى فقال إلا الليالي؛ لأن الاستثناء تكلم بالباقي بعد الثنيا فكأنه قال ثلاثين نهارا ولو استثنى الأيام لا يجب عليه شيء؛ لأن الباقي الليالي المجردة ولا يصح فيها لمنافاتها شرطه وهو الصوم هذا من فتح القدير بعناية المولى النصير. (والاعتكاف مشروع بالكتاب) لما تلونا من قوله تعالى: ﴿وَلاَ تُبَاشِرُوهُنَّ وَأَنتُمْ عَاكفُونَ في الْمَسَاجِدِ﴾ [النِّهَزَّةِ : ١٨٧] فالإضافة إلى المساجد المختصة بالقرب وترك الوطء المباح لأجله دليل على أنه قربة (والسنة) لما روى أبو هريرة وعائشة رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يعتكف في العشر الأواخر من رمضان منذ قدم المدينة إلى أن توفاه الله تعالى وقـال الزهـري رضـي الله عنـه : عجبـا مـن النـاس كيـف تركـوا الاعتكاف ورسول الله صلى الله عليه وسلم كان يفعل الشيء ويتركه وما ترك الاعتكاف حتى قبض وأشار إلى ثبوته بضرب من المعقول فقال (**وهو من أشرف الأعمال إذا كـان عـن إخـلاص**) لله تعـالي؛ لأنـه منتظـر للـصلاة وهــو كالمصلى وهي حالة قرب وانقطاع (٢٠)، ومحاسنها لا تحصى (ومن محاسنه أنَّ فيه تفريغ القلب من أمور الدنيا)

<sup>(</sup>١) قوله: [وتاثيره] لو قال: «وضابطته» لكان أوضح (ط).

٢) قوله: [قرب وانقطاع] أي: عن ملاهي الدنيا. ط. ١٢

وتسليم النفس إلى المولى وملازمة عبادته في بيته والتحصن بحصنه وقال عطاء رحمه الله مثل المعتكف مثل رجل يختلف على باب عظيم لحاجة فالمعتكف يقول لا أبرح حتى يغفر لي.

بشغله بالإقبال على العبادة متجردا لها (وتسليم النفس إلى المولى) بتفويض أمرها إلى عزيز جنابه والاعتماد على كرمه والوقوف ببابه (و ملازمة عبادته) والتقرب إليه ليقرب من رحمته كما أشار إليه في حديث: «من تقرب إلى» وملازمة القرار (في بيته) سبحانه وتعالى واللائق بمالك المنزل إكرام نزيله تفضلا ورحمة وإحسانا منه ومنة للالتجاء إليه (والتحصن بحصنه) فلا يصل إليه عدوه بكيده وقهره لقوة سلطان الله وقهره وعزيز تأييده ونصره ترى الرعايا يحبسون أنفسهم على باب سلطانهم وهو فرد منهم ويجهدون في خدمته والقيام أذلة بين يديه لقضاء مآربهم فيعطف عليهم بإحسانه ويحميهم من عدوهم بعزة قدرته وقوة سلطانه وقد نبهه على حصول المراد وأزال حجاب الوهم وأماط الغطاء وأظهر الحق بفيض العطاء بما أشار إليه بقوله (وقال) الأستاذ العارف بالله تعالى الإمام المجتهد (عطاء) بن أبي رباح التابعي تلميذ ابن عباس رضي الله عنهما أحد مشايخ الإمام الأعظم رحمه الله تعالى قـال أبـو حنيفة ما رأيت أفقه من حماد ولا أجمع للعلوم من عطاء بن أبي رباح أكثر رواية الإمام الأعظم أبي حنيفة عن عطاء سمع ابن عباس وابن عمر وأبا هريرة وأبا سعيد وجابرا وعائشة رضي الله عنهم توفي سنة خمس عشرة ومائـة وهـو ابن ثمانين سنة كذا في أعلام الأخبار قال رحمه الله تعالى و نفعنا ببركته ومدده (مثل المعتكف مثل رجل يختلف) أى: يتردد ويقف (على باب) ملك أو وزير عظيم أو إمام (عظيم لحاجة) يقدر على قضائها عادة (فالمعتكف يقول) لسان حاله إن لم ينطق بذلك لسان قاله (لا أبرح) قائما بباب مولاي سائلا منه جميع مآربي وكشف ما نزل بي من الكرب وصار مصاحبي وتجنبي لذلك أعز إخواني بل عين قرائبي (حتى يغفر لي) ذنوبي التي هي سبب بعدي ونزول مصائبي ثم يفيض بمنته على بما يليق بأهليته وكرمه إكرام من التجأ إلى منيع حرزه وحماية حرمه وهـذه إشارة إلى أن العبد الجامع لهذه المسائل واقف موقف العبد الذليل بباب مولاه عاريا من الأعمال ونسبة الفضائل متوجها إليه سبحانه بأعظم الوسائل مادا أكف الافتقار ملحا بالدعاء والمسائل مطرحا على أعتـاب بـاب الله تعـالي مرتجيا شفاعته غدا عنده بما وعد به وهو لكل خير كافل.

الْغُمُالِإِيْضَاحُ ﴾ مَرَاقِالفِّلا فَي مَرَاقِي الفِّلا فَي مَرَاقِي الفِّلا فَي مَرَاقِيا المَاسَ

#### خَامَّتُ الْكَابِ

وهذا ما تيسر للعاجز الحقير بعناية مولاه القوي القدير والحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله وصلى الله على سيدنا ومولانا محمد خاتم أنبيائه وعلى آله وصحبه وذريته ومن والاه، ونسأل الله سبحانه متوسلين أن يجعله خالصاً لوجهه الكريم وأن ينفع به النفع العميم ويجزل به الثواب الجسيم.

خاتمة الكتاب (وهذا ما تيسر) من انتخاب الشرح واختصاره اليسير كتيسير المتن وشرحه (للعاجز الحقير) ولم يكن إلا (بعناية مولاه القوي القدير والحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله وصلى الله على سيدنا ومولانا محمد خاتم أنبيائه وعلى آله وصحبه وذريته ومن والاه ونسأل الله سبحانه متوسلين) إليه بالنبي المصطفى الرحيم (أن يجعله) وشرحه ومختصره هذا عملا (خالصا لوجهه الكريم وأن ينفع به) وبالشرح وبهذا المنتخب منه للتيسير (النفع العميم ويجزل به) وبهما (الثواب الجسيم) وأن يمتعنا ببصرنا وسمعنا وقوتنا وجميع حواسنا وأن يختم بالصالحات أعمالنا وأن يغفر لنا ولوالدينا ومشايخنا وأصحابنا وإخواننا وذريتنا وأن يستر عيوننا ويرزقنا ما تقر به عيوننا حالا ومآلا آمين اهـ. وكان ابتداء هذا المختصر من الشرح في أواخر جمادى والخترى واختتامه بأوائل رجب الحرام سنة أربع وخمسين بعد الألف وكان ابتداء جمع الشرح الأصلي في منتصف ربيع الأول سنة خمس وأربعين وختم جمعه في المسودة بختام شهر رجب الحرام بذلك العام . وكان انتهاء تأليف متنه في يوم الجمعة المبارك رابع عشر جمادى الأولى سنة اثنتين وثلاثين وألف وكان الفراغ من تبييض الشرح وألف وعدد أوراقه ثلاثمائة وستون ورقة ومبلغ عدد مختصره هذا مائة وخمس وأربعون ورقة هي هذه المسودة المبيضة بتوفيق الله عبده الذليل الراجي فيضه الجزيل إذ حشره وعليه عرضه وأسأله قبوله خدمة لجناب حبيبه المصطفى صلى الله عليه وسلم وزاده فضلا وشرفا لديه . قال كاتبه مؤلفه حسن الشرنبلالي عفا الله عنه ثم إني المصطفى صلى الله عليه وسلم وزاده فضلا وشرفا لديه . قال كاتبه مؤلفه حسن الشرنبلالي عفا الله عنه ثم إني

#### كِتَابُ النِّ كَالَة

كتاب الزكاق<sup>(۱)</sup> هي تمليك<sup>(۲)</sup> مال مخصوص لشخص مخصوص<sup>(۳)</sup> فرضت على حر مسلم مكلف مالك لنصاب<sup>(٤)</sup> من نقد ولو تبرا<sup>(٥)</sup> أو حليا أو آنية أو ما يساوي قيمته من عروض تجارة فارغ عن الدين وعن حاجته الأصلية نام<sup>(٢)</sup> ولو تقديرا.

- (١) قوله: [كتاب الزكاة] فرضت الزكاة في السنة الثانية من الهجرة كالصوم قبل فرضه، وقرنت بالصلاة في اثنين وثمانين موضعا في التنزيل دليل على كمال الاتصال بينهما، قال تعالى: ﴿وَأَقِيمُواْ الصَّلاَةَ وَآتُواْ الزَّكَاةَ﴾ [الْبَقَيْقِ: ٣٤]. ولولاه لعقب الصوم بها، لأنهما عبادتان بدنيتان، ولذا قدم الصوم على الحج لتوقف وجوبه على المال وغيره، واعلم أن العبادة: إما بدنية كالصوم، والصلاة، وإما مالية كالزكاة، وإما مركبة منهما كالحج، ولهذا تأخر وصار ركنا خامسا من أركان الإسلام التي أصلها التصديق والإقرار بالشهادتين، ونزل فيه قوله تعالى: ﴿الْيُومُ أَكْمُلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴿ [الْلِيَالَيُلَقِ: ٣] ثم لفظ الزكاة يدل على النماء، يقال: زكا الزرع إذا نما، وسميت بها، لأنها سبب نما بالعوض في الدنيا، والثواب في العقبي، قال تعالى: ﴿وَمَا أَنْفَقْتُم مِّن شَيْء فَهُو يُخلِفُهُ ﴿ [يَكَبَأُ : ٣]، أو على الطهارة، ومنه قوله تعالى: ﴿خُذْ مِنْ أَمُوالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّهِم على المناء، يقال النها على صدق العبد في العبودية، وامتثاله لحق الربوبية، وقوله تعالى: ﴿تُرَكِّهِم ﴾ [التَّوَيَبُنُ: ٣٠١]، وسميت بها لأنها تطهر صاحبها من الذنوب، أو من رذيلة البخل الذي هو من أكبر العيوب، وسميت صدق العبد في العبودية، وامتثاله لحق الربوبية، وقوله تعالى: ﴿تُرَكِّهِمِ ﴿ [النَّوَيَبُنُ: ٣٠١] أي: تشي عليهم، فتح باب العناية، ١٤٧٤)، بتصرف. ١٢
- (٢) قوله: [هي تمليك] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: لأنّ الصدقة لا تكون تامة بغير القبض. ١٢ ("الفتاوى الرضوية"، المخرجة، ١٠٩/١٠، مترجماً)
- [٣] قوله: [لشخص مخصوص] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: يجوز دفع الزكاة إلى كل مسلم ذي حاجة الذي لا يملك النصاب الفارغ عن الحوائج الأصلية من ماله المملوك، غير هاشمي، ولا يدفع الزوج لإمرأته ولا تدفع لزوجها وإن كانت مطلقة مغلظة ما لم تخرج من عدتها، ولا إلى الفروع كالابن والبنت وابن الابن وبنت الابن وبنت البنت وابن البنت ولا إلى الأصول كالأب والأم والجد والجدة من أي جهة كانوا، ولو كان هؤلاء الاقارب من الزنا، ولا إلى مملوك مكاتب لما مضى ذكرهم من الأقارب ولا إلى صبي الغني غير البالغ، ولا إلى مولى هاشمي، ويجوز الدفع إلى من سواهم. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٠٩/١٠ ملخصاً ومترجماً)
  - (٤) قوله: [لنصاب] وهو القدر الذي تجب الزكاة بتوفره بشروطه. ١٢
- (٥) قوله: [مالك لنصاب من نقد ولو تبرا] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: المال الذي تجب الزكاة فيه على ثلاثة أقسام: ١- الذهب والفضة سواء كانا للبس أو الاستعمال أو غيرها، ٢- السائمة، ٣- مال التجارة وليست الزكاة على سواها. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٦١/١٠)
- (٦) قوله: [نام] والنماء الحقيقي يكون بالتوالد والتناسل والتجارات والتقديري يكون بالتمكن من الاستنماء بأن يكون في يـده أو يد نائبه. ط. ١٢

وشرط وجوب أدائها حولان الحول على النصاب الأصلي (1) وأما المستفاد في أثناء الحول فيضم إلى مجانسه ويزكى بتمام الحول الأصلي سواء استفيد بتجارة أو ميراث أو غيره ولو عجّل ذو نصاب لسنين صح وشرط صحة أدائها نية مقارنة لأدائها للفقير (7) أو وكيله (7) أو لعزل ما وجب ولو مقارنة حكمية كما لو دفع بلا نية ثم نوى والمال قائم بيد الفقير ولا يشترط علم الفقير أنها زكاة على الأصح (1) حتى لو أعطاه شيئا وسماه هبة أو قرضا ونوى به الزكاة صحت ولو تصدق بحميع ماله ولم ينو الزكاة سقط عنه فرضها . وزكاة الدين على أقسام فإنه قوي ووسط وضعيف فالقوي وهو بدل القرض ومال التجارة إذا قبضه وكان على مقر ولو مفلسا أو على جاحد عليه بينة زكاه لما مضى ويتراخى وجوب الأداء إلى أن يقبض أربعين درهما ففيها درهم؛ لأن ما دون الخمس من النصاب عفو لا زكاة فيه وكذا فيما زاد بحسابه والوسط وهو بدل ما ليس للتجارة كثمن ثياب البذلة وعبد الخدمة ودار السكنى لا تجب الزكاة فيه ما لم يقبض نصابا و يعتبر لما مضى من الحول من وقت لزومه لذمة المشتري في صحيح الرواية .

- قوله: [وشرط وجوب أدائها حولان الحول على النصاب الأصلي] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: لو أدى الزكاة قبل حولان الحول صح لكن لا يجب لعدم اقتضاء الشرع منه قبله، وله الخيار أن يؤدي تفريقاً وتدريجاً، وأما عند تمام الحول فيجب أداءها على الفور حتى يأثم بتأخيره من غير عذر ولا يجوز له التفريق والتدريج ، والظاهر أن وقت الموت غير معلوم ويمكن أن يأتي أجله قبل الأداء فيأثم بالإجماع، فإن كل موسع يتضيق عند الموت كما نص العلماء عليه ولذا صرح القائلون بتراخي الوجوب أنه يأثم عند الموت. علا أن في التدريج دقائق أخرى كما لا يخفى على خادم الفقه، وإن سلم من الحوادثات المالية والنفسية فمن له الاعتماد على النفس ؟ فإن الشيطان يجري من الإنسان مجرى الدم ويمكن إزلاله إياه ويمكن أن قصد الأداء اليوم لا يبقى غداً. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٠/٥١-١٨٤، ملخصاً ومترجماً)
- (٢) قوله: [نية مقارنة لأدائها للفقير] وهل يجوز إذا نوى مع الزكاة شيئاً آخر، فقال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: يجوز إذا نوى الزكاة سواء لم ينظر فيه إلى شيء آخر سوى الزكاة أو نظر أيضاً إلى ما يقصد بالدفع إلى الطبال وهو الصلة وتطييب القلب، وذلك لأن هذا المعنى من لوازم دفع الزكاة فلا يكون نية شيء مناف بل نية اللازم، من نوى الصوم ونوى معه الحمية فإن الحمية تحصل بالصوم لا محالة. ١٢ ("جد الممتار"، ١٠٨/٣)
- (٣) قوله: [أو وكيله] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: من أذن له مؤكّله مطلقاً وقال ضَعْها حيث شئت، لـه أن يصرف لنفسه إذا كان مصرفاً لها، وإن لم يأذن له مطلقاً فله أن يصرف لولـده الفقير. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٥٨/١٠ ملخصاً ومترجماً)
- (٤) قوله: [ولا يشترط علم الفقير أنها زكاة على الأصح... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: لو احتسب في نفسه من الزكاة وأظهر للمنفَق عليه أنه من النفقة فلا شك في تأدية الزكاة إذ العبرة للنيّة لا للتسمية ولا لعلم المدفوع اليه. ١٠ ("جد الممتار"، ٣/٨٠٨)

والضعيف وهو بدل ما ليس بمال كالمهر والوصية وبدل الخلع والصلح عن دم العمد والدية وبدل الكتابة والسعاية لا تجب فيه الزكاة ما لم يقبض نصابا ويحول عليه الحول بعد القبض وهذا عند الإمام وأوجبا() عن المقبوض من الديون الثلاثية بحسابه مطلقا . وإذا قبض مال الضمان لا تجب زكاة السنين الماضية وهو كآبق ومفقود ومغصوب ليس عليه بينة ومال ساقط في البحر ومدفون في مفازة أو دار عظيمة وقد نسي مكانه ومأخوذ مصادرة ومودع عند من لا يعرف ودين لا بينة عليه ولا يجزئ عن الزكاة دين أبرئ عنه فقير بنيتها وصح دفع عرض ومكيل وموزون عن زكاة النقدين بالقيمة وإن أدى من عين النقدين فالمعتبر وزنهما أداء()) كما اعتبر وجوبا()، وتضم قيمة العروض إلى الثمنين والذهب إلى الفضة قيمة في ونقصان النصاب في الحول لا يضر إن كمل في طرفيه فإن تملك عرضا بنية التجارة وهو لا يساوي نصابا وليس له غيره ثم بلغت قيمته نصابا في آخر الحول لا تجب زكاته لذلك الحول . ونصاب الذهب عشرون مثقالا ونصاب الفضة مائتا درهم من الدراهم التي كل عشرة منها وزن سبعة مثاقيل وما زاد على نصاب وبلغ خمسا زكاه بحسابه وما غلب على الغش فكالخالص من النقدين ولا زكاة في الجواهر واللآلئ إلا أن يتملكها بنية التجارة كسائر العروض ولو تم الحول على مكيل وموزون فغلا سعره أو رخص فأدى من عينه ربع عشره أجزأه وإن أدى من قيمته تعتبر قيمته يوم الوجوب وهو تمام الحول عند الإمام وقالا(): يوم الأداء لمصرفها ولا يضمن الزكاة مفرط غير متلف فهلاك المال بعد الحول يسقط الواجب وهكاك البعض حصته ويصرف الهالك إلى العفو فإن لم يجاوزه فالواجب على حاله ولا تؤخذ الزكاة جبرا ولا من تركته إلا

- ١) قوله: [وأوجبا] أي: أبو يوسف ومحمد رحمة الله تعالى عليهما. ١٢
- قوله: [وزنهما أداء] أي: من حيث الأداء يعني يعتبر أن يكون المؤدى قدر الواجب وزناً عند الإمام والثاني، وقال زفر رحمه الله: تعتبر القيمة، واعتبر محمد رحمه الله الأنفع للفقراء فلو أدى عن خمسة جيدة خمسة زيوفا قيمتها أربعة جيدة جاز عندهما وكره. وقال محمد وزفر رحمهما الله: لا يجوز حتى يؤدي الفضل ولو أربعة جيدة قيمتها خمسة رديئة لم يجز إلا عند زفر رحمه الله، ولو كان له ابريق فضة وزنه مئتان وقيمته ثلاثمئة إن أدى خمسة من عينه فلا كلام، أو من غيره جاز عندهما خلافا لمحمد وزفر رحمهما الله إلا أن يؤدي الفضل. "رد المحتار"، ٥/٥٤٥. ١٢

أن يوصى بها فتكون من ثلثه ويجيز أبو يوسف الحيلة<sup>(٦)</sup> لدفع وجوب الزكاة وكرهها محمد رحمهما الله تعالى.

- (٣) قوله: [اعتبر وجوباً] أي: من حيث الوجوب يعني يعتبر في الوجوب أن يبلغ وزنهما نصاباً. "رد المحتار"، ٥٤٦/٥. ١٢
- 3) قوله: [إلى الفضة قيمة] أي: وتضم الذهب إلى الفضة وصورته له مئة وخمسون درهما وحمسة مثاقيل ذهباً قيمتها تبلغ إلى خمسين درهما يزكي خمسة دراهم. ١٢
  - (٥) قوله: [وقالا] أي: أبو يوسف ومحمد رحمهما الله تعالى. ١٢
- (٦) قوله: [الحيلة] اعلم أنه لو وهب النصاب في خلال الحول ثم تم الحول وهو عند الموهوب له ثم رجع للواهب بعد الحول بقضاء أو بغيره فلا زكاة على واحد منهما كما في الخانية وهي من حيل إسقاط الزكاة قبل الوجوب. وفي المعراج: ولو باع السوائم قبل تمام الحول بيوم فرارا عن الوجوب قال محمد: يكره وقال أبو يوسف: لا يكره وهو الأصح، ولو باعها للنفقة لا يكره بالإجماع، ولو احتال لإسقاط الواجب يكره بالإجماع ولو فرّ من الوجوب بُخلاً لا تأثيماً يكره بالإجماع، البحر الرائق، ٣٨٤/٢. ١٢

(باب المصرف) هو الفقير وهو: من يملك ما لا يبلغ نصابا ولا قيمته من أي مال كان ولو صحيحا مكتسبا والمسكين وهو: من لا شيء له والمكاتب والمديون الذي لا يملك نصابا ولا قيمته فاضلا عن دينه وفي سبيل الله وهو منقطع الغزاة أو الحاج وابن السبيل وهو: من له مال في وطنه وليس معه مال والعامل عليها يعطى قدر ما يسعه وأعوانه (۱) وللمزكي الدفع إلى كل الأصناف وله الاقتصار على واحد مع وجود باقي الأصناف ولا يصح دفعها لكافر وغني يملك نصابا (۲) أو ما يساوي قيمته من أي مال كان فاضل عن حوائجه الأصلية وطفل غني وبني هاشم ومواليهم (۱). واختار الطحاوي جواز دفعها لبني هاشم وأصل المزكي وفرعه وزوجته ومملوكه ومكاتبه ومعتق بعضه وكفن ميت وقضاء دينه وثمن قن يعتق ولو دفع بتحر لمن ظنه مصرفا فظهر بخلافه أجزأه إلا أن يكون عبده أو مكاتبه وكره الإغناء وهو أن يفضل للفقير نصاب بعد قضاء دينه وبعد إعطاء كل فرد من عياله دون نصاب من المدفوع إليه وإلا فلا يكره. وندب إغناؤه عن السؤال وكره نقلها بعد تمام الحول لبلد آخر لغير قريب وأحوج منا المدفوع إليه وإلا فلا يكره. وندب إغناؤه عن السؤال وكره نقلها بعد تمام الحول لبلد آخر لغير قريب وأحوج محلته ثم لأهل حرفته ثم لأهل بلدته وقال الشيخ أبو حفص الكبير رحمه الله لا تقبل صدقة الرجل وقرابته محاويج حتى يبدأ بهم فيسد حاجتهم.

<sup>(</sup>۱) قوله: [والعامل عليها يعطى قدر ما يسعه وأعوانه] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: بالجملة إنّ مدار الصرف على الاحتياج فلهذا من يملك النصاب لا يستحق الزكاة قط وإن كان غازيا أو حاجّاً أو طالب العلم أو مفتياً لكن العامل عليها الذي نصبه الحاكم لتحصيل الزكاة من أرباب الأموال يجوز له أن يأخذ بقدر عمله في حالة الغناء أيضاً إن لم يكن هاشمياً. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٠/١، ملخصاً ومترجماً)

<sup>(</sup>٢) قوله: [ولا يصح دفعها لكافر وغني يملك نصاباً] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: الصدقات الواجبة كالزكاة وصدقة الفطر يحرم صرفها إلى الأغنياء وأما الصدقات النافلة فيجوز أن يأخذها الغني أيضاً كماء الحوض أوالسقاية، لكن الصدقة عن الميت لا يأخذها الغني ولا يعطه أحد. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٩٠/١٠،ملخصاً ومترجماً)

<sup>(</sup>٣) قوله: [طفل غني وبني هاشم ومواليهم] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: يجوز دفع الزكاة إلى ولد الهاشمية بل الفاطمية إذا كان أبوه غير هاشمي لأن النسب والحسب في الـشرع يختص بـالأب دون الأم. ١٢ ("الفتـاوى الرضوية" المخرجة، ١٠٩/١٠ ملخصاً ومترجماً)

(باب صدقة الفطر) تجب على حر مسلم مكلف() مالك لنصاب() أو قيمته وإن لم يحل عليه الحول عند طلوع فحر يوم الفطر ولم يكن للتجارة فارغ عن الدين وحاجته الأصلية وحوائج عياله والمعتبر فيها الكفاية لا التقدير وهي مسكنه وأثاثه وثيابه وفرسه وسلاحه وعبيده للخدمة، فيخرجها عن نفسه وأولاده الصغار الفقراء() وإن كانوا أغنياء يخرجها من مالهم ولا تجب على الجد في ظاهر الرواية واختير أن الجد كالأب عند فقده أو فقره وعن مماليكه للخدمة ومدبره وأم ولده ولو كفارا لاعن مكاتبه ولا ولده الكبير وزوجته وقن مشترك وآبق إلا بعد عوده وكذا المغصوب والمأسور وهي نصف صاع من بر أو دقيقه أو سويقه أو صاع تمر أو زبيب أو شعير() وهو ثمانية أرطال بالعراقي ويجوز دفع القيمة وهي أفضل عند وجدان ما يحتاجه؛ لأنها أسرع لقضاء حاجة الفقير وإن كان زمن شدة فالحنطة والشعير وما يؤكل أفضل من الدراهم ووقت الوجوب عند طلوع فحر يوم الفطر فمن مات أو افتقر قبله أو أسلم أو اغتنى أو ولد بعده لا تلزمه . ويستحب إخراجها قبل الخروج إلى المصلى وصح لو قدم أو أخر والتأخير مكروه ويدفع كل شخص فطرته لفقير واحد . واختلف في جواز تفريق فطرة واحدة على أكثر من فقير ويجوز دفع ما على جماعة لواحد على الصحيح والله الموفق للصواب.

<sup>(</sup>۱) قوله: [مكلف] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: من وهب حلياً لبناته التي لم يبلغن فلا زكاة عليه لعدَم ملكه ولا عليهن (لعدَم التكليف). ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٥/١٠ ملخصاً ومترجماً ومزيداً ما بين الهلالين)

٢) قوله: [مالك لنصاب] اعلم أن النصب ثلاثة: نصاب يشترط فيه النماء وتتعلق به الزكاة وسائر الأحكام المتعلقة بالمال النامي. ونصاب تجب به أحكام أربعة: حرمة الصدقة، ووجوب الأضحية، وصدقة الفطر، ونفقة الأقارب. ولا يشترط فيه النمو بالتجارة، ولا حولان الحول. ونصاب تثبت به حرمة السؤال، وهو ما إذا كان عنده قوت يومه عند بعض. وقال بعضهم: هو أن يملك خمسين درهماً. ط. ١٢

<sup>(</sup>٣) قوله: [وأولاده الصغار الفقراء] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: لا يجوز للوالدين أن يؤديا الزكاة أو صدقة الفطر عن أولاده الكبار من مالهما بغير إذنهم وهكذا لايجوز للأولاد بغير إذن الوالدين. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٣٩/١ ملخصاً ومترجماً)

<sup>(</sup>٤) قوله: [وهي نصف صاع من بر... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: إنما أوجب الشرع المطهّر صدقة الفطر من أربعة أشياء؛ من الشعير والتمر والحنطة والزبيب، وما سواها من الحبوب لا يجوز إلا بقيمة أحد من الأربعة كالأرز والذرة والماش والعدس والحمص والثوب وغيرها. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٩٢/١٠ مترجماً وملخصاً)

#### كِتَابُ الْحِجَ

(كتاب العج\(^\)) هو زيارة بقاع مخصوصة بفعل مخصوص في أشهره وهي شوال وذو القعدة وعشر ذي الحجة فرض مرة على الفور في الأصح وشروط فرضيته ثمانية على الأصح: الإسلام والعقل والبلوغ والحرية والوقت والقدرة على الزاد ولو بمكة بنفقة وسط والقدرة على راحلة مختصة به أو على شق محمل بالملك أو الإجارة لا الإباحة والإعارة لغير أهل مكة و من حولهم إذا أمكنهم المشي بالقدم والقوة بلا مشقة وإلا فلا بد من الراحلة مطلقا. وتلك القدرة فاضلة عن نفقته ونفقة عياله إلى حين عوده\(^\) وعما لا بد منه كالمنزل وأثاثه وآلات المحترفين وقضاء الدين ويشترط العلم بفرضية الحج لمن أسلم بدار الحرب أو الكون بدار الإسلام. وشروط وجوب الأداء خمسة على الأصح: صحة البدن وزوال المانع الحسي\(^\) عن الذهاب للحج وأمن الطريق وعدم قيام العدة وخروج محرم ولو من رضاع أو مصاهرة مسلم مأمون عاقل بالغ أو زوج لامرأة في سفر والعبرة بغلبة السلامة برا وبحرا على المفتى به. ويصح أداء فرض الحج بأربعة أشياء للحر: الإحرام والإسلام وهما شرطان ثم الإتيان بركنيه وهما: الوقوف محرما بعرفات لحظة من زوال يوم التاسع إلى فحر يوم النحر بشرط عدم الجماع قبله محرما<sup>(²)</sup>.

- (٣) قوله: [المانع الحسى] كالحبس والحوف. ١٢
- (٤) قوله: [قبله محرماً] فإن فعل ذلك فسد حجه وعليه أن يمضي فيه كالصحيح وأن يقضي من قابل. ط. ١٢

<sup>(</sup>۱) قوله: [كتاب الحج] اختلف العلماء في السنة التي فرض فيها الحج، والمشهور أنها سنة ست، وهو الصحيح، وقيل: سنة خمس، وقيل: سنة تسع، وصححه القاضي عياض، وقيل: فرض قبل الهجرة وهو بعيد، وأبعد منه قول بعضهم إنه فرض سنة عشر. أخرج البخاري عن زيد بن أرقم: أن النبي صلى الله تعالى عليه وسلم حج بعد ما هاجر حجة واحدة، وأخرج الدار قطني عن جابر بن عبد الله قال حج رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم ثلاث حجج، حجتين قبل أن يهاجر وحجة قرن بها عمرة، وكانت حجته بعد ما هاجر سنة عشر. وحج أبو بكر الصديق في السنة التي قبلها سنة تسع. وأما سنة ثمان وهي عام الفتح فحج بالناس قبلها عتاب بن أسيد اهد. وهو الذي ولاه النبي صلى الله تعالى عليه وسلم أميراً بمكة بعد الفتح. وذكر منلا علي أنه صلى الله تعالى عليه وسلم عليه وسلم حج قبل أن يهاجر حججاً لا يعلم عددها. وقال ابن الأثير: كان يحج كل سنة قبل أن يهاجر، يعنى إلا أن يمنع منه مانع. ط. ١٢

<sup>(</sup>۲) قوله: [ونفقة عياله إلى حين عوده] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن نقلا عن عالمگيرية: كرهت خروجه (أي: للحج) زوجتُه وأولاده أو من سواهم ممن تلزمه نفقته وهو لا يخاف الضيعة عليهم فلا بأس بأن يخرج، ومن لا تلزمه نفقته لو كان حاضرا فلا بأس بالخروج مع كراهته وإن كان يخاف الضيعة عليهم. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، (٢٠٧٠٢٠٨/٢١)

والركن الثاني هو أكثر طواف الإفاضة في وقته وهو(۱): ما بعد طلوع فجر النحر. وواجبات الحج: إنشاء الإحرام من الميقات(۱) ومد الوقوف بعرفات إلى الغروب والوقوف بالمزدلفة فيما بعد فجر يوم النحر وقبل طلوع الشمس ورمي الجمار وذبح القارن والمتمتع والحلق(۱)، وتخصيصه بالحرم وأيام النحر وتقديم الرمي على الحلق ونحر القارن والمتمتع بينهما المنه وإيقاع طواف الزيارة في أيام النحر والسعي بين الصفا والمروة في أشهر الحج وحصوله بعد طواف معتد به والمشي فيه لمن لا عذر له وبداءة السعي من الصفا وطواف الوداع وبداءة كل طواف بالبيت من الحجر الأسود والتيامن فيه والمشي فيه لمن لا عذر له والطهارة من الحدثين وستر العورة وأقل الأشواط بعد فعل الأكثر من طواف الزيارة وترك المحظورات كلبس الرجل المخيط وستر رأسه ووجهه وستر المرأة وجهها والرفث(۱) والفسوق(۱) والحدال وقتل الصيد والإشارة إليه والدلالة عليه. وسنن الحج: منها الاغتسال ولو لحائض ونفساء أو الوضوء إذا أراد الإحرام ولبس إزار و رداء جديدين أبيضين والتطيب وصلاة ركعتين والإكثار من التلبية بعد الإحرام (۷) رافعا بها صوته متى صلى أو علا شرفا أو هبط واديا أو لقي ركبا وبالأسحار وتكريرها كلما أخذ فيها والصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم وسؤال الجنة وصحبة الأبرار والاستعاذة من النار والغسل لدخول مكة ودخولها من باب المعلاة نهارا والتكبير والتهليل تلقاء البيت الشريف والدعاء بما أحب عند رؤيته وهو مستحاب وطواف القدوم ولو في غير أشهر الحج والاضطباع فيه والرمل إن سعى بعده في أشهر الحج والهرولة فيما بين الميلين وطواف القدوم ولو في غير أشهر الحج والاضطباع فيه والرمل إن سعى بعده في أشهر الحج والهرولة فيما بين الميلين

- (٣) **قوله:** [والحلق] أو التقصير. ١٢
- (٤) **قوله**: [والمتمتع بينهما] أي: بين الرمي والحلق فهو على ترتيب حروف (رذح) ط. ١٢
- (٥) قوله: [الرفث] أي: الجماع، وفي لغة الفحش في الكلام والتصريح بما يكني عنه من ذكر النكاح، رفث. ١٢
  - (٦) قوله: [الفسوق] أي: الخروج من حدود الشريعة، وقيل: التساب والتنابز بالألقاب. المغرب، فسق. ١٢
- (٧) قوله: [والإكثار من التلبية بعد الإحرام... إلخ] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: وفي نوازل الإمام الفقيه أبي الليث: نغمة المرأة عورة وفي كافي الإمام أبي البركات، لا تلبي جهرا لأن صوتها عورة، وفي رد المحتار: لا نجيز لهن رفع أصواتهن ولا تمطيطها ولا تليينها وتقطيعها لما في ذلك من استمالة الرجال إليهن وتحريك الشهوات منهم، ومن هذا لم يجز أن تؤذن المرأة. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٤٢/٢٢، ٢٤٣)

<sup>(</sup>١) قوله: [وهو] أي: طواف الإفاضة. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [الإحرام من الميقات] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن: قيد بالميقات لبيان الطريق للشروع للمتعة فإن غير الآفاقي لا يجوز له التجاوز بغير إحرام وإلا فإن تمتع المكي أو تجاوز الآفاقي ثم تمتع كان متعة بلا شك وإن أثما خلافا لما يوهمه بعض العبارات والروايات، من ارتاب فعليه بشرح اللباب. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٨٣/١)

الأخضرين للرجال والمشي على هينة في باقي السعى والإكثار من الطواف وهو أفضل من صلاة النفل للآفاقي والخطبة بعد صلاة الظهر يوم سابع الحجة بمكة وهي خطبة واحدة بلا جلوس يعلم المناسك فيها والخروج بعد طلوع الشمس يوم التروية من مكة لمني والمبيت بها ثم الخروج منها بعد طلوع الشمس يوم عرفة إلى عرفات فيخطب الإمام بعد الزوال قبل صلاة الظهر والعصر مجموعة جمع تقديم مع الظهر خطبتين يجلس بينهما والاجتهاد في التضرع والخشوع والبكاء بالدموع والدعاء للنفس والوالدين والإخوان المؤمنين بما شاء من أمر الـدارين في الجمعين والدفع بالسكينة والوقار بعد الغروب من عرفات والنزول من مزدلفة مرتفعا عن بطن الوادي بقرب جبل قزح والمبيت بها ليلة النحر والمبيت بمني أيام مني بحميع أمتعته وكره تقديم ثقله إلى مكة إذ ذاك<sup>(١)</sup>، ويجعل مني عن يمينه ومكة عن يساره حالة الوقوف لرمي الجمار وكونه راكبا حالة رمي جمرة العقبة في كل الأيام وماشيا في الجمرة الأولى التي تلي المسجد(٢)، والوسطى والقيام في بطن الوادي حالة الرمي وكون الرمي في اليوم الأول فيما بين طلوع الشمس وزوالها بين الزوال وغروب الشمس في باقي الأيام وكره الرمي في اليوم الأول والرابع فيما بين طلوع الفحر والشمس وكره في الليالي الثلاث وصح؛ لأن الليالي كلها تابعة لما بعدها من الأيام إلاّ الليلة التي تلي عرفة حتى صح فيها الوقوف بعرفات وهي ليلة العيد و ليالي رمي الثلاث فإنها تابعة لما قبلها والمباح من أوقات الرمي ما بعد الزوال إلى غروب الشمس من اليوم الأول وبهذا علمت أوقات الرمي كلها جوازا أو كراهة واستحبابا ومن السنة هدي المفرد بالحج والأكل منه ومن هدي التطوع والمتعة والقران فقط ومن السنة الخطبة يـوم النحـر مثل الأولى يعلم فيها بقية المناسك وهي ثالثة خطب الحج وتعجيل النفر إذا أراده من مني قبل غروب الـشمس من اليوم الثاني عشر وإن أقام بها حتى غربت الشمس من اليوم الثاني عشر فلا شيء عليه وقد أساء وإن أقام بمني إلى طلوع فجر اليوم الرابع لزمه رميه ومن السنة النزول بالمحصب ساعة بعد ارتحاله من مني وشرب ماء زمزم والتضلع منه واستقبال البيت والنظر إليه قائما والصب منه على رأسه وسائر جسده وهو لما شرب له من أمور الدنيا والآخرة ومن السنة التزام الملتزم وهو أن يضع صدره ووجهه عليه والتشبث بالأستار ساعة داعيا بما أحب وتقبيل عتبة البيت و دخوله بالأدب والتعظيم ثم لم يبق عليه إلاَّ أعظم القربات وهي زيارة النبي صلى الله عليه و سلم وأصحابه فينويها

عند حروجه من مكة من باب شبيكة من الثنية السفلي وسنذكر للزيارة فصلا على حدته إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>۱) قوله: [إلى مكة إذ ذاك] قوله: وكره تقديم ثقله إلى مكة أي: متاعه وخدمه وذلك كي لا يشتغل قلبه بهم، أما إذا أمن عليهم فلا كراهة. وقوله: إذ ذاك أي: أيام الرمى والمبيت بها. ط. ١٢

٢) قوله: [تلي المسجد] أي: مسجد الخيف. ط. ١٢

#### 

(فصل: في كيفية تركيب أفعال الحج) إذا أراد الدحول في الحج أحرم من الميقات كرابغ (١)، فيغتسل أو يتوضأ والغسل أحب (١) وهو للتنظيف فتغتسل المرأة الحائض والنفساء إذا لم يضرها ويستحب كمال النظافة كقص الظفر والشارب ونتف الإبط وحلق العانة وجماع الأهل والدهن ولو مطيبا ويلبس الرجل إزاراً ورداءً جديدين أو غسيلين والجديد الأبيض أفضل ولا يزره ولا يعقده ولا يخلله فإن فعل كره ولا شيء عليه وتطيب وصل ركعتين وقل اللهم إني أريد الحج فيسره لي وتقبل مني ولب دبر صلاتك تنوي بها الحج وهي لبيك اللهم لبيك لا شريك لك لبيك إن الحمد والنعمة والملك لك لا شريك لك ولا تنقص من هذه الألفاظ شيئا وزد فيها لبيك وسعديك والخير كله بيديك لبيك والرُغبي إليك والزيادة سنة فإذا لبيت ناوياً فقد أحرمت فاتق الرفث وهو الجماع وقيل ذكره بحضرة النساء والكلام الفاحش والفسوق والمعاصي والجدال مع الرفقاء والخدم وقتل صيد البر والإشارة إليه والدلالة عليه ولبس المخيط (٢) والعمامة والخفين وتغطية الرأس والوجه ومس الطيب وحلق الرأس والشعر ويجوز شرفا أو هبطت واديا أو لقيت ركبا و بالأسحار رافعا صوتك بلا جهد مضر وإذا وصلت إلى مكة يستحب أن تغتسل وتدخلها نهاراً من باب المعلى لتكون مستقبلا في دخولك باب البيت الشريف تعظيما . ويستحب أن تكون ملبيا في دخولك حتى تأتي باب السلام فتدخل المسجد الحرام منه متواضعا خاشعا ملبيا ملاحظا جلالة المكان مكبرا

١) قوله: [كرابغ] هو بكسر الموحدة: واد بين الحرتين قريب من البحر، وهو قبل الجحفة بشيء قليل، على يسار الذاهب إلى
 مكة. ط. ١٢

<sup>(</sup>٢) قوله: [فيغتسل أو يتوضأ والغسل أحب] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن نقلا عن الدر المختار: من شاء الإحرام توضأ وغسله أحب، وهو للنظافة لا للطهارة، فالتيمم له عند العَجز من الماء ليس بمشروع لأنه تلوّث أي في بعض الصور حيث يصيب الغبار وإلا فمن تيمم على مرمر مغسول جاز ولم تكن تلوثاً. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٦٥/١٠)

<sup>(</sup>٣) قوله: [ولبس المخيط] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن نقلا عن الدر المختار: بعد الإحرام يتقي ستر الوجه والرأس بخلاف بقية البدن ولبس قميص وسراويل أي: كل معمول على قدر بدن أو بعضه وقباء ولو لم يدخل يديه في كميه حاز إلا أن يزرره أو يخلله ويجوز أن يرتدي بقميص وجبة ويلتحف به في نوم وغيره اتفاقا، ولا يتقي (أي: المحرم) الاستحمام والاستظلال ببيت ومحمل لم يصب رأسه أو وجهه فلو أصاب أحدهما كره، وفيه أيضا قالوا لو دخل تحت ستر الكعبة فأصاب رأسه أو وجهه كره وإلا فلا بأس به. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٠٥/١٥ ، ٢١٥)

<sup>(</sup>٤) قوله: [وشد الهميان] الهميان بكسر الهاء ما توضع فيه الدراهم. ط. ١٢

مهللا مصليا على النبي صلى الله عليه و سلم متلطفا بالمزاحم داعيا بما أحببت فإنه يستجاب عند رؤية البيت المكرم ثم استقبل الحجر الأسود مكبرا مهللا رافعا يديك كما في الصلاة وضعهما على الحجر وقبله بلا صوت فمن عجز عن ذلك إلا بإيذاء تركه ومس الحجر بشيء وقبله أو أشار إليه من بعيد مكبرا مهللا حامدا مصليا على النبي صلى الله عليه وسلم ثم طف آخذا عن يمينك مما يلي الباب مضطبعا وهو أن تجعل الرداء تحت الإبط الأيمن وتلقى طرفيه على الأيسر سبعة أشواط داعيا فيها بما شئت وطف وراء الحطيم (١)، وإن أردت أن تسعى بين الصفا والمروة عقب الطواف فارمل في الثلاثة الأشواط الأول وهو المشي بسرعة مع هز الكتفين كالمبارز يتبختر بين الصفين فإن زحمه الناس وقف فإذا وجد فرجة رمل؛ لأنه لا بد له منه فيقف حتى يقيمه على الوجه المسنون بخلاف استلام الحجر الأسود؛ لأن له بدلا وهو استقباله ويستلم الحجر كلما مر به ويختم الطواف به وبركعتين في مقام إبراهيم عليه السلام أو حيث تيسر من المسجد ثم عاد فاستلم الحجر وهذا طواف القدوم وهو سنة للآفاقي ثم تخرج إلى الصفا فتصعد وتقوم عليها حتى ترى البيت فتستقبله مكبرا مهللا ملبيا مصليا داعيا وترفع يديك مبسوطتين ثم تهبط نحو المروة على هينة فإذا وصل بطن الوادي سعى بين الميلين الأخضرين سعيا حثيثا فإذا تجاوز بطن الوادي مشي على هينة حتى يأتي المروة فيصعد عليها ويفعل كما فعل على الصفا يستقبل البيت مكبرا مهللا ملبيا مصليا داعيا باسطا يديه نحو السماء وهذا شوط ثم يعود قاصدا الصفا فإذا وصل إلى الميلين الأخضرين سعى ثم مشي على هينة حتى يأتي الصفا فيصعد عليها ويفعل كما فعل أولا وهذا شوط ثان فيطوف سبعة أشواط يبدؤ بالصفا ويختم بالمروة ويسعى في بطن الوادي في كل شوط منها ثم يقيم بمكة محرما ويطوف بالبيت كلما بدا له وهو أفضل من الصلاة نفلا للآفاقي فإذا صلى الفجر بمكة ثامن ذي الحجة تأهب للخروج إلى مني فيخرج منها بعد طلوع الشمس ويستحب أن يصلى الظهر بمني ولا يترك التلبية في أحواله كلها إلا في الطواف ويمكث بمني إلى أن يصلي الفحر بها بغلس وينزل بقرب مسجد الخيف ثم بعد طلوع الشمس يذهب إلى عرفات فيقيم بها فإذا زالت الشمس يأتي مسجد نمرة فيصلى مع الإمام الأعظم أو نائبه الظهر والعصر بعد ما يخطب خطبتين يجلس بينهما ويصلي الفرضين بأذان وإقامتين ولا يجمع بينهما إلا بشرطين الإحرام والإمام الأعظم ولا يفصل بين الصلاتين بنافلة وإن لم يدرك الإمام الأعظم صلى كل واحدة في وقتها المعتاد فإذا صلى مع الإمام يتوجه إلى الموقف، وعرفات كلها موقف إلا

<sup>(</sup>۱) قوله: [وراء الحطيم] الحطيم: هو قطعة جدار في طرف الميزاب من الحطم بمعنى الكسر، سمي به لأنه حطم من البيت، فإنه كان في الأول من البيت، وإذا كان كذلك يطاف من وراءه، فلو طاف من الفرجة التي بينه وبين البيت لا يجوز احتياطا، اللباب، ١٤٧/١، بتصرف. ١٢

بطن عرنة(١)، ويغتسل بعد الزوال في عرفات للوقوف ويقف بقرب جبل الرحمة مستقبلا مكبرا مهللا ملبيا داعيا

مادا يديه كالمستطعم ويجتهد في الدعاء لنفسه ووالديه وإخوانه ويجتهد على أن يخرج من عينيه قطرات من الدمع فإنه دليل القبول ويلح في الدعاء مع قوة رجاء الإجابة ولا يقصر في هذا اليوم إذ لا يمكنه تداركه سيما إذا كان من الآفاق والوقوف على الراحلة أفضل والقائم على الأرض أفضل من القاعد فإذا غربت الشمس أفاض الإمام والناس معه على هينتهم وإذا وجد فرجة يسرع من غير أن يؤذي أحدا ويتحرز عما يفعله الجهلة من الاشتداد في السير والازدحام والإيذاء فإنه حرام حتى يأتي مزدلفة<sup>(٢)</sup> فينزل بقرب جبل قزح ويرتفع عن بطن الوادي توسعة للمارين ويصلى بها المغرب والعشاء بأذان واحد وإقامة واحدة ولو تطوع بينهما أو تشاغل أعاد الإقامة ولم تجز المغرب في طريق المزدلفة وعليه إعادتها ما لم يطلع الفجر ويسن المبيت بالمزدلفة فإذا طلع الفجر صلى الإمام بالناس الفجر بغلس ثم يقف والناس معه والمزدلفة كلها موقف إلا بطن محسّر ويقف مجتهدا في دعائه ويدعو الله أن يتم مراده وسؤاله في هذا الموقف كما أتمه لسيدنا محمد صلى الله عليه وسلم فإذا أسفر جدا أفاض الإمام والناس قبل طلوع الشمس فيأتي إلى منى وينزل بها ثم يأتي جمرة العقبة فيرميها من بطن الوادي بسبع حصيات مثل حصى الخزف ويستحب أخذ الجمار من المزدلفة أو من الطريق ويكره من الذي عند الجمرة ويكره الرمي من أعلى العقبة لإيذائه الناس ويلتقطها التقاطا ولا يكسر حجرا جمارا ويغسلها ليتيقن طهارتها فإنها يقام بها قربة ولو رميي بنجسة أجزأه وكره ويقطع التلبية مع أول حصاة يرميها . وكيفية الرمي أن يأخذ الحصاة بطرف إبهامه وسبابته في الأصح؛ لأنه أيسر وأكثر إهانة للشيطان والمسنون الرمي باليد اليمني ويضع الحصاة على ظهر إبهامه ويستعين بالمسبحة ويكون بين الرامي وموضع السقوط خمسة أذرع ولو وقعت على ظهر رجل أو محل وثبتت أعادها وإن سقطت على سننها ذلك أجزأه وكبر بكل حصاة ثم يذبح المفرد بالحج إن أحبه ثم يحلق أو يقصر والحلق أفضل ويكفي فيه ربع الرأس والتقصير أن يأخذ من رؤوس شعره مقدار الأنملة وقد حل له كل شيء إلا النساء ثم يأتي مكة من يومه ذلك

قوله: [بطن عرنة] وهو واد بحذاء عرفات عن يسار الموقف وقد رأي صلى الله تعالى عليه وسلم: الـشيطان فيـه وأمر أن لا يقف فيه أحد. ط. ١٢

قوله: [حتى يأتي مزدلفة] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن نقلا عن اللباب: الوقوف بها واجب وأول وقته طلوع الفجر الثاني من يوم النحر وآخره طلوع الشمس منه، فمن وقف بها قبل طلوع الفجر أو بعـد طلـوع الـشمس لا يعتـد به، وقدر الواجب منه ساعة وركنه فكينونته بمزدلفة بفعل نفسه أو غيره، نواه أو لم ينو علم بها أو لم يعلم ولو ترك الوقوف بها فدفع ليلا فعليه دم إلا إذا كان لمرض أو ضعف بينة من كبر أو صغر أو يكون امرأة تخاف الزحام فـلا شيء عليـه. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٦٦٨/١٠)

أو من الغد أو بعده فيطوف بالبيت طواف الزيارة سبعة أشواط وحلت له النساء وأفضل هذه الأيام أولها وإن أخره عنها لزمه شاة لتأخير الواجب ثم يعود إلى مني فيقيم بها فإذا زالت الشمس من اليوم الثاني من أيام النحر رمي الجمار الثلاث يبدأ بالجمرة التي تلي مسجد الخيف فيرميها سبع حصيات ماشيا يكبر بكل حصاة ثم يقف عندها داعيا بما أحب حامدا لله تعالى مصليا على النبي صلى الله عليه وسلم ويرفع يديه في الدعاء ويستغفر لوالديه وإخوانه المؤمنين ثم يرمى الثانية التي تليها مثل ذلك ويقف عندها داعيا ثم يرمي جمرة العقبة راكبا ولا يقف عندها فإذا كان اليوم الثالث من أيام النحر رمي الجمار الثلاث بعد الزوال كذلك وإذا أراد أن يتعجل نفر إلى مكة قبل غروب الشمس وإن أقام إلى الغروب كره وليس عليه شيء وإن طلع الفجر وهو بمني في الرابع لزمه الرمي وجاز قبل الزوال والأفضل بعده وكره قبل طلوع الشمس وكل رمي بعده رميٌّ ترميه ماشيا لتدعو بعده وإلا راكبا لتـذهب عقبـه بـلا دعاء وكره المبيت بغير مني ليالي الرمي ثم إذا رحل إلى مكة نزل بالمحصب (١) ساعة ثم يدخل مكة ويطوف بالبيت سبعة أشواط بلا رمل وسعى إن قدمهما وهذا طواف الوداع ويسمى أيضا طواف الصدر وهذا واجب إلا على أهل مكة ومن أقام بها ويصلي بعده ركعتين ثم يأتي زمزم فيشرب من مائها ويستخرج الماء منها بنفسه إن قدر ويستقبل البيت ويتضلع منه ويتنفس فيه مرارا ويرفع بصره كل مرة ينظر إلى البيت ويصب على جسده إن تيسر وإلا يمسح به وجهه ورأسه وينوي بشربه ما شاء . وكان ابن عباس رضى الله عنهما إذا شربه يقول: «اللهم إني أسألك علما نافعا ورزقا واسعا وشفاء من كل داء» وقال صلى الله عليه وسلم: «ماء زمزم لما شرب له» ويستحب بعد شربه أن يأتي باب الكعبة ويقبل العتبة ثم يأتي إلى الملتزم وهو: «ما بين الحجر الأسود والباب» فيضع صدره ووجهه عليه ويتشبث بأستار الكعبة ساعة يتضرع إلى الله تعالى بالدعاء بما أحب من أمور الدارين ويقول: «اللهم إن هذا بيتك الذي جعلته مباركاً وهدى للعالمين اللهم كما هديتني له فتقبل مني ولا تجعل هذا آخر العهد من بيتك وارزقني العود إليه حتى ترضى عني برحمتك يا أرحم الراحمين» والملتزم من الأماكن التي يستجاب فيها الدعاء بمكة المشرفة . وهي خمسة عشر موضعا نقلها الكمال بن الهمام عن رسالة الحسن البصري رحمه الله بقوله: «في

الطواف وعند الملتزم وتحت الميزاب وفي البيت وعند زمزم وخلف المقام وعلى الصفا وعلى المروة وفي السعى

وفي عرفات وفي مني وعند الجمرات انتهي . والجمرات ترمي في أربعة أيام يوم النحر وثلاثة بعده كما تقدم

وذكرنا استجابته أيضا عند رؤية البيت المكرم ويستحب دحول البيت الشريف المبارك إن لم يؤذ أحدا وينبغي أن

<u> جِلِيْنِ: الْمُكِرِيْنَةِ الْعِلْمَيَّةِ (الدَّعُوَّةِ الْإِسْلَامِيَّةً)</u>

474

<sup>(</sup>۱) قوله: [بالمحصب] بضم ففتحتين: الأبطح، وليست المقبرة منه: وهو موضع بقرب مكة يقال: الأبطح ذو حصى. والتحصيب: النزول فيه. ط. ۱۲

يقصد مصلى النبي صلى الله عليه وسلم فيه وهو قبل وجهه وقد جعل الباب قبل ظهره حتى يكون بينه وبين الجدار الذي قبل وجهه قرب ثلاثة أذرع ثم يصلى فإذا صلى إلى الجدار يضع خده عليه ويستغفر الله ويحمده ثم يأتي الأركان فيحمده ويهلل ويسبح ويكبر ويسأل الله تعالى ما شاء ويلزم الأدب ما استطاع بظاهره وباطنه وليست البلاطة الخضراء التي بين العمودين مصلى النبي صلى الله عليه وسلم وما تقوله العامة من أن العروة الوثقى وهو موضع عال في جدار البيت بدعة باطلة لا أصل لها والمسمار الذي في وسط البيت يسمونه: «سرة الدنيا» يكشف أحدهم عورته وسرته ويضعها عليه فعل من لا عقل له فضلا عن علم كما قاله الكمال وإذا أراد العود إلى أهله ينبغي أن ينصرف بعد طوافه للوداع وهو يمشي إلى ورائه ووجهه إلى البيت باكيا أو متباكيا متحسرا على فراق البيت حتى أن ينصرف بعد ويخرج من مكة من باب بني شيبة من الثنية السفلى والمرأة في جميع أفعال الحج كالرجل غير ترمل ولا تهرول في السعي بين الميلين الأخضرين بل تمشي على هينتها في جميع السعي بين الصفا والمروة ولا ترمل ولا تهرول في السعي بين الميلين الأخضرين بل تمشي على هينتها في جميع السعي بين الصفا والمروة ولا تعلق وتقصر وتبس المخيط ولا تزاحم الرحال في استلام الحجر وهذا تمام حج المفرد وهو دون التمتع في تحلق وتقصر وتبس المخيط ولا تزاحم الرحال في استلام الحجر وهذا تمام حج المفرد وهو دون التمتع في الفضل والقران أفضل من التمتع.

(فصل) القران: هو أن يجمع بين إحرام الحج والعمرة فيقول بعد صلاة ركعتي الإحرام: اللهم إني أريد العمرة والحج فيسرهما لي وتقبلهما مني ثم يلبي فإذا دخل مكة بدأ بطواف العمرة سبعة أشواط يرمل في الثلاثة الأول فقط ثم يصلي ركعتي الطواف ثم يخرج إلى الصفا ويقوم عليه داعيا مكبرا مهللا ملبيا مصليا على النبي صلى الله عليه وسلم ثم يهبط نحو المروة ويسعى بين الميلين، فيتم سبعة أشواط، وهذه أفعال العمرة، والعمرة سنة ثم يطوف طواف القدوم للحج ثم يتم أفعال الحج كما تقدم فإذا رمى النحر جمرة العقبة وجب عليه ذبح شاة أو سبع بدنة فإذا لم يجد فصيام ثلاثة أيام قبل مجيء يوم النحر من أشهر الحج وسبعة أيام بعد الفراغ من الحج ولو بمكة بعد مضى أيام التشريق ولو فرقها جاز.

#### فَصِلُ: الشَّبْعُ

(فصل) التمتع: هو أن يحرم بالعمرة فقط من الميقات فيقول بعد صلاة ركعتي الإحرام: اللهم إني أريد العمرة فيسرها لي وتقبلها مني ثم يلبي حتى يدخل مكة فيطوف لها ويقطع التلبية بأول طوافه ويرمل فيه ثم يصلي ركعتي الطواف ثم يسعى بين الصفا والمروة بعد الوقوف على الصفا كما تقدم سبعة أشواط ثم يحلق رأسه أو يقصر إذا لم يسق الهدى وحل له كل شيء من الجماع وغيره ويستمر حلالا وإن ساق الهدى لا يتحلل من عمرته فإذا جاء يوم التروية يحرم بالحج من الحرام ويخرج إلى منى فإذا رمى جمرة العقبة يوم النحر لزمه ذبح شاة أو سبع بدنه فإن لم يجد صام ثلاثة أيام قبل مجيء يوم النحر وسبعة إذا رجع كالقارن فإن لم يصم الثلاثة حتى جاء يوم النحر تعين عليه ذبح شاة ولا يجزئه صوم ولا صدقة.

#### فصِّلُ: العُــمِرةِ

(فصل) العمرة سنة (۱)، وتصح في جميع السنة وتكره يوم عرفة ويوم النحر وأيام التشريق وكيفيتها أن يحرم لها من مكة من الحل بخلاف إحرامه للحج فإنه من الحرم . وأما الآفاقي الذي لم يدخل مكة فيحرم إذا قصدها من الميقات ثم يطوف ويسعى لها ثم يحلق وقد حل منها كما بيناه بحمد الله. (تنبيه) وأفضل الأيام يوم عرفة إذا وافق يوم الجمعة وهو أفضل من سبعين حجة في غير جمعة رواه صاحب معراج الدراية بقوله وقد صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: «أفضل الأيام يوم عرفة إذا وافق جمعة وهو أفضل من سبعين حجة» ذكره في تجريد الصحاح بعلامة الموطأ وكذا قال الزيلعي شارح الكنز . والمجاورة بمكة مكروهة عند أبي حنيفة رحمه الله تعالى.

<sup>(</sup>۱) قوله: [العمرة سنة] أي: مؤكدة على المذهب وصحح في الجوهرة وجوبها وهي إحرام وطواف وسعي وحلق أو تقصير فالإحرام شرط ومعظم الطواف ركن وغيرهما واجب هو المختار ويفعل فيها كفعل الحاج. ط. ١٢

قوله: [بحقوق البيت والحرم] قال الغزالي رحمه الله في إحياء علوم الدين: كره الخائفون المحتاطون من العلماء المقام بمكة لمعان ثلاثة: الأول: حوف التبرم والأنس بالبيت، فإن ذلك ربما يؤثر في تسكين حرقة القلب في الاحترام. والثاني: تهييج الشوق بالمفارقة لتنبعث داعية العود، فإن الله تعالى جعل البيت مثابة للناس وأمنا، أي: يثوبون ويعودون إليه مرة أخرى ولا يقضمون منه وطرا. الثالث: الخوف من ركوب الخطايا والذنوب بها، فإن ذلك مخطر، وبالحري أن يورث مقت الله عزوجل لشرف الموضع. ويقال: إن السيئات تضاعف بها كما تضاعف الحسنات. وعن ابن عباس رضي الله عنهما: لأن أذنب سبعين ذنبا، (بركية) وهي منزل بين مكة والطائف، أحب إلى من أن أذنب ذنبا واحدا بمكة. ولهذا كره الإمام المحاورة بمكة. 1٢

(باب الجنايات): هي على قسمين: جناية على الإحرام وجناية على الحرم والثانية لا تختص بالمحرم وجناية المحرم على أقسام: منها ما يوجب دما<sup>(۱)</sup>. ومنها ما يوجب صدقة وهي نصف صاع من بر ومنها ما يوجب دون ذلك ومنها ما يوجب القيمة وهي جزاء الصيد ويتعدد الجزاء بتعدد القاتلين المحرمين فالتي توجب دما هي ما لو طيب محرم بالغ عضوا<sup>(۱)</sup> أو خضب رأسه بحناء أو ادهن بزيت ونحوه أو لبس مخيطا أو ستر رأسه يوما كاملا أو حلق ربع رأسه أو محجمه أو أحد إبطيه أو عانته أو رقبته أو قص أظفار يديه ورجليه بمجلس أو يدا أو رجلا أو ترك واجبا مما تقدم بيانه وفي أخذ شاربه حكومة<sup>(۱)</sup>. والتي توجب الصدقة بنصف صاع من بر أو قيمته هي ما لو طيب أقل من عضو أو لبس مخيطا أو غطى رأسه أقل من يوم أو حلق أقل من ربع رأسه أو قص ظفرا وكذا لكل ظفر نصف صاع إلا أن يبلغ المجموع دما<sup>(١)</sup> فينقص ما شاء منه كخمسة متفرقة أو طاف للقدوم أو للصدر محدثا وتجب

(٤) **قوله**: [المجموع دما] أي: مجموع الصدقات تساوي قيمة شاة. ١٢

<sup>(</sup>۱) قوله: [منها ما يوجب دماً] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن نقلا عن الدر المختار: الواجب دم على محرم بالغ ولو ناسيا أو حاملا أو مكرها فيجب على نائم عطّى رأسه أو ستر رأسه (أي: كله أو ربعه) بمعتاد إما بحمل إجانة أو عدل فلا شيء عليه يوما كاملا أو ليلة كاملة، وفي الأقل (شمل الأقل الساعة الواحدة أو ما دونها) تصدق بنصف صاع من بر كالفطرة (أفاد أن التقييد بنصف الصاع من البر اتفاقي فيجوز إخراج الصاع من التمر أو الشعر عن القهستاني) ويعذر ومن الأعذار الحمى والبرد والجرح والقرح والصداع والشقيقة والقمل) و (أما الخطاء والنسيان والإغمام والإكراه والنوم وعدم القدرة على الكفارة فليست بأعذار) خير إن شاء ذبح في الحرم أو تصدق بثلاثة أصوع طعام على ستة مساكين أين شاء، أو صام أو أقل على مسكين أو صام يوما كما في اللباب) ملتقطين وفي الشامية أيضاً وكذا الصوم لا يتقيد بالحرم فيصومه أين شاء وفيها أيضا الكفارات كلها واجبة على التراخي فيكون مؤديا في أي وقت. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٠/٥ (٧١٤، ٧١٧)

قوله: [بالغ عضواً] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن نقلا عن اللباب وشرحه: الطيب إذا أخلطه بطعام قد طبخ فلا شيء عليه اتفاقاً سواء يوجد ريحه أو لا لأنه بالخلط والطبخ يصير مستهلكاً فلا يعتبر وجوده أصلا وإن خلطه بما يؤكل بلا طبخ كالزعفران بالملح فالعبرة بالغلبة، فإن كان الغالب الملح أي: أجزاءه لا طعمه ولونه فلا شيء عليه من الجزاء غير أنه إذا كان رائحته موجودة كره أكله لكونه مغلوباً غير مطبوخ وإن كان الغالب الطيب ففيه الدم فإنه حينئذ كالزعفران الخالص فيجب الجزاء وإن لم تظهر رائحته ملحصاً محرراً. 1 ( "الفتاوى الرضوية" المخرجة، ١٠/١٧/١٧)

<sup>(</sup>٣) قوله: [شاربه حكومة] أي: أنه ينظر أن هذا المأخوذ كم يكون من ربع اللحية فيجب عليه الطعام بحسب ذلك حتى لو كان مثلا مثل ربع الربع تلزمه قيمة ربع الشاة. الهداية، ١٢٠١٥٨/١

شاة ولو طاف جنباً أو ترك شوطاً من طواف الصدر وكذا لكل شوط من أقله أو حصاة من إحدى الجمار وكذا لكل حصاة فيما لم يبلغ رمي يوم إلا إن لم يبلغ دماً فينقص ما شاء أو حلق رأس غيره أو قص أظفاره وإن تطيب أو لبس أوحلق بعذر تخير بين الذبح أو التصدق بثلاثة أصوع على ستة مساكين أو صيام ثلاثة أيام. والتي توجب أقل من نصف صاع فهي ما لو قتل قملة أو جرادة فيتصدق بما شاء . والتي توجب القيمة فهي ما لو قتل صيدا فيقومه عدلان في مقتله أو قريب منه فإن بلغت هديا فله الخيار إن شاء اشتراه وذبحه أو اشترى طعاما وتصدق به لكل فقير نصف صاع أو صام عن طعام كل مسكين يوما وإن فضل أقل من نصف صاع تصدق به أو صام يوما وتجب قيمة ما نقص بنتف ريشه الذي لا يطير به وشعره وقطع عضو لا يمنعه الامتناع به وتجب القيمة بقطع بعض قوائمه ونتف ريشه و كسر بيضه ولا يجاوز عن شاة بقتل السبع وإن صال لا شيء بقتله ولا يجزئ الصوم بقتل الحلال صيد

(فصل) ولا شيء بقتل غراب وحدأة وعقرب وفأرة وحية وكلب عقور وبعوض ونمل وبرغوث وقُراد و سلحفاة وما ليس بصيد.

الحرم ولا بقطع حشيش الحرم وشجره النابت بنفسه وليس مما ينبته الناس بل القيمة وحرم رعيى حشيش الحرم

وقطعه إلا الإذخر والكمأة.

# هِ الْفَكُمُ الْإِنْ شَكِلَا فَي مَرَا قِي الْفَلاحَ عَنْ مَرَا قِي الْفَلاحَ عَنْ مَرَا قِي الْهَدَيُ عَنْ مَرَا قِي الْهَدَيُ عَنْ مَرَا قِي الْهَدَيُ عَلَى الْهُدَيُ عَلَى الْهُدَيُ عَلَى الْهُدَيْ عَلَى الْهُدُولُونُ عَلَى الْهُدُولُ عَلَى الْهُ عَلَى الْهُدُولُ عَلَ

(فصل) الهدي: أدناه شاة وهو من الإبل والبقر والغنم وما جاز في الضحايا جاز في الهدايا والشاة تجوز في كل شيء إلا في طواف الركن جنبا ووطء بعد الوقوف قبل الحلق ففي كل منهما بدنة وخص هدي المتعة والقران بيوم النحر فقط وخص ذبح كل هدي بالحرم إلا أن يكون تطوعا وتعيب في الطريق فينحر في محله ولا يأكله بمنى وفقير الحرم وغيره سواء وتقلد بدنة التطوع والمتعة والقران فقط ويتصدق بجلاله وخطامه ولا يعطي أجر الجزار منه ولا يركبه بلا ضرورة ولا يحلب لبنه إلا أن بعد المحل فيتصدق به وينضح ضرعه إن قرب المحل بالنقاخ (۱). ولو نذر حجا ماشيا لزمه ولا يركب حتى يطوف للركن فإن ركب أراق دما وفضل المشي على الركوب للقادر عليه وفقنا الله تعالى بفضله ومن علينا بالعود على أحسن حال إليه بجاه سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم.

<sup>(</sup>١) قوله: [قرب المحل بالنقاخ] أي: يرش ضرعها بالماء البارد كي يتقلص. إذا قرب من وقت الـذبح. والنقـاخ: المـاء العـذب الذي ينقخ الفؤاد ببرده. البحر، ١٣٠/٣. ١٢

### وَ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى مَرَا قِلَا لَهُ لَا كَعَى ﴿ فَصِلُ : فَي نِرِيَا مَعُ النَّبَيِّ صَلَّى اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهُ وَسَلَمَ ۗ فَصِلُ : فَي نِرِيَا مَعُ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهُ وَسَلَمَ وَ

(فصل: في زيارة النبي صلى الله عليه وسلم من أفضل القرب() وأحسن المستحبات بل تقرب من درجة ما لزم من الواجبات زيارة النبي صلى الله عليه وسلم من أفضل القرب() وأحسن المستحبات بل تقرب من درجة ما لزم من الواجبات فإنه صلى الله عليه وسلم حرض عليها وبالغ في الندب إليها فقال: «من وجد سعة ولم يزرني فقد جفاني» وقال صلى الله عليه وسلم: «من زار قبري وجبت له شفاعتي» وقال صلى الله عليه وسلم: «من زار قبري وجبت له شفاعتي» وقال صلى الله عليه وسلم حي يرزق() زارني في حياتي» إلى غير ذلك من الأحاديث ومما هو مقرر عند المحققين أنه صلى الله عليه وسلم حي يرزق() ممتع بجميع الملاذ والعبادات غير أنه حجب عن أبصار القاصرين عن شريف المقامات ولما رأينا أكثر الناس غافلين عن أداء حق زيارته وما يسن للزائرين من الكليات والجزئيات أحببنا أن نذكر بعد المناسك وأدائها ما فيه نبذة من آداب تتميما لفائدة الكتاب فنقول: ينبغي لمن قصد زيارة النبي صلى الله عليه وسلم أن يكثر الصلاة عليه فإنه يسمعها أو تبلغ إليه وفضلها أشهر من أن يذكر، فإذا عاين حيطان المدينة المنورة يصلي على النبي صلى الله عليه وسلم ثم يقول: اللهم هذا حرم نبيك ومهبط وحيك فامن علي بالدخول فيه واجعله وقاية لي من النار وأمانا أمكنه ويتطيب ويلبس أحسن ثيابه تعظيما للقدوم على النبي صلى الله عليه وسلم ثم يدخل المدينة المنورة ماشيا إن أمكنه ويتطيب ويلبس أحسن ثيابه تعظيما للقدوم على النبي صلى الله عليه وسلم ثم يدخل المدينة المنورة ماشيا إن أمكنه بلا ضرورة بعد وضع ركبه واطمئنانه على حشمه وأمتعته متواضعا بالسكينة والوقار ملاحظا جلالة المكان أمكنه بلا ضورة بعد وضع ركبه واطمئنانه على حشمه وأمتعته متواضعا بالسكينة والوقار ملاحظا جلالة المكان قائلا: بسم الله وعلى ملة رسول الله صلى الله عليه وسلم رب أدخلني مدخل صدق وأخبر في وافتح لي أبواب قائلان عمد وعلى آل محمد إلى آخره واغفر لي ذنوبي وافتح لي أبواب

مِعلمِن: المُكِرِينَةِ العِلميّة (الدَّعوةُ الرِسْلاميَّة)

٣٨.

قوله: [لما كانت زيارة النبي صلى الله عليه وسلم من أفضل القرب] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن نقلا عن الإمام الفاكهي: المأمور به إذا كان مرتبا على سبب يتكرر طلبه من المكلف بتكرر السبب فمن ذلك إجابة المؤذن فتطلب الإجابة على ما قاله جمع كلما وجد الأذان ويتكرر، ومنه فيما يظهر الزيارة للمستطيع كلما حج بناء على مقتضى هذا الخبر ونحوه فيتأكد على نحو المكي أكثر من تأكده على غيره أن لا يفوت الزيارة بعد حجه لا سيما في عام حجه فإن قرب الدار يصير القريب كالجار والجار التارك للمزار قد جار سيما إذا كان يرتكب الديون في تحصيل شهوته وعدم قطع عادته ولا يرتكبها فيما هو أشرف عباداته قلت: وإنما جعل التأكد على المكي أكثر لأن عذره أقل. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٢٧١/١٠)

٢) قوله: [أنه صلى الله عليه وسلم حيّ يرزق] قال الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن نقلا عن المواهب وشرح المسلك المتقسط: لا فرق بين موته وحياته صلى الله تعالى عليه وسلم في مشاهدته لأمته ومعرفته بأحوالهم ونياتهم وعزائمهم وخواطرهم وذلك عنده حلي لا خفاء به، وأنه صلى الله تعالى عليه وسلم عالم بحضورك وقيامك وسلامك أي: بل بجميع أفعالك وأحوالك ورتحالك ومقامك. ١٢ ("الفتاوى الرضوية" المخرجة، ٧٦٤/١)

#### · وَفَيْمُ الْإِنْضَيَاحُ هَ مَرَا قِيلَ الْفِلاحُ ﴾ • فَصِلُ: في ْنِ يَامَةُ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ فَسَلَمْ عَالَىٰ عَلَيْهِ فَسَلَمْ عَلَيْهِ فَسَلَمْ عَلَيْهِ فَسَلَمْ عَلَيْهِ فَعَلَىٰ عَلَيْهِ فَسَلَمْ عَلَيْهِ فَعَلَىٰ عَلَيْهِ فَسَلَمْ عَلَيْهِ فَعَلَيْهِ فَعَلَىٰ عَلَيْهِ فَعَلَىٰ

رحمتك وفضلك ثم يدخل المسجد الشريف فيصلي تحيته عند منبره ركعتين ويقف بحيث يكون عمود المنبر الشريف بحذاء منكبه الأيمن فهو موقف النبي صلى الله عليه وسلم وما بين قبره ومنبره روضة من رياض الجنة كما أخبر به صلى الله عليه وسلم وقال: «منبري على حوضي» فتسجد شكرا لله تعالى بأداء ركعتين غير تحية المسجد شكرا لما وفقك الله تعالى ومن عليك بالوصول إليه ثم تدعو بما شئت ثم تنهض متوجها إلى القبر الـشريف فتقـف بمقدار أربعة أذرع بعيدا عن المقصورة الشريفة بغاية الأدب مستدبرا القبلة محاذيا لرأس النبي صلى الله عليه وسلم ووجهه الأكرم ملاحظا نظره السعيد إليك وسماعه كلامك ورده عليك سلامك وتأمينه على دعائك وتقول: السلام عليك يا سيدي يا رسول الله السلام عليك يا نبي الله السلام عليك يا حبيب الله السلام عليك يا نبي الرحمة السلام عليك يا شفيع الأمة السلام عليك يا سيد المرسلين السلام عليك يا خاتم النبيين السلام عليك يا مزمل السلام عليك يا مدثر السلام عليك وعلى أصولك الطيبين وأهل بيتك الطاهرين الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيرا جزاك الله عنا أفضل ما جزى نبيا عن قومه ورسولا عن أمته أشهد أنك رسول الله قد بلغت الرسالة وأديت الأمانة و نصحت الأمة وأوضحت الحجة وجاهدت في سبيل الله حق جهاده وأقمت الدين حتى أتاك اليقين صلى الله عليك وسلم وعلى أشرف مكان تشرف بحلول حسمك الكريم فيه صلاة وسلاما دائمين من رب العالمين عدد ما كان وعدد ما يكون بعلم الله صلاة لا انقضاء لأمدها يا رسول الله نحن وفدك وزوار حرمك تشرفنا بالحلول بين يـديك وقد جئناك من بلاد شاسعة وأمكنة بعيدة نقطع السهل والوعر بقصد زيارتـك لنفـوز بـشفاعتك والنظـر إلى مـآثرك ومعاهدك والقيام بقضاء بعض حقك والاستشفاع بك إلى ربنا فإن الخطايا قد قصمت ظهورنا والأوزار قـد أثقلت كواهلنا وأنت الشافع المشفع الموعود بالشفاعة العظمي والمقام المحمود والوسيلة وقد قال الله تعالى: ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظَّلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَآؤُوكَ فَاسْتَغْفَرُواْ اللَّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُواْ اللّهَ تَوَّاباً رَّحيماً﴾[النِّينَاغْ: ٦٤] وقد جئنــاك ظالمين لأنفسنا مستغفرين لذنوبنا فاشفع لنا إلى ربك واسأله أن يميتنا على سنّتك وأن يحشرنا في زمرتك وأن يوردنا حوضك وأن يسقينا بكأسك غير حزايا ولا ندامي الشفاعة الشفاعة الشفاعة يا رسول الله يقولها ثلاثا ﴿رَبُّنَا اغْفُرْ لَنَا وَلإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غَلَّا لِّلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَؤُوفٌ رَّحيمٌ ﴾ [الجُثْيِئْن: ١٠] وتبلغه سلام من أوصاك به فتقول: السلام عليك يا رسول الله من فلان بن فيلان يتشفع بـك إلى ربـك فاشـفع لـه وللمسلمين ثم تصلى عليه وتدعو بما شئت عند وجهه الكريم مستدبرا القبلة ثم تتحول قدر ذراع حتى تحاذي رأس الصديق أبي بكر رضي الله عنه وتقول: السلام عليك يا خليفة رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم السلام عليك يا صاحب رسول الله وأنيسه في الغار ورفيقه في الأسفار وأمينه على الأسرار جزاك الله عنا أفضل ما جزي إماما عن أمة نبيه فلقد خلفته بأحسن خلف وسلكت طريقه ومنهاجه خير مسلك وقاتلت أهل الردة والبدع ومهدت الإسلام 🕻 وشيدت أركانه فكنت خير إمام ووصلت الأرحام ولم تزل قائما بالحق ناصرا للدين ولأهله حتى أتاك اليقين سل الله سبحانه لنا دوام حبك والحشر مع حزبك وقبول زيارتنا السلام عليك ورحمة الله وبركاته ثم تتحول مثل ذلك حتى تحاذي رأس أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضى الله عنه فتقول: السلام عليك يا أمير المؤمنين السلام عليك يا مظهر الإسلام السلام عليك يا مكسر الأصنام جزاك الله عنا أفضل الجزاء لقد نصرت الإسلام والمسلمين وفتحت معظم البلاد بعد سيد المرسلين وكفلت الأيتام ووصلت الأرحام وقوى بك الإسلام وكنت للمسلمين إماما مرضيا وهادياً مهدياً جمعت شملهم وأعنت فقيرهم وجبرت كسيرهم السلام عليك ورحمة الله وبركاته ثم ترجع قدر نصف ذراع فتقول: السلام عليكما يا ضجيعي رسول الله صلى الله عليه وسلم ورفيقيه ووزيريه ومشيريه والمعاونين له على القيام بالدين والقائمين بعده بمصالح المسلمين جزاكما الله أحسن الجزاء جئناكما نتوسل بكما إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ليشفع لنا ويسأل الله ربنا أن يتقبل سعينا ويحيينا على ملته ويميتنا عليها ويحشرنا في زمرته ثم يدعو لنفسه ولوالديه ولمن أوصاه بالدعاء ولجميع المسلمين ثم يقف عند رأس النبي صلى الله عليه وسلم كالأول ويقول : اللهم إنك قلت وقولك الحق ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذِ ظَّلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَآؤُوكَ فَاسْتَغْفَرُواْ اللَّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَ جَدُواْ اللَّهَ تَوَّاباً رَّحيماً ﴾ [الْنِسَااةْ: ٦٤] وقد جئناك سامعين قولك طائعين أمرك مستشفعين بنبيك إليك اللهم ربنا اغفر لنا ولآبائنا وأمهاتنا وإخواننا الذين سبقونا بالإيمان ولا تجعل في قلوبنا غلا للذين آمنوا ربنا إنك رؤوف رحيم . ﴿رَبَّنَا آتَنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الآخرَة حَسَنَةً وَقَنَا عَذَابَ النَّارِ ﴿ [الْبَنَقَبَرْقِ : ٢٠١]، ﴿ سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ الْعزَّة عَمَّا يَصفُونَ وَسَلَامٌ عَلَى الْمُرْسَلِينَ وَالْحَمْدُ للَّه رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الْتَخِافَاتِّنَ: ١٨٢/١٨٠] ويزيد ما شاء ويدعو بما حضره ويوفق له بفضل الله ثم يأتي أسطوانة أبي لبابة التي ربط بها نفسه حتى تاب الله عليه وهي بين قبره والمنبر فيصلى ما شاء نفلا ويتوب إلى الله ويدعو بما شاء ويأتي الروضة فيصلى ما شاء ويدعو بما أحب ويكثر من التسبيح والتهليل والثناء والاستغفار ثم يأتي المنبر فيضع يده على الرمانة التي كانت به تبركا بأثر الرسول صلى الله عليه وسلم ومكان يده الشريفة إذا خطب لينال بركته صلى الله عليه وسلم ويصلي عليه ويسأل الله ما شاء ثم يأتي الأسطوانة الحنانة وهي التي فيها بقية الجذع الذي حن إلى النبي صلى الله عليه وسلم حين تركه وخطب على المنبر حتى نزل فاحتضنه فسكن ويتبرك بما بقى من الآثار النبوية والأماكن الشريفة(١)، ويجتهد في إحياء الليالي مدة إقامته

إلى المَكِ يَنَةِ العِلْمِيَّةِ (اللَّحْقُ الْإِسْلَامِيَّةً)

474

قوله: [والأماكن الشريفة] كان أصحاب النبي صلى الله تعالى عليه وسلم يتبركون بأجزاء النبي صلى الله تعالى عليه وسلم وآثاره وثيابه وشرابه وطعامه، وذلك لإيمانهم بأن أجزاؤه الشريفة وآثاره الكريمة هي مليئة بالخيرات والبركات، وفي ذلك ما روى مسلم عن أنس، قال: رأيت رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم والحلاق يحلقه، وأطاف به أصحابه، فما يريدون أن تقع شعرة إلا في يد رجل، وعنه أيضا قال: كان رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم إذا صلى الغداة جاء حدم المدينة بآنيتهم فيها الماء، فما يؤتى بإناء، إلا غمس يده فيها، فربما جاؤه في الغداة الباردة فيغمس يده فيها، قال الإمام النووي رحمه

واغتنام مشاهدة الحضرة النبوية وزيارته في عموم الأوقات ويستحب أن يخرج إلى البقيع فيأتي المشاهد والمزارات خصوصا قبر سيد الشهداء حمزة رضي الله عنه ثم إلى البقيع الآخر فيزور العباس والحسن بن علي وبقية آل الرسول رضي الله عنهم ويزور أميرالمؤمنين عثمان بن عفان رضي الله تعالي عنه وإبراهيم ابن النبي صلى الله تعالى عليه وسلم وأزواج النبي صلى الله تعالى عليه وسلم وعمته صفية والصحابة والتابعين رضي الله تعالى عنهم ويزور شهداء أحد وإن تيسر يوم الخميس فهو أحسن ويقول: سلام عليكم بما صبرتم فنعم عقبى الدار ويقرأ آية الكرسي والإخلاص إحدى عشرة مرة وسورة يس إن تيسر ويهدي ثواب ذلك لجميع الشهداء ومن بجوارهم من المؤمنين ويستحب أن يأتي مسجد قباء يوم السبت أو غيره ويصلي فيه ويقول بعد دعائه بما أحب: يا صريخ المستصرخين يا غياث المستغيثين يا مفرج كرب المكروبين يا مجيب دعوة المضطرين صل على سيدنا محمد وآله واكشف كربي وحزني كما كشفت عن رسولك حزنه وكربه في هذا المقام يا حنان يا منان يا كثير المعروف والإحسان يا دائم النعم يا أرحم الراحمين وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليما دائماً أبداً يا رب العالمين آمين.

الله: وهذا بيان ما كانت الصحابة عليه من التبرك بآثاره صلى الله تعالى عليه وسلم، وتبركهم بإدخال يده الكريمة في الآنية، وتبركهم بشعره الكريم، وإكرامهم إياه أن يقع شيء منه، أخرجه مسلم في الفضائل، باب قرب النبي عليه الصلاة والسلام من الناس وتبركهم به، وعن أنس أيضا قال: كان النبي صلى الله تعالى عليه وسلم يدخل بيت أم سليم فينام على فراشها، وليست فيه قال: فجاء ذات يوم فنام على فراشها، فأتيت فقيل لها: هذا النبي صلى الله تعالى عليه وسلم نام في بيتك، على فراشك، قال: فجاءت وقد عرق، واستنقع عرقه على قطعة أديم، على الفراش، ففتحت عتيدتها فجعلت تنشف ذلك العرق فتعصره في قواريرها، ففزع النبي صلى الله تعالى عليه وسلم فقال: ما تصنعين يا أم سليم؟ فقالت يارسول الله نرجو بركته لصبياننا، قال: أصبت، أخرجه مسلم في الفضائل باب طيب عرق النبي صلى الله تعالى عليه وسلم والتبرك به، وروى الإمام أحمد عن أنس رضي الله تعالى عنه قال: حدثتني أمي أن رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم دخل عليها، وفي بيتها قربة معلقة، قالت: فشرب من القربة قائما فعمدت إلى فم القربة فقطعتها، أخرجه أحمد في مسنده، ٢٧٦/٦، والمعنى أن أم سليم رضي الله تعالى عنها قطعت فم القربة الذي هو موضع شربه صلى الله تعالى عليه وسلم واحتفظت به في بيتها للتبرك بأثر النبي صلى الله تعالى عليه وسلم واحتفظت به في بيتها للتبرك بأثر النبي صلى الله تعالى عليه وسلم واحتفظت به في بيتها للتبرك بأثر النبي صلى الله تعالى عليه وسلم واحتفظت به في بيتها للتبرك بأثر النبي صلى الله تعالى عليه وسلم واحتفظت به في بيتها للتبرك بأثر النبي صلى الله تعالى عليه وسلم واحتفظت به في بيتها للتبرك بأثر النبي صلى الله تعالى عليه وسلم واحتفظت به في بيتها للتبرك بأثر النبي صلى الله تعالى عليه وسلم واحتفظت به في بيتها للتبرك بأثر النبي صلى الله تعالى عليه وسلم واحتفظت به في بيتها للتبرك بأثر النبي صلى الله تعالى عليه وسلم واحتفظت به في بيتها للتبرك بأثر النبي صلى الله عليه وسلم واحتفظت به في بيتها للتبرك بأثر النبي صلى الهورية وسلم واحتفظ بينه وسلم واحتفظ به وسلم وصله واحتفظ به وسلم واحتف والمورد واحتفظ به وسلم واحتفظ به وسلم وص

الحمد لله الذي وفقنا بإتمام هذه الحواشي بعنايته فما أصبنا فيه فهو من الله ثم من رسوله عزوجل وصلى الله تعالى عليه وسلم وما أخطأنا فيه فهو منا ومن أنفسنا. والله ورسوله المعصوم بريئان منه كل البراءة. فنسأل الله أن ينفع بصوابه جميع المسلمين والمسلمات ويعصم عن خطائه جميعهم. آمين بجاه طه ويس.

نَقُمُ الْإِنْ خَيْلِ ﴾ ﴿ وَالنَّا فَلَا كُلُّ اللَّهِ مِنْ النَّا فَذُوا النَّا فَذُوا النَّا اللَّهُ الْمِنْ الْحِيْ

#### الناخذة البرواجع

- ١- صحيح البخاري: الإمام أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري المتوفي ٥٦ه دار الكتب العلمية بيروت.
  - ٢- صحيح المسلم: الإمام أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري المتوفي ٢٦١ه دار ابن حزم.
  - ٣- سنن ابن ماجه: الإمام أبو عبد الله محمد بن يزيد بن ماجه المتوفى ٢٧٣ه دار المعرفة بيروت.
  - ٤- سنن أبي داؤد: الإمام ابو داؤد سليمان بن الأشعث السجستاني المتوفى ٢٧٥هـ دار إحياء التراث العربي بيروت.
    - ٥- سنن الترمذي: الإمام أبو عيسى محمد بن عيسى الترمذي المتوفي ٢٧٩هـ دار الفكر بيروت.
- ٦- سنن النسائي: الإمام أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب النسائي المتوفي ٣٠٣ه دار الكتب العلمية بيروت.
  - ٧- مسند أحمد: الإمام أحمد بن حنبل المتوفى ٢٤١ه دار الفكر بيروت.
- ۸- السنن الكبرى للنسائي: الإمام أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب النسائي المتوفي ٣٠٣هـ دار الكتب العلمية بيروت.
  - ٩- كشف الخفاء: الشيخ إسماعيل بن محمد العجلوني المتوفى ١٦٢ه دار الكتب العلمية بيروت.
    - ١٠- كشف الخفاء: أبو محمد عبد الله بن يوسف الزيلعي المتوفي ٧٦٢ه بشاور.
  - ١١- فتح باب العناية: الإمام نور الدين أبو الحسن على بن سلطان محمد الهروي المتوفي ١٠١٤ه دار القلم بيروت.
- ١٢- الفتاوى الرضوية: الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن المتوفي ١٣٤٠ه رضا فاؤنديشن لاهور.
- ١٣- الطحطاوي: العلامة أحمد بن محمد بن إسماعيل الطحطاوي المتوفي ١٣٣١ه باب المدينه كراتشي.
  - ١٤ ردالمحتار: محمد أمين بن عمر الشهير بابن عابدين المتوفي ٢٥٢ه دار الثقافة والتراث دمشق.
    - ٥١- امداد الفتاح: حسن بن عمار بن علي المصري الحنفي المتوفي ١٠٦٩ه كراتشي.
  - ١٦- البحر الرائق: الشيخ زين الدين بن إبراهيم بن محمد المعروف بابن نجيم المتوفي ٩٧٠ه كوئته.
  - ١٧- الدر المختار: العلامة علاء الدين محمد بن على الحصكفي المتوفى ١٠٨٨ه دار الثقافة والتراث دمشق.
    - ١٨- جد الممتار: الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن المتوفى ١٣٤٠ه مكتبة المدينه كراتشي.
- ١٩ الهداية: الإمام برهان الدين أبو الحسن علي بن أبي بكر المرغيناني المتوفي ٩٣هه دار إحياء التراث العربي بيروت.
  - ٢٠- فتح القدير: العلامة كمال الدين بن الهمام المتوفي ٨٦١ ه مركز اهلسنت بركات رضا هند.
- ٢١- المعجم الكبير: الإمام أبو القاسم سليمان بن أحمد الطبراني المتوفي ٣٦٠ه دار إحياء التراث العربي بيروت.
  - ٢٢- اللباب: الشيخ عبد الغني الغنيمي بن طالب المتوفي ٢٩٨ ه كراتشي.

| •• [فِهْرُسُ الْمِوْضُوعَ إِبّ | ••••• | •••• | مِّرَاقِيالفِّلاجُ | وَ فَمُ الْرُخِينَا ﴾ |
|--------------------------------|-------|------|--------------------|-----------------------|
|                                |       |      | a <b>- •</b>       |                       |

## فهرس البوضوع إب

| ۰۳  | المدينة العلمية                                                                                                                 | ٠١   |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| . 0 | ترجمة المؤلف                                                                                                                    | ٠, ٢ |
| ٠٧  | ترجمة الإمام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن                                                                                      | ۰۳   |
| ١٦  | كلمة التقديم                                                                                                                    | ٠٤   |
| 70  | خطبة الكتاب                                                                                                                     | . 0  |
| 77  | كتاب الطمارة                                                                                                                    | ٠٦   |
| 47  | فصل:: في بيان أحكام السؤر                                                                                                       | • ٧  |
| 40  | فصل:: في التحري                                                                                                                 | ٠.٨  |
| 47  | فصل: في مسائل الآبار                                                                                                            | ٠9   |
| ٤.  | فصل: في الاستنجاء                                                                                                               | ١.   |
| ٤٣  | فصل: فيما يجوز به الاستنجاء                                                                                                     | 11   |
| ٤٦  | فصل: في أحكام الوضوء                                                                                                            | ١٢   |
| ٤٩  | فصل: في تمام أحكام الوضوء                                                                                                       | ۱۳   |
| 01  | فصل: في سنن الوضوء                                                                                                              | ١٤   |
| ٥٥  | فصل: من آداب الوضوء                                                                                                             | 10   |
| 0 ) | فصل: في المكروهات                                                                                                               | ١٦   |
| ٥٩  | <b>فصل</b> : في أوصاف الوضوء                                                                                                    | ١٧   |
| 77  | فصل: في نواقض الوضوء                                                                                                            | ١٨   |
| 70  | فصل: عشرة أشياء لا تنقض الوضوء                                                                                                  | ١٩   |
| ٦٧  | فصل: ما يوجب الاغتسال                                                                                                           | ۲.   |
|     | - الأرنية العَلِيِّة (الأعولِيَّالِيَّالِيَّةِ (الأعولِيَّةِ المَّالِيِّةِ (الأعولِيِّةِ) - • • • • • • • • • • • • • • • • • • |      |

|       | <ul> <li>افْضًا لِإِنْ فَيْ الْإِنْ فَيْ الْحَالِقُلْ فَيْ الْمُؤْفُوعَا إِنْ الْمَوْضُوعَا إِنْ</li> </ul> |       |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Y.    | فصل: عشرة أشياء لا يغتسل منها                                                                               | 71    |
| ٧١    | فصل: لبيان فرائض الغسل                                                                                      | 77    |
| ٧٣    | فصل: في سنن الغسل                                                                                           | 77    |
| ٧٤    | فصل: في آداب الاغتسال                                                                                       | 7     |
| ٧٥    | فصل: يسن الاغتسال لأربعة أشياء                                                                              | 70    |
| ٧٧    | باب التيمم                                                                                                  | 77    |
| ٨٦    | باب المسح علي الخفين                                                                                        | 7 7   |
| ٩,    | فصل: في حكم الجبيرة ونحوها                                                                                  | ۲۸    |
| 97    | باب الحيض والنفاس والاستحاضة                                                                                | ۲۹    |
| 99    | باب الأنجاس والطهارة عنها                                                                                   | ٣.    |
| 1.7   | فصل: في طهارة جلود الميتة ونحوها                                                                            | ٣١    |
| ١٠٨   | كتاب العلاة                                                                                                 | 44    |
| ۱۱٤   | فصل: في الأوقات المكروهة                                                                                    | 44    |
| 117   | <b>باب</b> الأذان                                                                                           | 7 8   |
| ١٢٣   | <b>باب</b> شروط الصلاة وأركانها                                                                             | 40    |
| ١٣٣   | فصل: في متعلقات الشروط وفروعها                                                                              | ٣٦    |
| ١٣٨   | فصل: في بيان واجبات الصلاة                                                                                  | 44    |
| 1 2 7 | فصل: في بيان سننها                                                                                          | ٣٨    |
| 1 2 9 | فصل: من آداب الصلاة                                                                                         | ٣9    |
| 10.   | فصل: في كيفية تركيب أفعال الصلاة                                                                            | ٤.    |
| 100   | <b>باب</b> الإمامة                                                                                          | ٤١    |
| 171   | فصل: يسقط حضور الجماعة                                                                                      | ٤٢ ¥. |
|       | • (عليسن: الهَلَيْنَةِ العُلميَّةِ (اللَّحُومُّ الإِسْرَاهِيَّةِ) • • • • • • • • • • • • • • • • • • •     |       |

|          | CC    | و الْفَكُمُ الْأَرْضَيَا ﴾ فَعُ مِرَا قِيلُونَ فَي الْفِيلِ ﴾ • • • • • • • • • • • وَمِرْسُ الْمِوْضُوعَا بِ |     |
|----------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|          | 1771  | ٤٠ فصل: في بيان الأحق بالإمامة                                                                                | r 👸 |
|          | ١٦٦   | <b>٤ فصل</b> : فيما يفعله المقتدي بعد فراغ إمامه                                                              | ٤   |
|          | ۱٦٨   | ع فصل: في صفة الأذكارا                                                                                        | ٥   |
|          | ١٧١   | ٤ باب ما يفسد الصلاة                                                                                          | ٦   |
| •        | ١٧٧   | ٤٠ فصل: فيما لا يفسد الصلاة٤٠                                                                                 | ٧   |
|          | ۱۷۸   | , ٤      فصل: في مكروهات الصلاة                                                                               | ٨   |
|          | ١٨٧   | ع فصل: في اتخاذ السترة فصل: في اتخاذ السترة                                                                   | ٩   |
|          | 119   | ه فصل: فيما لا يكره للمصلي                                                                                    | •   |
|          | 191   | ه فصل: فيما يوجب قطع الصلاة                                                                                   | \   |
|          | 198   | ۵ <b>باب</b> الوتر                                                                                            | ۲   |
|          | ۲.,   | ۵ <b>فصل</b> : في بيان النوافل                                                                                | ٣   |
| <b>‡</b> | 7.5   | • فصل: في تحية المسجد وصلاة الضحى وإحياء الليالي                                                              | ٤   |
|          | ۲.۸   | ه <b>فصل</b> : في صلاة النفل جالسا                                                                            | ٥   |
|          | 711   | ه فصل: في صلاة الفرض والواجب على الدابة                                                                       | ٦   |
|          | 717   | ه فصل: في الصلاة في السفينةه                                                                                  | ٧   |
|          | 710   | ، ٥                                                                                                           | ٨   |
| •        | 717   | ه باب الصلاة في الكعبة                                                                                        | ٩   |
|          | 719   | ٦ <b>باب</b> صلاة المسافر                                                                                     | ,   |
|          | 777   | ٦ <b>باب</b> صلاة المريض                                                                                      | •   |
| <b>‡</b> | 777   | ٦٠ <b>فصل</b> : في إسقاط الصلاة والصوم                                                                        | Ī   |
|          | 7 7 2 | ٦٠ <b>باب</b> قضاء الفوائت                                                                                    |     |
|          | 777   | ٦ <b>باب</b> إدراك الفريضة                                                                                    |     |
|          |       | ن • (مجليس: النكرينة العِلميَّة (الدَعوة الإستلاميَّة) •••••••• النكرينة العِلميَّة (الدَعوة الإستلاميَّة)    |     |

| 50       |       | لِقُتُمُ الْأَيْضَاكُ ﴾ فَي مِرَا قِيلُونَ فَي الْفِيلَا فَي الْفِيلُونُ وَعَا إِسْ الْمُوضُوعَا إِسْ |             |
|----------|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
|          | 7 2 7 | باب سجود السهو                                                                                        | 70          |
|          | 7     | باب في الشك في الصلاة والطهارة                                                                        | ٦٦          |
|          | 101   | باب سجود التلاوة                                                                                      | ٦٧          |
| İ        | ۲٦.   | فصل: سجدة الشكر                                                                                       | ٦٨          |
|          | 777   | باب الجمعة                                                                                            | 79          |
| İ        | 7 7 1 | باب أحكام العيدين                                                                                     | ٧,          |
| Ī        | 777   | <b>باب</b> صلاة الكسوف والخسوف والأفزاع                                                               | ٧١          |
| ‡        | 779   | باب الاستسقاء                                                                                         | 77          |
|          | 717   | <b>باب</b> صلاة الخوف                                                                                 | ٧٣          |
|          | 7 1 2 | باب أحكام الجنائز                                                                                     | ٧٤          |
|          | 798   | فصل: في الصلاة على الميت                                                                              | ٧٥          |
| Ī        | 797   | فصل: في بيان الأحق بالصلاة على الجنازة                                                                | ٧٦          |
|          | ٣٠٢   | فصل: في حمل الجنازة ودفنهافصل: في حمل الجنازة ودفنها                                                  | ٧٧          |
|          | ٣.9   | <b>فصل</b> : في زيارة القبورف <b>صل</b> : في زيارة القبور                                             | ٧٨          |
| <b>‡</b> | ۳۱۱   | باب أحكام الشهيد                                                                                      | ٧٩          |
|          | 710   | كتاب الصوم                                                                                            | ٨,          |
|          | 417   | فصل: في بيان صفة الصوم وتقسيمهمهاليمه في بيان صفة الصوم وتقسيمه                                       | ۸١          |
|          | 441   | فصل: فيما لا يشترط تبييت النية                                                                        | ٨٢          |
|          | 474   | فصل: فيما يثبت به الهلال وفي صوم يوم الشك                                                             | ۸۳          |
| <b>†</b> | 479   | باب في بيان ما لا يفسد الصوم                                                                          | ٨٤          |
|          | ٣٣٣   | <b>باب</b> ما يفسد به الصوم و تجب به الكفارة                                                          | ۲٥          |
|          | ۲۳٦   | فصل: في الكفارة وما يسقطها                                                                            | ۸٦ <i>(</i> |
|          |       | ( اللَّ عَلَيْ اللَّهُ العَلَيْةِ (اللَّ عَوْلُ الإيلاميَّةِ) • • • • • • • • • • • • • • • • • • •   |             |

| C.C.         | <u>ف</u> ِهْرْسُ الْبِوَضُوْعَا إِنِّ | • فَخُالِا فِيْ الْحِيْدِينَ فَي الْحِيْدِينَ فَي الْحِيْدِينِ فَي الْحِيْدِينِ فَي الْحِيْدِينِ فَي الْحِيْدِي<br>• فَخُالِا لِمِيْنَا فِي فَي الْحِيْدِينِ فَي الْحِيْدِينِ فِي الْحِيْدِينِ فِي الْحِيْدِينِ فِي الْحِيْدِينِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     |
|--------------|---------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ٣٣٨          |                                       | باب ما يفسد الصوم من غير كفارة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٨٧  |
| 454          |                                       | فصل: يجب الإمساك بقية اليوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٨٨  |
| 4 5 5        |                                       | فصل: فيما يكره للصائم وما لا يكره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٨٩  |
| 237          |                                       | فصل: في العوارض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٩.  |
| <b>70.</b>   |                                       | <b>باب</b> ما يلزم الوفاء به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 91  |
| 405          |                                       | <b>باب</b> الاعتكاف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 97  |
| 411          |                                       | كتاب الزكاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 94  |
| 475          |                                       | <b>باب</b> المصرف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 9   |
| 770          |                                       | باب صدقة الفطر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 90  |
| ٣٦٦          |                                       | كتاب المج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 97  |
| 479          |                                       | فصل: في كيفية تركيب أفعال الحج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 97  |
| 377          |                                       | فصل: القران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 91  |
| 440          |                                       | فصل: التمتع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 99  |
| 477          |                                       | فصل: العمرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ١   |
| 444          |                                       | <b>باب</b> الجنايات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ١٠١ |
| 479          |                                       | <b>فصل</b> : في الهديا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1.7 |
| ٣٨.          |                                       | فصل: في زيارة النبي صلى الله عليه وسلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ١٠٣ |
| <b>۳</b> ለ ٤ |                                       | المآخِذ والمراجِع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ١٠٤ |
|              |                                       | <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\hat{\phi}</a> <a>\phi</a> |     |











ٱلحَمُدُدِيثُهِ رَبِ الْعُلَمِينَ وَالصَّاوَةُ وَالسَّدَمُ عَلَى سَيِّدِ الْمُرْسَلِينَ أَمَّا بَعَدُ فَأَعُودُ بَاللَّهِ مِنَ الشَّيْطُون الزَّجِيْعِ بِسُواللَّهِ الرَّحْمُون الزَّحِيْعِ إِللَّهِ الرَّحْمُون الزَّحِيْعِ إِللَّهِ الرَّحْمُون الزَّحِيْعِ

## سُنّت کی بہاریں

ہراسلای بھائی اپنایہ فی بنائے کہ " مجھا پی اورساری دنیا کے لوگوں کی اِصلاح کی کوشش کرنی ہے۔"اِنْ شَاءَ الله عَزْمَهَ لَی اِصلاح کے لیے"مَدَ نی اِنعامات" پڑس اورساری دنیا کے لوگوں کی اِصلاح کی کوشش کے لیے"مَدَ نی قافِلوں" میں سفر کرنا ہے۔ اِنْ شَاءَ الله عَزْمَهَا فَ

#### مكتبة المدينه كى ثا خير

- راوليندُى: فضل داد ياز و كميني جوك، اقبال دول فون: 5553765-051
  - پشاور: فیضان دیدگلبرگ نمبر ۱ النورسٹریٹ،صدر۔
  - خان يور: دُراني چوك نهر كناره \_فون: 5571686-559
  - نواب شاه: چکرابازاریزد MCB نون: 4362145
  - تحمر: فيشان مديد يراج رواء فون: 671-5619195
- گوجرانوالد: فيشان مديد شخو يوره موژ ، گوجرانوالد فون: 055-4225653
- گزارطیه (سرگودها) نسامارکیث، بالشانل جامع میدستدها دخی شاه- 6007128- 608

- كراچى: هبيدمسجد، كمارادر فون: 32203311-021
- لا جور: واتا در بار ماركيث يخ بخش روز ينون: 942-37311679
- سردارآباد(فيصلآباد): اشن يوربازار فون: 041-2632625
  - تشير: يوك شبيدال بريور فن: 37212-058274
- حيدرآباد: فيشان مديد، آفتري ناؤن فون: 022-2620122
- متان: نزوميل والى مجد الدرون إو بركيث فن : 061-4511192
- اوكارُه: كافي رود بالقاعل فوشيه مجدز و تخصيل توسل بال أون: 044-2550767

فيضانِ مدينه ، محلّه سودا گران ، پرانی سبزی مندی ، باب المدينه ( كراچى )

نون:34921389-93/34126999 فيل 34125858

Web: www.dawateislami.net / Email:maktaba@dawateislami.net

